
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 3 (1949)

Heft: 3-4

Artikel: Malerei in China oder chinesische Malerei? : die gegenwärtige Situation
der Malkunst in China

Autor: Briessen, Fritz van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI?

Die gegenwärtige Situation der Malkunst in China

VON FRITZ VAN BRIESSEN

[ Mit S Abbildungen auf4 Tafeln ]

Jedes Kunstwerk ist gleichzeitig Ausdruck eines Vergänglichen, der

Epoche also, und eines Bleibenden, des Menschen. So vereinigen sich

im Künstler Wechsel und Dauer, das Unwandelbare und die Wandlung.

Einem Volk wie dem chinesischen, bei dem das Bleibende gegenüber

dem Neuen stets den Vorrang gehabt hat, stellt daher eine Zeit
wie die unsrige auf dem Gebiet der bildenden Kunst eine besonders

schwer zu lösende Aufgabe ; denn in China hat sich das tief eingebettete
Wesen einer durchaus eigenartigen Kunstgestaltung zu verteidigen gegen

die schreienden Forderungen einer von neuen soziologischen Formen

in wildestem Wandel bestimmten Gegenwart; es hat sich aber
nicht nur zu verteidigen, sondern auch und vor allem zu bewähren oder
zu wandeln. Tausend Jahre einer klaren ungebrochenen Tradition stehen

fünf Jahrzehnten einer Sturmflut neuer Ideen künstlerischer

Formung gegenüber und scheinen keine andere Antwort zu wissen, als

entweder vor dem grellen Licht des neuen Tages die Augen zu schließen
oder sich ihm gegenüber ohnmächtig selbst aufzugeben und das köstliche

Erbe dieses Jahrtausends als lebendige Gegenwart zu verlieren. Das

ist die Problematik der chinesischen Malerei der Gegenwart.
Konkret ausgedrückt : Soll die chinesische Malerei in den alten, durch

Technik, Sujet und Prinzipien streng begrenzten Bahnen, unempfindlich

gegen die scharfen Pfeile neu-sehender Augen, in einem zur Formel
erstarrenden Manierismus weiterschreiten auf der Suche nach neuem
und doch zeitgemäßem Ausdruck, oder soll der Künstler in China die
alte Pinsel- und Schreibtechnik von sich werfen, Mineral- und Pflanzen-



I02 FRITZ VAN BRIESSEN

pigmente vergessen, die sechs Kanons1 verabschieden, der Tusche und

dem Reibstein entsagen, sich mit ganzem Herzen Öl- und Wasserfarbe,
der Zentralperspektive und ihren Deformationen, dem Kolorismus und

dem Surrealismus in die Arme werfen Soll chinesische Malerei schlicht

zur Malerei in China werden Oder gibt es noch eine andere Möglichkeit?

Um dies zu beantworten, ist sowohl eine kurze Analyse der wichtigsten

Elemente und Prinzipien der traditionellen chinesischen Malerei

notwendig als auch eine Darstellung des heutigen Standes dieser Malerei

und der neuen Richtungen, Ansätze und Tendenzen, die sich innerhalb

der Tradition, außerhalb von ihr oder gegen sie bemerkbar machen.

Professor Hsü Pei-hungaz (er selbst zieht die französische Umschreibung

Ju Péon vor), Präsident der Kunstakademie in Peiping, hat

unlängst in einem Gespräch mit dem Autor den Standpunkt vertreten,
daß ein Chinese einfach nicht anders malen könne als eben chinesisch,

und daß daher ein Verzicht auf den traditionellen Stil und seine Technik

unwichtig sei, insbesondere für Künstler, die stark in der geistigen

Überlieferung ihres Landes lebten und an seinem vergangenen wie

gegenwärtigen Dasein unmittelbar teilhätten. Dieser Gedanke mag richtig

sein für Länder und Völker, deren Malerei nicht auf einer so spezifischen

Technik und Ästhetik beruht wie die chinesische. In China scheint

er uns, auch wenn von einem Chinesen ausgesprochen, einem höchst

zuständigen sogar, der als Maler einen großen Namen hat, nicht in jeder

Hinsicht stichhaltig.
Die Tatsache, daß noch nicht ein einziger wirklich bedeutender Maler

in westlicher Technik auf dem Schauplatz der Kunst in China er-

i. Die sechs Kanons werden im allgemeinen auf Hsieh Ho zurückgeführt, der während

der Südlichen Ch'i-Dynastie (479-çoi) in Nanking lebte.
2. Die hochgesetzten kleinen Buchstaben beziehen sich auf den Anhang dieses Aufsatzes

in chinesischen Schriftzeichen. Dieser Anhang führt nur solche chinesische Ausdrücke und

Namen auf, die nicht als allgemein bekannt vorausgesetzt werden können, zum mindesten bei

den Sinologen, und die auch nicht, oder nicht leicht, zu finden sind in den üblichenWörter-
büchern und den biographischen Werken von H.A. Giles (A Chinese Biographical Dictionarj)

und L. Wieger (La Chine à travers les âges).



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? I03

schienen ist, wäre allerdings durchaus kein Argument gegen Professor

Hsü's Ansicht. Dazu würde vielleicht mehr als nur eine einzige Generation

gehören. Es möchte dagegen scheinen, daß die unvergleichliche
Einheitlichkeit des chinesischen künstlerischen Ausdrucks schlechthin,
die bestimmt wird vom technischen Element des Pinsels und der
Tusche einerseits und vom geistigen Element einer ideographischen
Schrift, einer von dieser Schrift völlig abhängigen Sprache und einer in
dieser Sprache wurzelnden Ästhetik, einen Abbruch der Beziehungen

zur Vergangenheit auf technisch-künstlerischem Gebiet kaum ertragen
könnte.

Wenn man sich nicht zufrieden geben will mit dem Sujet, das bei

einem Chinesen naturgemäß im allgemeinen chinesisch sein wird, noch

mit dem immanenten Wesen des Künstlers, das seinen unvermeidlichen

Ausdruck im Bilde findet, wenn man auch die gemäßeste
Ausdrucksweise, die entsprechende Technik, die altüberlieferte Form der

Projektion in die Beurteilung einbeziehen will, dann scheint der Standpunkt

Professor Hsü's, der auch von anderen geteilt wird, weit über
das Ziel hinauszuschießen.

Daß das Problem nicht so simpel ist, geht u. a. auch daraus hervor,
daß Professor Hsü selbst in zwei Stilen malt, in westlichem und in
einem etwas modifizierten chinesischen Stil. In Paris (bei Dagnan-Bou-
veret) und Berlin (bei Artur Kampf) geschult, zeigen seine Bilder (meist
in Ol) in westlicher Technik eindeutig ihre stilistische Herkunft, und
der europäische Betrachter wird zögern, in ihnen besonders starke oder

eigenwillige Werke der Malerei zu sehen. Seine in einem modifizierten,
gewissermaßen erweichten chinesischen Stil gemalten Bilder jedoch
haben eine unmittelbare Ansprache als chinesische Bilder für den Europäer.

Sie erscheinen als ein Fortschritt, als die Andeutung einer möglichen

Richtung. Sie müssen jedoch gleichzeitig das Schicksal erleiden,
von Chinesen im allgemeinen nicht übermäßig goutiert, ja meist einfach

als westliche Bilder mit chinesischem Sujet verstanden zu werden,
da sie doch viele der überlieferten chinesischen Sehweise widerspre-



I04 FRITZ VAN BRIESSEN

chende Elemente enthalten. Das Problem der chinesischen Malerei der

Gegenwart stellt sich so in einer einzigen Persönlichkeit aufs Deutlichste

zur Diskussion : Malerei in China oder chinesische Malerei
Welches sind nun die wesentlichsten Elemente und Prinzipien der

traditionellen chinesischen Malerei Und in welchen Punkten weichen

die modernen Tendenzen von ihnen ab

Die ästhetischen Wechselbeziehungen zwischen Technik und Stil

sind keineswegs genügend erforscht, um sie als Basis für eine Diskussion

der chinesischen Malerei schlechthin und ihres gegenwärtigen Dilemmas

zu benutzen. Aber es kann doch eindeutig gesagt werden, daß die

Elemente der chinesischen Malerei sich auf der technischen Seite ihres

Wesens entwickelt haben aus drei Tatbeständen :

i. der nahen Verwandtschaft zwischen der chinesischen Schrift und

Malerei,
2. der Erfindung des chinesischen Pinsels als eines Werkzeuges von

solcher Feinheit, Spannweite und Freiheit, wie der Westen es nicht
besitzt oder zum mindesten nicht benutzt,

3. der chinesischen Tusche, die einen solchen Reichtum an Tönen

und Tinten gebiert, daß sie vom rein Linearen bis zum rein (monochrom)

Koloristischen, vom tiefsten Schwarz bis zum feinsten Perlgrau alle nur

denkbaren Formen und Schattierungen umfaßt.
Eine Diskussion über die Verwandtschaft von Schrift und Malerei,

die zu den interessantesten Ergebnissen führen könnte und je nach dem

Akzent das Wesentliche im Verhältnis der Nord- zur Südschule, der

reinen zur Literatenmalerei umfaßt, muß hier unterbleiben, ebenso wie

eine Darstellung der technischen Proprietäten von Pinsel und Tusche.

Soviel an gemeinsamen Folgen dieser drei Voraussetzungen chinesischer

Malerei kann jedoch und muß sogar betont werden, nämlich daß

ihre Beherrschung bis zu dem Grade, bei dem der Schritt von der
Spielerei zur Kunst gemacht werden kann, eine so langwierige, eingehende,

intensive Schulung voraussetzt, daß nur wenige je in der Lage sind, die

Schwelle vom Tuschespiel zur Malerei als Kunst zu überschreiten und



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? IOC

viele, zu jeder Epoche, allzuviele befangen bleiben in einer geschmackvoll

verborgenen Effekthascherei mit Hilfe der nach Ausdruck heischenden

Kräfte von Pinsel, Tusche und Papier. Die bekannte, man möchte
beinahe sagen berüchtigte Diskussion über die wen-jen hua, die Malerei
der Literaten, geht nicht zuletzt eben darauf zurück, daß die Beherrschung

der Mittel, neben einem angeborenen Talent, eben auch so

ungeheurer Übung bedarf, daß es mit der hohen Ausbildung des

Geschmacks, beim Literaten, nicht getan ist, daß aber auch andererseits

die virtuoseste Handhabung des Pinsels und der Tusche, beim
«Handwerker», nur leere Akrobatik bleibt, wenn nicht Geschmack, Bildung
und wahres Schöpfertum den Formen Füllung und Wesen geben.

Die außerordentlichen Schwierigkeiten der Pinsel- und Tuschebeherrschung

haben auf technischem Gebiet zwei wichtige Folgen gehabt :

i. Wird die Technik einmal beherrscht, dann nimmt der Fluß der
Ideen durch Hand und Pinsel auf die Malgrundlage einen so schwerelosen

Charakter an, dann wird der Schöpfungsakt so reibungslos, daß

jenes tödliche Zögern, so häufig in schwerfälligeren Medien, nahezu

völlig verschwindet.
2. Jede neue Erfindung, jeder originelle oder brauchbare Beitrag zur

Benutzung von Pinsel und Tusche wurde als ein jedem Künstler zur
Verfügung stehendes Element dem stets wachsenden Arsenal einverleibt,

so daß spätere Maler, in allen Elementen versiert, ohne Bedenken
oder Zögern beispielsweise zu den Formungslinien (ts'un)b eines Ma
Yüan (um 12oo), den Tupfen (tien) c eines Mi Fei (um i ioo) oder den

Umrißlinien (lun-k'uo) d eines Kuo Hsi (i i. Jahrhundert) greifen konnten,

um ein Werk in durchaus eigener Manier zu malen.
Die erste Folge hat zu einem Überfluß an mittelmäßigen Werken von

untadeliger Technik, jedoch ohne Inspiration, geführt; der zweiten
Folge verdanken wir einerseits, durch die Tendenz zum Kopieren, die

Erhaltung sonst vielleicht völlig verlorener Werke in ihren wesentlichen

Elementen, aber auch den Hang zum Manierismus und zu schwächlicher

Nachahmung, der entstanden ist aus einer mißverstandenen Hai-



I06 FRITZ VAN BRIESSEN

tung gegenüber der Systematisierung der Malelemente, wie sie uns im

Mallehrbuch des Senfkorngartens3 erhalten ist. Das Element der Farbe

spielt in der chinesischen Malerei eine ganz andere Rolle als im Westen.

Die weitaus größte Mehrzahl der «Gemälde» sind monochrome
Tuschebilder, und in ihnen hat China auch seine größten Kunstwerke
geschaffen. Der Drang zur Farbe war stets geringer, da die Tusche das

Element des Kolorismus in übertragenem Sinne enthielt und der Pinsel

dieses Element häufig in pointillistischer Manier (Tung Yüan z.B., n.
Jahrhundert) betonte. Die Farbe stellt in der chinesischen Malerei
daher nur eine Verlängerung der Tusche dar. Die Grundlage des Bildes,

sein Skelett und sein Fleisch bleibt die Tusche, und die Farbe ist nur

ein spezielles Gewand, ein durchsichtiges Gewand meist, das der
eigentlichen Form angelegt wird. Nur bei der sogenannten «knochenlosen»

Malerei (mo ku hua) e, die in der Landschaftsmalerei selten, in der
Blumenmalerei häufig ist, tritt die Farbe ohne die Hilfe der Tusche in ihr

eigenes Recht. Wie sehr der Chinese Malerei als Tuschemalerei

ansieht, das geht aus einer kleinen Anekdote hervor, die, glaube ich, mit

Su Tung-p'o (i i.Jahrhundert) verbunden ist. Der Meister wurde

gefragt, warum er seinen Bambus eigentlich mit roter Farbe male. Der

Bambus sei doch gar nicht rot. «Mit welcher Farbe soll ich ihn denn

malen?» fragte der Meister. «Natürlich schwarz», gab der Frager
zurück.

Die Farbentechnik der chinesischen Malerei, bis auf die Gegenwart

die gleiche geblieben, ist eine Mischung zwischen Gouache- und

Aquarelltechnik, bei der die alten Mineral- und Pflanzenpigmente benutzt

werden, von denen einige Wasserfarbencharakter haben, andere
Deckfarben sind. Typischerweise achten die Maler beim Auftrag von
Deckfarben streng darauf, die Tuschegrundlage nicht zu übermalen, sondern

3. Mallehrbuch des Senfkorngartens, Chieh Tzu Yüan Hua Chuan. Übersetzt von Raphael Pe-

trucci: Kiai-Tseu-Yuan Houa Tchouan. Les Enseignements de la Peinture du Jardin grand comrotv«

grain de Moutarde. Encyclopédie de la Peinture Chinoise, traduction et commentaire par

Raphael Petrucci, Paris 191 8.



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? I07

ihre Struktur sichtbar zu lassen, die opaken Farben also nur als Füllung
zu benutzen.

Neben diesen technischen Grundvoraussetzungen der chinesischen

Malerei der Schrift-Bild-Relation, dem Pinsel, der Tusche und der

Farbapplikation kommen noch weitere wesentliche Kräfte hinzu, um den

Gesamtcharakter der traditionellen Kunst zu bestimmen. Diese Kräfte

formen den Übergang von den Elementen, den Werkzeugen, den Mitteln

zu den formalen und inhaltlichen Grundsätzen der Malerei, ihren

Prinzipien also. Es sind, vereinfacht gesehen, vor allem drei : i. Sujet,
2. Komposition, 3. Perspektive.

Die Sujets der chinesischen Malerei sind stark begrenzt. Sie waren es

wohl nicht immer, sind es aber unter dem Hang zur Systematisierung

späterer Epochen, der Neigung zum Rückblick in die Vergangenheit,
der Liebe zum bewährten Alten allmählich geworden und haben in der

Gegenwart solche Starre angenommen, daß selbst eine Figur in modernem

Gewand nur sehr schwer innerhalb dieser überlieferten Grenzen

lebendig gemacht werden kann, gar nicht zu reden von den Gestalten
und Formen, den Ideen und Projektionen, die das Maschinenzeitalter
in den Erzeugnissen seiner Hände und den Formen seiner Gesellschaft

hervorgebracht hat.
Die vier Hauptklassen der traditionellen chinesischen Malerei : Landschaft

(shan-shui), Menschen und Dinge (jen-wu), Blumen und Pflanzen

(hua-hui) f und Vögel und Tiere (ling-mao) § mit ihren Untergruppen
lassen zwar einen außerordentlichen Reichtum an Formen und Gestalten

zu, sind jedoch hermetisch verschlossen gegenüber jeder Darstellung

typischer Ereignisse und Erscheinungen unserer Zeit, sei es die

Streikversammlung oder das Hochhaus, das Fahrrad oder die
Schreibmaschine, ganz zu schweigen vom völligen Fehlen der nackten menschlichen

Gestalt als Gegenstand rein künstlerischer Darstellung. Der
menschliche Körper ebenso wie der individuelle Ausdruck wurden in
China, wo der Mensch nicht über, sondern in der Natur stand, nie für
wichtig genug gehalten, um künstlerischer Darstellung würdig zu sein.



Io8 FRITZ VAN BRIESSEN

Versuche der Erweiterung der traditionellen Kunst auf zeitgenössische

Themen sind gemacht worden ; aber selbst Hsü Pei-hung enthält

sich des traditionellen Stils, wenn er arbeitende Männer mit nacktem

muskulösem Oberkörper malt und erinnert dann eher an A.Kampf als

an Yen Li-pen (7 .Jahrhundert) ; und die Versuche zu christlicher Malerei

in chinesischem Stil, die vor allem von der Malschule der Katholischen

Universität in Peking gemacht werden, behandeln auch nicht moderne

Themen, bereiten künstlerisches Unbehagen und schließen unbefriedigende

Kompromisse mit buddhistischen und taoistischen Vorbildern.
Und doch liegt, meines Erachtens, eben im Thematischen der

wichtigste Ansatzpunkt zu einer Erneuerung traditioneller chinesischer
Malerei in der überlieferten Technik ; der Befreiungsakt bedarf allerdings

kühner Männer und eines, bis jetzt noch nicht vorhandenen,
Künstlerpublikums, das bereit ist, den uralten Pinselstrich auch in modernen

Formen hinzunehmen, nein, zu verlangen.
Die Kompositionsgrundsätze der chinesischen Malerei sind mannigfaltig

und können hier nur andeutungsweise mitgeteilt werden. Zudem

haben diese Grundsätze eine Entwicklung durchgemacht und jede
Periode hat Nachdruck und Akzente zeitgemäß abgewandelt. Das zentrale

Prinzip, am wenigsten durch Entwicklung beeinträchtigt oder verändert,

wenn auch verschieden interpretiert in der praktischen
Verwirklichung, ist das des Ausgleichs von Leicht und Schwer, Hell und Dunkel,

Rand und Mitte, Bewegung und Ruhe, Erfülltheit und Leere. Es ist der

führende Grundsatz chinesischen Philosophierens und chinesischen
Lebens überhaupt. Sein Wesen ist nicht dualistisch, sondern monistisch,

da die beiden sich ergänzenden Prinzipien, seien sie nun Yang und Yin,

Licht und Schatten, Männlich und Weiblich genannt, nur zwei
verschiedene Erscheinungsformen ein- und desselben sind. Laotse hat es

«Tao » genannt. Unter diesem unifizierenden Doppelprinzip lassen sich

praktisch alle Einzelgrundsätze der chinesischen Malerei subsumieren.

In seinem Buch «Principles of Chinese Painting»4 behandelt George

4. Princeton 1947.



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 109

Rowley die chinesische Malerei in Gegensatzpaaren, die sich alle dem

Grundprinzip einfügen lassen: Geist und Materie, Himmel und Erde,
das Göttliche und das Menschliche, Taoismus und Konfuzianismus, das

Persönliche und das Unpersönliche, Stimmungen und Emotionen, der
Mensch und die Natur, Tradition und Originalität, Idealismus und
Naturalismus. Und dann in Termini wie : Einheit, Gegensatz, Zusammenhang,
Emphase, Gleichgewicht, Zusammenklang, Verhältnis, Maß, Ablauf, die
leicht als Ableitungen des Yang-Ying-Grundsatzes zu erkennen sind.

Angesichts der Einheit des chinesischen Geisteslebens sind so Einflüsse vom
taoistischen undbuddhistischen (zenistischen) Denkenher leicht verständlich,

wenn auch der Grad dieses Einflusses verschieden beurteilt wird.
Angesichts dieser allgemeinen Richtung ist zu begreifen, daß Licht

und Schatten in einem chinesischen Bilde nicht von der Sonne oder von
einer anderen physischen Lichtquelle bestimmt werden (Sonne und
Mond erscheinen in chinesischen Bildern verhältnismäßig selten und zu
anderen Zwecken), ja daß beleuchtete Seiten schwer und schwarz

dargestellt sein mögen und umgekehrt. Die Verteilung von hellen und
dunklen Formen erscheint daher mitunter dem westlichen Betrachter
eines chinesischen Bildes inkonsequent und nimmt erst dann ihren
eigentlichen Charakter an, wenn das Auge diese Formen als Werte, nicht
als Erscheinungen nimmt und versteht.

Solche Darstellungsgrundsätze (die durch ähnliche erweitert werden
könnten: menschliche Figuren werfen keine Schatten; Modellierung
von Gesichtern oder Tierformen ist nie «Schattierung» usw.) schließen
natürlich von vorneherein und unbedingt einen photographischen oder

übertragenen Naturalismus aus. Selbst in den realistischsten Epochen
und Beispielen ist die chinesische Malerei weit davon entfernt gebliehen,

Natur einfach nachahmen zu wollen. Sie war sich seit dem Beginn
der souveränen Beherrschung ihrer Mittel bewußt, daß solche

Nachahmung eine Unmöglichkeit ist und hat es daher stets mit der Übertragung

gehalten, Übertragung natürlicher Erscheinungen durch die
Persönlichkeit des Künstlers aus der Räumlichkeit auf die Fläche ebenso-



IIO FRITZ VAN BRIESSEN

sehr wie aus der Greifbarkeit auf die Ebene geistiger Formung.
Naturbeobachtung und Naturskizzen nehmen daher in der chinesischen Malerei

eine ganz andere Stellung ein als in der westlichen. Der chinesische

Maler studiert die Erscheinungen der Natur, macht sich vielleicht auch

gelegentlich eine «Notiz», aber er malt in seinem Atelier, in seinem

Studierzimmer, nicht im Angesicht der Natur. Daß dies in einer seit

der Yüan-Zeit einsetzenden Dekadenz häufig zu einem seelenlosen

Kopieren alter Vorbilder, zu einem Nachmalen tausendfach gemalter
Motive, zu einem Manierismus der Pinselstriche und Tuschetöne geführt

hat, kurz, einen Zerfall herbeibrachte, steht auf einem anderen Blatt.

Denn zu dieser Entwicklung haben neben den erwähnten auch noch

andere Kräfte beigetragen, die nicht von den Grundsätzen als solchen,

sondern von den Kunstausübenden selbst ausgelöst worden sind. Es ist

wahrscheinlich richtig, wenn man der Überbewertung der Literatenmalerei

und dem Einfluß von Gelehrten, wie Tung Ch'i-ch'ang (i rrr-
1636) und Mo Shih-lungh (um 1 eco), die auch malten, einen Teil der

Verantwortung zuschiebt an dieser Entwicklung, wie dies heutzutage

vor allem Maler (nicht Literaten) tun, so bemerkenswerterweise z.B.

Hsü Pei-hung. Und vielleicht ist ein gewisser Aufschwung in der
chinesischen Malerei seit Beginn der Republik dem Umstand zuzuschreiben,

daß die wen-jen (Literaten) ihren Griff um den Geist der chinesischen

Nation haben etwas lockern müssen und daß mit dem Fallen anderer

Traditionen von ehrwürdigem Alter auch solche der Malerei mit weniger

Ehrfurcht betrachtet werden als zuvor, somit ihren Charakter als

Hemmnisse weitgehend verloren haben.

Die sechs Kanons, die Hsieh Ho (ca. roo n. Chr.) vor anderthalb

Jahrtausenden wohl in Anlehnung an schon damals gültige Auffassungen

formuliert hat, werden noch heute gerne zitiert und beachtet. Daß jede

Generation von Malern und Kritikern in jene Kanons das hineinproji-

ziert hat, was ihr das Wesentlichste erschien, war durch die lapidare

Vieldeutigkeit der chinesischen klassischen Formulierung ebenso gegeben

wie durch die Wandlungen, denen das Sehen unterworfen ist-



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? III
Auch Übersetzer haben nicht umhin gekonnt, den Geist ihrer Zeit und

ihren eigenen in ihrer Übertragung erscheinen zu lassen, so daß wir
heute neben der positivistischen Formulierung von H.A. Giles die äs-

thetisierende von Laurence Binyon haben5.

Jedenfalls haben die sechs Kanons dafür gesorgt, daß die chinesische

Malerei eine Kontinuität behalten hat, die auf der Welt an Dauer und
Dichte einzig dasteht. Die Gültigkeit der sechs Grundsätze ist fast nie
ausdrücklich angegriffen oder bestritten worden ; die einzigen Einwände

kommen aus der Praxis der Malerei insofern, als kleinere Abweichungen

im traditionellen Stil aufkommen mögen und insofern auch, als die

gegenwärtige chinesische Malerei im westlichen Stil sich eben einfach
nicht an sie gebunden fühlt. Dabei stehen sie eigentlich nur zu den
abstrakten Ismen unserer Tage in Widerspruch, und selbst diese könnten
leicht in sie hineininterpretiert werden. Eine freie Version der sechs

Kanons sei hier gegeben : i. Der geistige Rhythmus soll in lebendiger
Bewegung Ausdruck finden. 2. Der Pinselstrich soll strukturell angewandt

werden. 3. Die Formen sollen mit: der Wirklichkeit übereinstimmen.

4. Die Farben sollen angemessen sein. r. Der Raum soll kom-
positionell erfüllt sein. 6. Alte Meisterwerke sollen nachgeahmt werden.

Es bliebe noch der dritte Punkt, die Perspektive, zu behandeln.
Perspektive innerhalb eines Gemäldes ist eine Übereinkunft, die im Laufe
einer geschichtlichen Entwicklung von einer zusammenhängenden

J. Die beiden Übersetzungen seien hier angeführt: Herbert A. Giles, Introduction to the

History of Chinese Pictorial Art, Shanghai 191 8 (2. Aufl., S. 29): i. Rhythmic vitality, 2.
Anatomical structure, 3. Conformity with nature, 4. Suitability of colouring, j. Artistic composition,

6. Finish ; Laurence Binyon, The Flight of the Dragon, An Essay on the Theory and Practice

tf Art in China and Japan. Wisdom of the East Series, London 1927 (4. Aufl. S. 12): i.
Rhythmic vitality, or spiritual rhythm expressed in the movement of life, 2. The art of rendering

bones or anatomical structure by means of the brush, 3.The drawing of forms which
answer the natural forms, 4. Appropriate distribution of colours, r. Composition and
subordination, or grouping according to the hierarchy of things, 6.The transmission of classic
models. - Andere Übersetzungen sind gemacht worden u. a. von O. Siren, A History ofEarly
Chinese Painting, London 1938, 1. Band, S. 3 2 ; Raphael Petrucci, La Philosophie de la Nature
ians l'Art de VExtrême-Orient, Paris 1910, S. 89; Benjamin March, Linear Perspective in Chinese

anting, in Eastern Art, 1931, S. 131, Anm. 24.



112 FRITZ VAN BRIESSEN

Gruppe bewußt oder instinktiv getroffen wird und eine Resultante aus

dem jeweiligen Stand der Sehentwicklung und der künstlerischen
Absicht bildet. Der Westen hat sich nach tastenden Versuchen für die

Zentralperspektive entschieden ; China hat weder die Zentralperspektive

gewählt noch Anlaß gesehen, den Beschauer des Bildes an einen

einzigen Betrachtungsort zu binden oder einen außerhalb des eigentlichen

Bildes gelegenen imaginären Blickpunkt einzuführen. Bei einem

westlichen Gemälde gibt es nur einen einzigen wirklich korrekten Winkel,

in dem das Bild betrachtet werden soll. Der Beschauer bleibt stets

völlig außerhalb des Bildes, und der Künstler spricht aus dem Bild heraus

zu ihm. Bei einem chinesischen Gemälde gibt es im wörtlichen

Sinne zahllose Blickpunkte, und der Beschauer geht gewissermaßen in

das Bild, in seine einzelnen Abschnitte hinein, um es zu sehen. Der

Künstler spricht nicht zum Beschauer, er hat sein Werk verlassen, sich

selbst überlassen wie ein Stück Natur.
Es besteht außer der wohl unbewußten Übereinkunft kaum ein

sachlicher Grund, warum jeder Teil eines Bildes von einem Punkt her
gesehen werden müßte. Die größere Freiheit, die die chinesische

Perspektive dem Betrachter läßt, da jeder Abschnitt eines Bildes, ohne den

Zusammenhang zum Ganzen zu verlieren, seine eigene Sehweise

erfordert, lädt zum Wandeln, zur Bewegung innerhalb des Bildes ein. Zum

Hineintreten fordert gewissermaßen auch der Umstand auf, daß die

Erscheinungen meist von oben herab gesehen werden, seien sie nun im

Vordergrund ganz nahe dem Bildrand oder ganz weit hinten in den

Bergen. Die Panoramahaftigkeit chinesischer Gemälde ist schon früh
aufgefallen. Und es ist ein Zeichen für die Lebenskraft chinesischer Prinzipien,

daß es den Malern trotzdem gelingt, ihre Bilder fest zusammenzuhalten,

fester als jene Werke westlicher Kunst, die sich an die

Zentralperspektive klammern, alle Linien im Bildpunkt zusammenlaufen lassen

und dazu noch eines Rahmens bedürfen, um ihr Werk am Auseinanderfallen

zu verhindern. Der chinesische Maler braucht keinen Rahmen;

sein Bild mag an den Seiten und in der Ferne ins Unermeßliche entwei-



* % '1
*¦ -

*h

k

')/

-s

\
i'

9

»a

^ <-

'

/''

r n

H.

é r 'K
»•

r
•r

.'



2 f-
/*v

»i-

>->
41»
y-£

t \

'<

1



i•x
I -i

/»
»

1 t
v4

&».
_v

c
«fi ^i.

V

i1
1 \.&C-

I r\ i

f

flr

^/w

¦



\
7

\
y-i

x
¦>>

Zu den Abbildungen

i P'u Ju : Landschaft (Besitzer unbekannt)

2 Chang Ta-ch'ien: Steiler Pfad (Sammlung des Verfassers)

3 P'u Ch'iian: Landschaft (Sammlung des Verfassers)

4 Hsü Pei-hung : Pferde (Sammlung Hsü Pei-hung)

e Ch'i Pai-shih: Im Käfig (Sammlung des Verfassers)

6 Ch'i Pai-shih: Traubenkorb (Sammlung des Verfassers)

7 Li K'o-janhh (Vertreter einer gelockerten traditionellen Technik):
Linaschaft mit Wasserbüffel (Sammlung des Verfassers)

8 Chiang Chao-ho: Teil aus einem Fresko-Entwurf: Die Leiden des chinesischen

Volkes (Original verloren)



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? II3
chen. Aber es hält dennoch zusammen, weil es den Raum nicht formalistisch,

sondern essentiell meistert, erkannt hat, daß sich der Raum

aus Solidität und Leere zusammensetzt. Und eben im Weglassen, in der

Beherrschung der Leere sind die chinesischen Maler solche Meister:
Zauberer des unerfüllten aber lebenden Raumes.

Nicht so einfach liegen die Verhältnisse bei der Linear-Perspektive
einzelner geradliniger oder geometrischer Gegenstände, Häuser, Brük-
ken, Tische, Geräte. Unser westliches Auge hat sich daran gewöhnt,
die Linien dieser Dinge auf einen imaginären Punkt hin zusammenlaufen

zu sehen. Die dem Maler bekannte Wirklichkeit der Dinge spricht
gegen diese optische «Täuschung» und der Chinese hat trotz aller
Abweichungen und Annäherungen sich mehr an den realen Tatbestand,
nicht an das optisch Scheinbare gehalten. Wenn man bedenkt, daß völlig

getreue Nachahmung der Natur weder möglich ist noch ausschließliche

Absicht der Malerei sein kann, dann sollte es auch durchaus

gestattet sein, einen Kompromiß zwischen der meßbaren Wirklichkeit
und dem empfundenen Schein zu schließen, d. h. die Linien nicht sehr
oder überhaupt nicht in der Ferne zusammenlaufen zu lassen. Das ist
der Standpunkt der chinesischen Malerei. Die Japaner haben sich in
ihrem traditionellen Stil der Zentralperspektive schon mehr, aber wohl
noch nicht völlig angenähert. Es ist eigenartig und verdient Erwähnung,
daß die Gegenwart auch im Westen solche Gesichtspunkte anerkennt,

Zentralperspektive entweder einfach ablehnt oder willkürlich verändert,

als unwichtig mißachtet oder in abstrakten Schöpfungen ohne sie

lebt, daß man auf der Bühne Tische baut, deren Platte in schräger Bahn
dem Publikum zugeneigt ist und in Gemälden weder Ferne noch Höhe
den altüberlieferten Gesetzen der Linearperspektive unterwirft. Ver-

zeichnung ist ein Prinzip geworden.
Die chinesische Perspektive ist eine Konvention ebenso wie die westliche

Zentralperspektive. Im Unterschied zu den modernen Malern des

Westens pflegen sich jedoch die traditionellen Maler Chinas an ihre
Konventionen zu halten.



114 FRITZ VAN BRIESSEN

Nach all dem Gesagten ist begreiflich, daß es heute in China drei

Gruppen von Malern gibt : i. Maler im westlichen Stil, 2. Maler, die in

westlichem und chinesischem Stil malen und die traditionelle Technik

neuen Forderungen anzupassen versuchen, 3.Maler im traditionellen
chinesischen Stil.

Die erste Gruppe hat bis heute keinen Namen hervorgebracht, der

Erwähnung verdiente ; diese Maler haben die Brücken zur Vergangenheit,

mindestens auf technischem Gebiet, völlig abgebrochen und
erkennen alle Gesetze westlicher Malerei, einschließlich der perspektivischen

oder ihrer Deformierungen, an. Zu ihnen gehört auch eine Gruppe

von Holzschnittkünstlern und Karikaturisten, die das Medium des

Holzschnittes während des Krieges seiner populären Wirkung wegen
übernommen haben, alle Sujets behandeln, vor allem aber soziale Vorwürfe

lieben, mit ihren Werken Zeitschriften und Ausstellungen füllen und

ihr Werkzeug mitunter virtuos beherrschen. Sie sind besonders
zahlreich bei den Kommunisten. Einen Frans Masereel oder Rockwell Kent

hat China auf diesem Gebiet jedoch noch nicht hervorgebracht.
Die zweite Gruppe mag die Gruppe der Pioniere genannt werden.

Sie ist klein und besteht zumeist aus im Ausland geschulten Malern, die

das traditionelle Medium noch nicht völlig aufgegeben haben, es jedoch,

da sie es neben den westlichen Methoden benutzen, in modifizierter

Form anwenden. Der Pinselstrich hat nicht mehr die zentrale Bedeutung

; Licht und Schatten werden gerne nach der Beleuchtung verteilt;

die Perspektive hat sich der westlichen optischen «Täuschung»
angeglichen ; die Modellierung strebt nach Plastik ; der Realismus ist

unmittelbarer Natur; Komposition und Farbgebung halten sich an das

Vorbild ; die Sujets sind nicht mehr limitiert. Aber durch das Werk
dieser Maler geht eine Grenzlinie, die nicht nur deutlich ist, nein, die sich

aufdrängt. Malen sie in westlicher Technik, dann sind allzudeutlich die

Vorbilder zu erkennen oder das Eigene ist allzuschüchtern. Ihre Bilder

in einem mehr oder weniger modifizierten chinesischen Stil sprechen

stärker an. Von allen Erzeugnissen zeitgenössischer chinesischer Male-



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? IIÇ

rei haben sie die größte Wirkung auf Nichtchinesen, weil sie ihnen als

durchaus chinesische Bilder erscheinen, in Technik und Sujet, ohne

jene Schwierigkeiten esoterischer Grundsätze und Formen zu bieten,
wie die Werke von Malern in traditionellem Stil. Der Mehrzahl chinesischer

Betrachter erscheinen diese Bilder als «westliche Malerei», und
sie erkennen kaum die Reste traditioneller Kräfte hinter den revolutionären

Freiheiten des Pinsels und der Farbe. Und doch scheint es, daß

von dieser Malerei der bisher einzige und gewiß stärkste Impuls für die

Gesamtentwicklung der Malerei Chinas zu erwarten ist, wenn nicht
aus dem Kreis der traditionellen Maler neue und bisher nicht sichtbare
Kräfte lebendig werden.

Zur Gruppe der Pioniere gehört u.a. der Präsident der Malerakademie

in Hangchow, Lin Feng-mien', der in Frankreich studiert hat.
Seine figürlichen Bilder, in freien, leichten Linien hingezeichnet, erinnern

mitunter an Matisse ; er hat den Schwung des chinesischen Pinselstriches

beibehalten, jedoch den Reichtum seiner Textur, die Lebendigkeit

des Linien-Inneren aufgegeben ; häufig verbirgt der Überreichtum
an Strichformen eine gewisse Unentschiedenheit der Komposition;
seine Theaterbilder sind reizvoll hingewischte Figurinen; seine
Landschaften, häufig düstere Yangtse-Bilder, sind in breiten Tinten flächen-
haft gegeneinander gesetzte braune, graue und blaue Töne, deren
Gesamteindruck trotz weitgehenden Verzichts auf die traditionelle Technik

sehr chinesisch wirkt. Der schon erwähnte Präsident der Akademie
in Peiping, Professor Hsü Pei-hung (Ju Péon), beschwört in manchen
seiner Ölbilder Corot herauf, gemahnt in großen Tafelgemälden arbeitender

Menschen an A. Kampf; für seine chinesischen Bilder benutzt er
eine, man möchte sagen, verbreiterte Technik mit sehr großen Pinseln
auf ungeleimtem Papier und erzielt damit für den westlichen Betrachter
bemerkenswerte Effekte. Seine Pferde sind berühmt. Aber gerade in
seinen Pferdebildern scheint Hsü das zuzustoßen, was er an den
traditionellen Malern kritisiert : Manierismus. Doch gehen von ihm bedeutende

Impulse aus, da er ehrlich um neue Formen bemüht ist. In seiner



Il6 FRITZ VAN BRIESSEN

Akademie wird vor allem das su-miao^, die Strichzeichnung in westlicher

Manier, und das Aquarellieren neben der Ölmalerei gefördert.
Fast der einzige Lehrer, der in dieser Schule auch die chinesische Technik,

wenn auch nicht in ihrer reinen Form, beherrscht, ist Hsü Pei-

hung selbst. In dieser Gruppe müssen noch die Shanghaier Ch'en Shu-

jen1 und Liu Hai-sum und der Pekinger Chiang Chao-hon genannt
werden. Chiangs Bilder sind interessante Beispiele für das qualvolle Suchen

nach etwas Neuem innerhalb des Überlieferten. Alles Kompositionelle
und Akzidentielle ist bei diesem Maler sehr schwach entwickelt. Er ist

vor allem Figurenmaler, und seine Köpfe zeigen große Kraft. Der sichtbare

Einfluß, den Chiang Chao-ho von Käthe Kollwitz her empfangen

hat, wird von dem Maler nicht bestritten, sondern eher betont. Aber

im Gegensatz zu Käthe Kollwitz fehlt seinen Gesichtern und Gestalten

völlig der soziale Vorwurf; sie reden nicht und klagen nicht an; in

typisch chinesischer Indifferenz (auch gegen das Soziale) stellen sie nur

fest. Für die Gesichter benutzt Chiang eine Technik, die man «al

fresco» nennen könnte, da er auf angefeuchtetes Papier mit minutiösen

Pinselstrichen (mit chinesischem Pinsel und chinesischer Tusche) malt,

so daß die Einzelstriche nicht mehr erkannt werden können. Seine

Gesichter wirken daher wie schattiert und haben oft Ähnlichkeit mit
verwischten Kohlezeichnungen. Das Zentralstück chinesischer Malerei,

der Pinselstrich, ist für seine Gesichter mindestens aufgegeben. Die

Gestalten selbst, meist Typen aus dem Volk, Bettler, Blinde, Rikschakulis,

Kriegsverletzte sind mit kühnen Strichen und flächigen Füllungen

gemacht. Neuerdings hat er sich auch in Farbe versucht, in diesen

Bildern, die Milieu zufügen, jedoch die Kraft seiner Tuschebilder nicht

erreichen.

Die dritte Gruppe chinesischer Maler ist die weitaus größte und in

China selbst auch noch immer am meisten beachtete : die Maler in

traditionellem Stil. Ihre Suj ets sind die vorgeschriebenenundüberlieferten ;

ihre Komposition und Perspektive ist schulgerecht und ihre Pinsel- und

Tuschetechnik die seit Jahrhunderten gepflegte ; ihre Farben die mine-



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? II7
ralischen und pflanzlichen Pigmente. Aber unter ihrer unübersehbaren

Zahl gibt es ein paar Künstler, die zeigen, daß innerhalb des engen Rahmens

noch immer hohe Leistungen möglich sind. Obwohl ihre
künstlerische Herkunft eindeutig ist, kann man sie nicht Manieristen nennen.

Die beiden Hauptzentren von Malern sind Shanghai und Peking. Die
Shanghaier Maler gelten als fortschrittlicher, dem Neuen zugewandter,
dem Effekt zugeneigter und vertreten einen besonderen, dem Charakter
der Stadt entsprechend vielleicht ein bißchen outrierten Geschmack.

Der Pekingmaler ist konservativer und konventioneller. Er scheut sich

davor, sonderbar oder seltsam genannt zu werden, ein Vorwurf, dem
sich in der Vergangenheit selbst ein Meister wie Pa-ta Shan-jen (Chu
Ta)0 nicht hat entziehen können.

Der unumstrittene Altmeister in Peking ist der 89jährige Ch'i Pai-
shih P, der heute noch in unermüdlicher Frische Blumen und Früchte,
Vögel und Tiere in weichen Farben mit kräftigen breiten Strichen,
vorzugsweise in der «knochenlosen» Technik (mo ku hua), das heißt ohne

vorherige Tusche-Binnenzeichnung, auf das - ebenfalls vorzugsweise —

ungeleimte Papier wirft. Er hat eine ganze Schule gegründet, und seine
echten oder falschen Schüler zögern keinen Augenblick, ihre Bilder mit
Ch'is Namen: «Alter Mann Po-shih», oder «Alter Mann vom Kuang-
Berg» oder einfach «Po-shih» zu unterzeichnen, wobei sie versuchen,
auch seine den Schriftkünstler etwas kindlich anmutenden Charaktere
nachzuahmen. Naivität und Unbekümmertheit sind die Hauptkennzeichen

dieses Malers, der viele der schönsten Blätter des im Holzdruckverfahren

hergestellten Pekinger Brief- und Gedichtpapiers entworfen
hat. Leider sind seine originellen Figurenbilder und seine frischen
Landschaften sehr selten, da er sich diesen Gebieten der Malerei nur
gelegentlich und ausnahmsweise zugewandt hat.

Als der anerkannte Meister der Landschaft in Nordchina gilt P'u Ju'î
(Pu Hsin-yü), Bruder des letzten Mandschukaisers und Vertreter der
Mandschurasse bei der Nationalversammlung in Nanking März/April
¦948. Zwei seiner Vettern, die Brüder P'u Hsüeh-chai (P'u Chin)r und



I I 8 FRITZ VAN BRIESSEN

P'u Sung-ch'uang (P'u Ch'üan)s sind ebenfalls Maler von Ruf, jener ein

Landschafter und Blumenmaler von ungewöhnlicher Kraft und Reinheit,

dieser, jünger, Landschafterund Pferdemaler von eigenem Stil und

vielversprechenden Gaben. Beide sind hervorragende Techniker und von

untadelhaftem Geschmack. Der raffinierte, meist in Farben arbeitende

Blumenmaler Wang Hsüeh-t'ao4, der Landschafter Ch'en Pan-tingumit
seinem konzentrierten eigenwilligen Stil, die Figurenmaler Hsü Ts'ao

(Hsü Yen-sun)v und Ch'en Shao-meiw, der Landschafter Ch'in Chung-

wenx, der Blumenmaler Wang Shen-shengy seien noch genannt. Die

einzige Malerin unter den Pekinger Künstlern, die eine große Laufbahn

zu haben verspricht, ist die junge Tseng Yu-hoz, die Kraft und Eleganz

der Pinselführung mit erlesenem Geschmack verbindet.
Neben P'u Ju muß als Landschafter und Blumenmaler von nationalem

Rufnoch Chang Ta-ch'ien33 genannt werden, ein Setschuanese, der

meist in Süd- und Zentralchina lebt, doch häufig zu den Pekingmalern

gezählt wird. Seine eigenartigen, offensichtlich von Shih-t'ao (Tao-chi,

17. Jahrhundert) herstammenden Landschaften mit durchaus eigenem

Charakter und den typischen, etwas zu groß anmutenden Figuren sind

sehr gesucht und berühmt genug, um bereits gefälscht zu werden. In

seinem «knochenlosen» Stil wendet er eine an Signac erinnernde poin-

tillistische Technik an. Chang ist ein Meister aller Stile. Die köstlichsten

Geschichten sind über ihn im Umlauf, so jene vermutlich wahre Anekdote

wie er einvon ihm bewußtgefälschtesAffenbildals echten LiangK'ai

in Umlauf setzte und selbst Experten damit täuschte. Während des Krieges

hat Chang Ta-ch'ien mit einigen seiner Schüler einen Teil der Fresken

in den Tausend Buddha-Höhlen vonTunhuang kopiert. Zwölfdieser farbigen

Kopien sind in einem Band vereinigt 1947 als Privatdruck erschienen.

Ohne vollständig sein zu können, seien noch einige der bekannteren

Shanghaimaler hier angeführt : Landschafter sind Wu Hu-fanDb und Wu

Cheng (Wu Tai-ch'iu) cc, Landschafter und Figurenmaler ist Feng Chao-

janad, Blumenmaler ist T'ang ting-chihee. Bilder von vielen, vor allem

den älteren dieser Maler, sind in Deutschland in der Zeitschrift «Sinica»



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? II9
veröffentlicht worden. Von Hsü Pei-hung's Bildern haben u.a. 1933

Ausstellungen in Berlin und im China-Institut in Frankfurt am Main

stattgefunden.

Jüngere Maler mit neuen Ideen, die bereits an der Arbeit sein mögen,
haben es nicht leicht, sich gegen den Ruf der Alten durchzusetzen.

Das ist kurz die Situation der chinesischen Malerei der Gegenwart
und ihre Problematik. Wenn man zugibt, daß der Chinese eben seinem

Geist und seiner Art getreu malt (wobei ich mir der Einwände von der
marxistischen Kunstbetrachtung her durchaus bewußt bin), wenn man
ferner für möglich hält, daß die Sujets der Ausweitung fähig, die

Perspektive zur Anpassung bereit ist, die Komposition dem neuen Sehen

und neuen Konzeptionen zu folgen vermag (was alles zusammen schon

einer Revolution in der chinesischen Malerei gleichkäme, zu der die
Revolutionäre vorläufig noch fehlen), dann bliebe noch immer die zentrale

Kraft der spezifisch chinesischen Maltechnik erhalten; und eben

von ihr meinen die einen, daß sie unbedenklich aufgegeben werden
kann, und beteuern die anderen, daß sie unbedingt erhalten werden
muß, soll chinesische Malerei nicht einfach Malerei in China werden.

Wahrscheinlich könnte die Zentralperspektive, die in gewissen
populären Kunstformen, wie z. B. in manchen Ausgaben des Keng Chih T'u

(«Bilder vom Reis- und Seidenbau»), schon zögernd angewandt wurde,
ohne grundsätzliche Störung übernommen werden. In der Komposition
wird sich mit ziemlicher Sicherheit stets der eigentliche Geist Chinas in
seiner Abgewogenheit durchsetzen ; viele zeitgenössische Erscheinungen
ließen sich gewiß ohne Zwang zum Stoffneuer malerischer Bemühungen
machen. Anders scheint uns dies mit der Pinseltechnik zu stehen.

Abgesehen von den großen Einzelleistungen der chinesischen
Malepochen und der großen Maler, bleibt die wichtigste und unseres
Erachtens unabdingbare Schöpfung der chinesischen Malerei ihr
außerordentlicher Beitrag zur Weltkunst, ihre Pinseltechnik und ihre
Benutzung der Tusche. Nicht umsonst sind yung pi (Pinselgebrauch) und

yung moff (Tuschegebrauch) in der chinesischen technischen Diskussion



I20 FRITZ VAN BRIESSEN

und der Kritik so häufig genannte Grundsätze. Es ist mindestens
fraglich, ob der Verzicht auf diese Technik nicht aus der Gestalt der
chinesischen Malerei so sehr den Wesenskern herausnähme, daß sie ihren

eigentlichen Charakter verlieren müßte.
Man hat neben vielen anderen vor allem mit zwei Argumenten für

einen solchen Verzicht auf die traditionelle Technik plädiert : erstens

mit einer Ersparnis von mindestens fünf Jahren in der Ausbildung der

Maler und zweitens mit dem Hinweis auf die Forderung unserer Zeit,
die Kunst müsse in allgemeinverständlicher Form und mit der Zeit
entnommenen Themen und Darstellungen dem Volke dienen. Das erste

Argument wird von Kunstlehrern, das zweite von Politikern und
Holzschnittkünstlern gebraucht.

Zum ersten Punkt ist zu sagen, daß er einen sozialen, keinen
künstlerischen Gesichtspunkt darstellt, der vielleicht politisch gültig, sonst

jedoch irrelevant ist. Und die Frage, um welchen Preis eine solche

Zeitersparnis erkauft werden muß, harrt noch der Beantwortung.
Zugegeben, mittelmäßige Talente in der traditionellen wie in der westlichen

Technik sind in der Überzahl. Aber sollte der Preis eine weitere

Verbreitung der Mittelmäßigkeit in nur einer einzigen Technik sein?

Das zweite Argument entstammt offensichtlich dem politischen Denken

unserer Zeit und ist künstlerisch ebensowenig stichhaltig wie das

erste. Es ist zum mindesten zweifelhaft, ob wirklich große Kunstwerke

allgemeinverständlich sein können oder müssen. Wäre nicht der Preis

solcher Volkstümlichkeit (zu Propagandazwecken?) eine allgemeine

Nivellierung der Qualität Zur Charakterisierung dieser Richtung sei

das Ende eines Aufsatzes eines Lehrers der Pekinger Akademie, Ch i

Chen-ch'i, angeführt, der Dezember 1947 in der Zeitschrift «Hsien

Tai Chih Shih» («Modernes Wissen») erschien und eine Folge der von

Professor Hsü Pei-hung vertretenen Maler-Erziehungspolitik darzustellen

scheint. Herr Ch'i schreibt: «Wie in anderen Erziehungszweigen

ist das Ziel künstlerischer Erziehung die Ausbildung von Menschen, die

fähig sind, im Sinne des Staates zu arbeiten. Der Staat erwartet von die-



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 121

sen Menschen, daß sie der Nation dienen. Alle Kunststudenten
wünschen, ihre Fähigkeiten dem Staat darzubringen. Und Studenten, die

ein paar Jahre lang die überlieferte chinesische Maltechnik studiert
haben, finden sich außerstande, Bilder zu schaffen, mit denen sie ihre
Gefühle und Gedanken ausdrücken können ; sie werden unweigerlich der
Melancholie verfallen. Im Gegensatz dazu haben sich während des Krieges

Kunststudenten der Erziehung in westlicher Technik unterworfen
und haben nun die Freiheit, Werke zu schaffen, die zur Aufklärung der

Massen, zur Anfeuerung der kämpfenden Männer und zur Förderung
der Verhältnisse in unseren Grenzgebieten brauchbar sind. Maler, die

nicht diese Ausbildung genossen haben, entdeckten ihre völlige
Nutzlosigkeit in dem vergangenen Kampf. Daraus können wir ableiten, daß

wir Anatomie, wissenschaftliche Perspektive, Farblehre und andere
wissenschaftliche Methoden lernen müssen, genau so wie die Künstler
der T'ang-Zeit indische Kunstverfahren annahmen. So müssen wir
beginnen, die Gedanken einer blinden Erbfolge alter Traditionen und
reaktionärer Kunsterhaltung umzustoßen. Wir müssen unseren Selbstrespekt

und unser Selbstvertrauen fördern, unser Vermächtnis verherrlichen,

unsere gegenwärtigen Lebensformen wiedergeben und eine
realistische Schule der Malerei schaffen. Der Weg dahin ist leuchtend. Die
sich der Malerei hingeben, brauchen nicht skeptisch zu sein, sollen
nicht zögern und nur mutig vorwärtsschreiten.»

Diese Äußerung, die vielleicht nicht sehr glücklich formuliert ist,
bereitet dem Mitteleuropäer Unbehagen. Sie ruft Dinge herauf, die

194Ç in Trümmer gingen ; sie beschwört Kunstmeinungen des modernen

Ostens ebenso wie die der Mexikaner Rivera und Orozco, die nicht
auf tausend Jahre einer Kunstübung, sondern nur aufhundert Jahre einer
Ideologie zurückschauen können. Sie scheint uns für China keine Lösung.

Ein paar weitere Gedanken seien zur Diskussion gestellt. Es möchte
scheinen, als sei eine Renaissance der chinesischen Malerei nur von
innen her möglich, wobei Impulse von außen nicht ausgeschlossen zu sein
brauchen. Aber vielleicht wird die Entwicklung in einer der Tradition



122 FRITZ VAN BRIESSEN

unerwünschten Richtung automatisch vor sich gehen. Einst konnten

sich die Maler aus einer ziemlich breiten Schicht Gebildeter rekrutieren,

die von Kind an gelernt hatten, mit dem Pinsel umzugehen und

bereits etwas von Pinselführung und Tuschegebrauch verstanden, ehe sie

bei einem Meister als Schüler eintraten. Heute ist die Schicht der
Menschen in China, die eine Elementarbildung besitzen, die also

Holzschnitte volkstümlicher Art goutieren, vielleicht breiter als je zuvor.

Wirklich Gebildete sind sicher nicht zahlreicher als in den früheren

Epochen chinesischer Geschichte. Und sie haben es oft verlernt, mit

dem Pinsel zu schreiben. Erst wenn sie die falsch verstandenen ausländischen

Ideen auf ihr richtiges Maß zurückgeschraubt haben, beginnen sie

in ihrer freien Zeit, als Erholung vielleicht, Bleistift und Füllhalter von

sich werfend, Kalligraphie mit dem Pinsel zu betreiben. Dann sind sie

meist schon über die Mitte des Lebens hinaus, und die Berufung zum

Maler hat sie nie erreicht. Die Auswahlbasis für Maler im traditionellen

Sinne ist daher in unseren Tagen in China wesentlich schmaler geworden.

Und wer weiß, vielleicht ist in ein oder zwei Generationen der

Pinselgebrauch in China etwas Ähnliches geworden wie im Westen das

Formen lateinischer oder griechischer Verse : esoterische Übung von

ein paar Privatgelehrten, Professoren und Liebhabern.

Noch ist es nicht so weit, und es wird vielleicht auch nie dahin

kommen. Denn eigentlich schreckt der Chinese vor einer langen Schulung

nicht zurück, und die Zahl der Maler im alten Stil ist groß. Sollte es

also originellen Geistern im Übermaß ihrer Kraft und Vitalität glücken,

unversehens die alten Formen mit neuem Leben zu erfüllen, dann wird

auch kein Mangel sein an aufhahmebereiten Kunstfreunden. Vielleicht

sind die Künstler, denen solche Aufgabe zufallen soll, bereits daran,

sich mit der Zeit und dem Geist auseinanderzusetzen, in einer höheren

Art, als Herr Ch'i sie fordert, um mit der neuen Erkenntnis und den

alten Werkzeugen die chinesische Malerei unserer Zeit aus den Fesseln

einer allzustarren Tradition in Form, Sujet und Grundsätzen zu lösen

und sie neuen Höhen entgegenzuführen.



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 123

NACHBEMERKUNG

Dieser Aufsatz ist noch vor der Übernahme Pekings durch die

Kommunisten geschrieben worden. Inzwischen haben sich Entwicklungen,
wie sie im letzten Teil angedeutet worden sind, wesentlich verstärkt,
und der politische Einfluß auf die Kunstausübung, in marxistischem

Sinne, hat einen beinahe universalen Charakter angenommen. Es ist
noch zu früh zu sagen, wie sich diese Kunstpolitik auf die chinesische

Malerei traditionellen Stils auswirken wird. Die Malerei im westlichen
Stil wird jedenfalls starken Auftrieb erhalten, wenn auch die politischen
Limitierungen auf lange Zeit deutlich spürbar bleiben werden.

n

IUIh

k

A.

m JH** X Ê.4ÏK
n y* 4IL&K y :ili 1
0 »^j^MK uMh z ***»
P ^ó>& aa &*t
q 4* bb *-^i*_
r '4 iff cc *$t (^^J
s :4& dd j%Ag&;
t i*3j|f ee *§£ <
u «M T ff «$
V ^& à &) gg H*
w tk'/& hh 4 ^4f>


	Malerei in China oder chinesische Malerei? : die gegenwärtige Situation der Malkunst in China

