Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 3 (1949)

Heft: 3-4

Artikel: Malerei in China oder chinesische Malerei? : die gegenwartige Situation
der Malkunst in China

Autor: Briessen, Fritz van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI?

Die gegenwdrtige Situation der Malkunst in China

VON FRITZ VAN BRIESSEN

[ Mit 8 Abbildungen auf 4 Tafeln]

Jedes Kunstwerk ist gleichzeitig Ausdruck eines Verginglichen, der
Epoche also, und eines Bleibenden, des Menschen. So vereinigen sich
im Kiinstler Wechsel und Dauer, das Unwandelbare und die Wand-
lung.

Einem Volk wie dem chinesischen, bei dem das Bleibende gegen-
iiber dem Neuen stets den Vorrang gehabt hat, stellt daher eine Zeit
wie die unsrige auf dem Gebiet der bildenden Kunst eine besonders
schwer zu 16sende Aufgabe ; denn in China hat sich das tief eingebettete
Wesen einer durchaus eigenartigen Kunstgestaltung zu verteidigen ge-
gen die schreienden Forderungen einer von neuen soziologischen For-
men in wildestem Wandel bestimmten Gegenwart; es hat sich aber
nicht nur zu verteidigen, sondern auch und vor allem zu bewihren oder
zu wandeln. Tausend Jahre einer klaren ungebrochenen Tradition ste-
hen fiinf Jahrzehnten einer Sturmflut neuer Ideen kiinstlerischer For-
mung gegeniiber und scheinen keine andere Antwort zu wissen, als ent-
weder vor dem grellen Licht des neuen Tages die Augen zu schlieBen
oder sich ihm gegeniiber ohnmichtig selbst aufzugeben und das kostli-
che Erbe dieses Jahrtausends als lebendige Gegenwart zu verlieren. Das
ist die Problematik der chinesischen Malerei der Gegenwart:

Konkret ausgedriickt : Soll die chinesische Malerei in den alten, durch
Technik, Sujet und Prinzipien streng begrenzten Bahnen, unempfind-
lich gegen die scharfen Pfeile neu-sehender Augen, in einem zur Formel
erstarrenden Manierismus weiterschreiten auf der Suche nach neuem
und doch zeitgemiflem Ausdruck, oder soll der Kiinstler in China die
adlte Pinsel- und Schreibtechnik von sich werfen, Mineral- und Pflanzen-



102 FRITZ VAN BRIESSEN

pigmente vergessen, die sechs Kanons* verabschieden, der Tusche und
dem Reibstein entsagen, sich mit ganzem Herzen Ol- und Wasserfarbe,
der Zentralperspektive und ihren Deformationen, dem Kolorismus und
dem Surrealismus in die Arme werfen ? Soll chinesische Malerei schlicht
zur Malerei in China werden ? Oder gibt es noch eine andere Maoglich-
keit ?

Um dies zu beantworten, ist sowohl eine kurze Analyse der wichtig-
sten Elemente und Prinzipien der traditionellen chinesischen Malerei
notwendig als auch eine Darstellung des heutigen Standes dieser Male-
rei und der neuen Richtungen, Ansitze und Tendenzen, die sich inner-
halb der Tradition, auBBerhalb von ihr oder gegen sie bemerkbar machen.

Professor Hsii Pei-hung?®* (er selbst zieht die franzésische Umschrei-
bung Ju Péon vor), Prisident der Kunstakademie in Peiping, hat un-
lingst in einem Gesprich mit dem Autor den Standpunkt vertreten,
daf} ein Chinese einfach nicht anders malen kénne als eben chinesisch,
und daB daher ein Verzicht auf den traditionellen Stil und seine Tech-
nik unwichtig sei, insbesondere fiir Kiinstler, die stark in der geistigen
ﬁber]ieferung ihres Landes lebten und an seinem vergangenen wie ge-
genwirtigen Dasein unmittelbar teilhdtten. Dieser Gedanke mag rich-
tig sein fiir Linder und Vélker, deren Malerei nicht auf einer so spezifi
schen Technik und Asthetik beruht wie die chinesische. In China scheint
er uns, auch wenn von einem Chinesen ausgesprochen, einem héchst
zustindigen sogar, der als Maler einen groBen Namen hat, nicht in jeder
Hinsicht stichhaltig.

Die Tatsache, dal noch nicht ein einziger wirklich bedeutender Ma-
ler in westlicher Technik auf dem Schauplatz der Kunst in China er-

1. Die sechs Kanons werden im allgemeinen auf Hsiech Ho zuriickgefiihrt, der wihrend
der Stdlichen Ch’i-Dynastie (479—501) in Nanking lebte.

2. Die hochgesetzten kleinen Buchstaben beziehen sich auf den Anhang dieses Aufsatzes
in chinesischen Schriftzeichen. Dieser Anhang fithrt nur solche chinesische Ausdriicke und
Namen auf, die nicht als allgemein bekannt vorausgesetzt werden kénnen, zum mindesten bei
den Sinologen, und die auch nicht, oder nicht leicht, zu finden sind in den iiblichenWaérter-
biichern und den biographischen Werken von H. A. Giles (A Chinese Biographical Dictionary)
und L. Wieger ("La Chine d travers les dges).



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 103

schienen ist, wire allerdings durchaus kein Argument gegen Professor
Hsii’s Ansicht. Dazu wiirde vielleicht mehr als nur eine einzige Gene-
ration gehdren. Es mochte dagegen scheinen, da3 die unvergleichliche
Finheitlichkeit des chinesischen kiinstlerischen Ausdrucks schlechthin,
die bestimmt wird vom technischen Element des Pinsels und der Tu-
sche einerseits und vom geistigen Element einer ideographischen
Schrift, einer von dieser Schrift vollig abhangigen Sprache und einer in
dieser Sprache wurzelnden Asthetik, einen Abbruch der Beziehungen
zur Vergangenheit auf technisch-kiinstlerischem Gebiet kaum ertragen
konnte.

Wenn man sich nicht zufrieden geben will mit dem Sujet, das bei
einem Chinesen naturgemif im allgemeinen chinesisch sein wird, noch
mit dem immanenten Wesen des Kiinstlers, das seinen unvermeidli-
chen Ausdruck im Bilde findet, wenn man auch die gemiBeste Aus-
drucksweise, die entsprechende Technik, die altiiberlieferte Form der
Projektion in die Beurteilung einbeziehen will, dann scheint der Stand-
punkt Professor Hsii’s, der auch von anderen geteilt wird, weit iiber
das Ziel hinauszuschieBen.

DaB das Problem nicht so simpel ist, geht u.a. auch daraus hervor,
dal Professor Hsii selbst in zwei Stilen malt, in westlichem und in ei-
nem etwas modifizierten chinesischen Stil. In Paris (bei Dagnan-Bou-
veret) und Berlin (bei Artur Kampf) geschult, zeigen seine Bilder (meist
in Ol) in westlicher Technik eindeutig ihre stilistische Herkunft, und
der europaische Betrachter wird zégern, in ihnen besonders starke oder
eigenwillige Werke der Malerei zu sehen. Seine in einem modifizierten,
gewissermallen erweichten chinesischen Stil gemalten Bilder jedoch
haben eine unmittelbare Ansprache als chinesische Bilder fiir den Euro-
paer. Sie erscheinen als ein Fortschritt, als die Andeutung einer mogli-
chen Richtung. Sie miissen jedoch gleichzeitig das Schicksal erleiden,
von Chinesen im allgemeinen nicht iibermiBig goutiert, ja meist ein-
fach als westliche Bilder mit chinesischem Sujet verstanden zu werden,
da sie doch viele der iiberlieferten chinesischen Sehweise widerspre-



104 FRITZ VAN BRIESSEN

chende Elemente enthalten. Das Problem der chinesischen Malerei der
Gegenwart stellt sich so in einer einzigen Personlichkeit aufs Deutlichste
zur Diskussion: Malerei in China oder chinesische Malerei ?

Welches sind nun die wesentlichsten Elemente und Prinzipien der
traditionellen chinesischen Malerei ? Und in welchen Punkten weichen
die modernen Tendenzen von ihnen ab?

Die asthetischen Wechselbeziehungen zwischen Technik und Stil
sind keineswegs geniigend erforscht, um sie als Basis fiir eine Diskussion
der chinesischen Malerei schlechthin und ihres gegenwirtigen Dilem-
mas zu benutzen. Aber es kann doch eindeutig gesagt werden, daB die
Elemente der chinesischen Malerei sich auf der technischen Seite ihres
Wesens entwickelt haben aus drei Tatbestinden:

1. der nahen Verwandtschaft zwischen der chinesischen Schrift und
Malerei,

2. der Erfindung des chinesischen Pinsels als eines Werkzeuges von
solcher Feinheit, Spannweite und Freiheit, wie der Westen es nicht be-
sitzt oder zum mindesten nicht benutzt,

3. der chinesischen Tusche, die einen solchen Reichtum an Té6nen
und Tinten gebiert, da3 sie vom rein Linearen bis zum rein (monochrom)
Koloristischen, vom tiefsten Schwarz bis zum feinsten Perlgrau alle nur
denkbaren Formen und Schattierungen umfaBt.

Eine Diskussion iiber die Verwandtschaft von Schrift und Malerei,
die zu den interessantesten Ergebnissen fithren konnte und je nach dem
Akzent das Wesentliche im Verhiltnis der Nord- zur Siidschule, der
reinen zur Literatenmalerei umfaf3t, muf} hier unterbleiben, ebenso wie
eine Darstellung der technischen Proprietiten von Pinsel und Tusche.
Soviel an gemeinsamen Folgen dieser drei Voraussetzungen chinesi-
scher Malerei kann jedoch und muB sogar betont werden, nimlich daf
ihre Beherrschung bis zu dem Grade, bei dem der Schritt von der Spie-
lerei zur Kunst gemacht werden kann, eine so langwierige, eingehende,
intensive Schulung voraussetzt, dal3 nur wenige je in der Lage sind, die
Schwelle vom Tuschespiel zur Malerei als Kunst zu iiberschreiten und



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 10§

viele, zu jeder Epoche, allzuviele befangen bleiben in einer geschmack-
voll verborgenen Effekthascherei mit Hilfe der nach Ausdruck heischen-
den Krifte von Pinsel, Tusche und Papier. Die bekannte, man mochte
beinahe sagen beriichtigte Diskussion iiber die wen-jen hua, die Malerei
der Literaten, geht nicht zuletzt eben darauf zuriick, daB8 die Beherr-
schung der Mittel, neben einem angeborenen Talent, eben auch so un-
geheurer Ubung bedarf, daB es mit der hohen Ausbildung des Ge-
schmacks, beim Literaten, nicht getan ist, daB aber auch andererseits
die virtuoseste Handhabung des Pinsels und der Tusche, beim «Hand-
werker », nur leere Akrobatik bleibt, wenn nicht Geschmack, Bildung
und wahres Schopfertum den Formen Fiillung und Wesen geben.

Die auBerordentlichen Schwierigkeiten der Pinsel- und Tuschebe-
herrschung haben auf technischem Gebiet zwei wichtige Folgen gehabt:

1. Wird die Technik einmal beherrscht, dann nimmt der FluB3 der
Ideen durch Hand und Pinsel auf die Malgrundlage einen so schwere-
losen Charakter an, dann wird der Schépfungsakt so reibungslos, daB3
jenes todliche Zogern, so hiufig in schwerfilligeren Medien, nahezu
vollig verschwindet.

2. Jede neue Erfindung, jeder originelle oder brauchbare Beitrag zur
Benutzung von Pinsel und Tusche wurde als ein jedem Kiinstler zur
Verfiigung stehendes Element dem stets wachsenden Arsenal einver-
leibt, so daB spitere Maler, in allen Elementen versiert, ohne Bedenken
oder Zégern beispielsweise zu den Formungslinien (ts’un)? eines Ma
Yiian (um 1200), den Tupfen (tien) ¢ eines Mi Fei (um 1100) oder den
UmriBlinien (lun-k’uo) d eines Kuo Hsi (11. Jahrhundert) greifen konn-
ten, um ein Werk in durchaus eigener Manier zu malen.

Die erste Folge hat zu einem UberfluB an mittelmaBigen Werken von
untadeliger Technik, jedoch ohne Inspiration, gefiihrt; der zweiten
Folge verdanken wir einerseits, durch die Tendenz zum Kopieren, die
Erhaltung sonst vielleicht véllig verlorener Werke in ihren wesentli-
chen Elementen, aber auch den Hang zum Manierismus und zu schwich-
licher Nachahmung, der entstanden ist aus einer miverstandenen Hal-



106 FRITZ VAN BRIESSEN

tung gegeniiber der Systematisierung der Malelemente, wie sie uns im
Mallehrbuch des Senfkorngartens3 erhalten ist. Das Element der Farbe
spielt in der chinesischen Malerei eine ganz andere Rolle als im Westen,
Die weitaus grof3te Mehrzahl der «Gemilde» sind monochrome Tu-
schebilder, und in ihnen hat China auch seine ngBten Kunstwerke ge-
schaffen. Der Drang zur Farbe war stets geringer, da die Tusche das
Element des Kolorismus in iibertragenem Sinne enthielt und der Pinsel
dieses Element hiufig in pointillistischer Manier (Tung Yiian z.B., 11,
Jahrhundert) betonte. Die Farbe stellt in der chinesischen Malerei da-
her nur eine Verlingerung der Tusche dar. Die Grundlage des Bildes,
sein Skelett und sein Fleisch bleibt die Tusche, und die Farbe ist nur
ein spezielles Gewand, ein durchsichtiges Gewand meist, das der eigent-
lichen Form angelegt wird. Nur bei der sogenannten «knochenlosen»
Malerei (mo ku hua)®, die in der Landschaftsmalerei selten, in der Blu-
menmalerei hiufig ist, tritt die Farbe ohne die Hilfe der Tusche in ihr
eigenes Recht. Wie sehr der Chinese Malerei als Tuschemalerei an-
sieht, das geht aus einer kleinen Anekdote hervor, die, glaube ich, mit
Su Tung-p’o (11. Jahrhundert) verbunden ist. Der Meister wurde ge-
fragt, warum er seinen Bambus eigentlich mit roter Farbe male. Der
Bambus sei doch gar nicht rot. «Mit welcher Farbe soll ich ihn denn
malen ?» fragte der Meister. «Natiirlich schwarz», gab der Frager zu-
riick.

Die Farbentechnik der chinesischen Malerei, bis auf die Gegenwart
die gleiche geblieben, ist eine Mischung zwischen Gouache- und Aquz-
relltechnik, bei der die alten Mineral- und Pflanzenpigmente benutzt
werden, von denen einige Wasserfarbencharakter haben, andere Deck-
farben sind. Typischerweise achten die Maler beim Auftrag von Deck-
farben streng darauf, die Tuschegrundlage nicht zu iibermalen, sondern

3. Mallehrbuch des Senfkorngartens, Chich Tzu Yiian Hua Chuan. Ubersetzt von RAPHAEL PF-
TRUCCI: Kiai-Tseu-Yuan Houa Tchouan. Les Enseignements de la Peinture du Jardin grand comme Ut
grain de Moutarde. Encyclopédie de la Peinture Chinoise, traduction et commentaire par R+
phael Petrucci, Paris 1918.



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 107

ihre Struktur sichtbar zu lassen, die opaken Farben also nur als Fiillung
zu benutzen.

Neben diesen technischen Grundvoraussetzungen der chinesischen
Malerei der Schrift-Bild-Relation, dem Pinsel, der Tusche und der Farb-
applikation kommen noch weitere wesentliche Krifte hinzu, um den
Gesamtcharakter der traditionellen Kunst zu bestimmen. Diese Krifte
formen den ﬁbergang von den Elementen, den Werkzeugen, den Mit-
teln zu den formalen und inhaltlichen Grundsitzen der Malerei, ihren
Prinzipien also. Es sind, vereinfacht gesehen, vor allem drei: 1. Sujet,
2. Komposition, 3. Perspektive.

Die Sujets der chinesischen Malerei sind stark begrenzt. Sie waren es
wohl nicht immer, sind es aber unter dem Hang zur Systematisierung
spiterer Epochen, der Neigung zum Riickblick in die Vergangenheit,
der Liebe zum bewidhrten Alten allméhlich geworden und haben in der
Gegenwart solche Starre angenommen, daB selbst eine Figur in moder-
nem Gewand nur sehr schwer innerhalb dieser iiberlieferten Grenzen
lebendig gemacht werden kann, gar nicht zu reden von den Gestalten
und Formen, den Ideen und Projektionen, die das Maschinenzeitalter
in den Erzeugnissen seiner Hinde und den Formen seiner Gesellschaft
hervorgebracht hat.

Die vier Hauptklassen der traditionellen chinesischen Malerei: Land-
schaft (‘shan-shui ), Menschen und Dinge (jen-wu ), Blumen und Pflanzen
(hua-hui )£ und Végel und Tiere (ling-mao)8 mit ihren Untergruppen
lassen zwar einen auBerordentlichen Reichtum an Formen und Gestal-
ten zu, sind jedoch hermetisch verschlossen gegeniiber jeder Darstel-
lung typischer Ereignisse und Erscheinungen unserer Zeit, sei es die
Streikversammlung oder das Hochhaus, das Fahrrad oder die Schreib-
maschine, ganz zu schweigen vom volligen Fehlen der nackten mensch-
lichen Gestalt als Gegenstand rein kiinstlerischer Darstellung. Der
menschliche Kérper ebenso wie der individuelle Ausdruck wurden in
China, wo der Mensch nicht iiber, sondern in der Natur stand, nie fiir
Wichtig genug gehalten, um kiinstlerischer Darstellung wiirdig zu sein.



108 FRITZ VAN BRIESSEN

Versuche der Erweiterung der traditionellen Kunst auf zeitgenossi-
sche Themen sind gemacht worden; aber selbst Hsii Pei—hung enthilt
sich des traditionellen Stils, wenn er arbeitende Minner mit nacktem
muskulésem Qberkdrper malt und erinnert dann eher an A. Kampf als
an Yen Li-pen (7. ]Jahrhundert) ; und die Versuche zu christlicher Malerej
in chinesischem Stil, die vor allem von der Malschule der Katholischen
Universitdt in Peking gemacht werden, behandeln auch nicht moderne
Themen, bereiten kiinstlerisches Unbehagen und schlieBen unbefriedi-
gende Kompromisse mit buddhistischen und taoistischen Vorbildern.

Und doch liegt, meines Erachtens, eben im Thematischen der wich-
tigste Ansatzpunkt zu einer Erneuerung traditioneller chinesischer Ma-
lerei in der iiberlieferten Technik ; der Befreiungsakt bedarf allerdings
kithner Ménner und eines, bis jetzt noch nicht vorhandenen, Kiinstler-
publikums, das bereit ist, den uralten Pinselstrich auch in modernen
Formen hinzunehmen, nein, zu verlangen.

Die Kompositionsgrundsitze der chinesischen Malerei sind mannig-
faltig und konnen hier nur andeutungsweise mitgeteilt werden. Zudem
haben diese Grundsitze eine Entwicklung durchgemacht und jede Pe-
riode hat Nachdruck und Akzente zeitgemil abgewandelt. Das zentrale
Prinzip, am wenigsten durch Entwicklung beeintrichtigt oder verin-
dert, wenn auch verschieden interpretiert in der praktischen Verwirk-
lichung, ist das des Ausgleichs von Leicht und Schwer, Hell und Dunkel,
Rand und Mitte, Bewegung und Ruhe, Erfiilltheit und Leere. Es ist der
fiihrende Grundsatz chinesischen Philosophierens und chinesischen Le-
bens iiberhaupt. Sein Wesen ist nicht dualistisch, sondern monistisch,
da die beiden sich erginzenden Prinzipien, seien sie nun Yang und Yin,
Licht und Schatten, Mannlich und Weiblich genannt, nur zwei ver-
schiedene Erscheinungsformen ein- und desselben sind. Laotse hat es
«Tao » genannt. Unter diesem unifizierenden Doppelprinzip lassen sich
praktisch alle Einzelgrundsitze der chinesischen Malerei subsumieren.
In seinem Buch «Principles of Chinese Painting » ¢ behandelt George

4. Princeton 1947.



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 109

Rowley die chinesische Malerei in Gegensatzpaaren, die sich alle dem
Grundprinzip einfiigen lassen: Geist und Materie, Himmel und Erde,
das Gottliche und das Menschliche, Taoismus und Konfuzianismus, das
Personliche und das Unpersonliche, Stimmungen und Emotionen, der
Mensch und die Natur, Tradition und Originalitit, Idealismus und Natu-
ralismus. Und dann in Termini wie : Einheit, Gegensatz, Zusammenhang,
Emphase, Gleichgewicht, Zusammenklang, Verhiltnis, MaB3, Ablauf, die
leicht als Ableitungen des Yang-Ying-Grundsatzes zu erkennen sind. An-
gesichts der Einheit des chinesischen Geisteslebens sind so Einfliisse vom
taoistischenund buddhistischen (zenistischen) Denkenherleicht verstind-
lich, wenn auch der Grad dieses Einflusses verschieden beurteilt wird.

Angesichts dieser allgemeinen Richtung ist zu begreifen, daB Licht
und Schatten in einem chinesischen Bilde nicht von der Sonne oder von
einer anderen physischen Lichtquelle bestimmt werden (Sonne und
Mond erscheinen in chinesischen Bildern verhiltnismiBig selten und zu
anderen Zwecken), ja daB beleuchtete Seiten schwer und schwarz dar-
gestellt sein mégen und umgekehrt. Die Verteilung von hellen und
dunklen Formen erscheint daher mitunter dem westlichen Betrachter
eines chinesischen Bildes inkonsequent und nimmt erst dann ihren ei-
gentlichen Charakter an, wenn das Auge diese Formen als Werte, nicht
als Erscheinungen nimmt und versteht.

Solche Darstellungsgrundsitze (die durch dhnliche erweitert werden
konnten : menschliche Figuren werfen keine Schatten; Modellierung
von Gesichtern oder Tierformen ist nie «Schattierung » usw.) schlieBen
natiirlich von vorneherein und unbedingt einen photographischen oder
iibertragenen Naturalismus aus. Selbst in den realistischsten Epochen
und Beispielen ist die chinesische Malerei weit davon entfernt geblie-
ben, Natur einfach nachahmen zu wollen. Sie war sich seit dem Beginn
der souverdnen Beherrschung ihrer Mittel bewuBt, da3 solche Nach-
ahmung eine Unmdglichkeit ist und hat es daher stets mit der Uber-
tragung gehalten, Ubertragung natiirlicher Erscheinungen durch die
Personlichkeit des Kiinstlers aus der Riumlichkeit auf die Fldche ebenso-



110 FRITZ VAN BRIESSEN

sehr wie aus der Greifbarkeit auf die Ebene geistiger Formung. Natur-
beobachtung und Naturskizzen nehmen daher in der chinesischen Male-
rei eine ganz andere Stellung ein als in der westlichen. Der chinesische
Maler studiert die Erscheinungen der Natur, macht sich vielleicht auch
gelegentlich eine «Notiz», aber er malt in seinem Atelier, in seinem
Studierzimmer, nicht im Angesicht der Natur. Dal} dies in einer seit
der Yiian-Zeit einsetzenden Dekadenz hiiuﬁg zu einem seelenlosen Ko-
pieren alter Vorbilder, zu einem Nachmalen tausendfach gemalter Mo-
tive, zu einem Manierismus der Pinselstriche und Tuschetone gefiihrt
hat, kurz, einen Zerfall herbeibrachte, steht auf einem anderen Blatt.
Denn zu dieser Entwicklung haben neben den erwihnten auch noch an-
dere Krifte beigetragen, die nicht von den Grundsitzen als solchen,
sondern von den Kunstausiibenden selbst ausgelost worden sind. Es ist
wahrscheinlich richtig, wenn man der Uberbewertung der Literaten-
malerei und dem EinfluBl von Gelehrten, wie Tung Ch’i-ch’ang (1555-
1636) und Mo Shih-lungh (um 1550), die auch malten, einen Teil der
Verantwortung zuschiebt an dieser Entwicklung, wie dies heutzutage
vor allem Maler (nicht Literaten) tun, so bemerkenswerterweise z.B.
Hsii Pei-hung. Und vielleicht ist ein gewisser Aufschwung in der chine-
sischen Malerei seit Beginn der Republik dem Umstand zuzuschreiben,
daB die wen-jen (Literaten) ihren Griff um den Geist der chinesischen
Nation haben etwas lockern miissen und daB3 mit dem Fallen anderer
Traditionen von ehrwiirdigem Alter auch solche der Malerei mit weni-
ger Ehrfurcht betrachtet werden als zuvor, somit ihren Charakter als
Hemmnisse weitgehend verloren haben.

Die sechs Kanons, die Hsieh Ho (ca. soo n. Chr.) vor anderthalb Jahr-
tausenden wohl in Anlehnung an schon damals giiltige Auffassungen for-
muliert hat, werden noch heute gerne zitiert und beachtet. Dal jede
Generation von Malern und Kritikern in jene Kanons das hineinproji
ziert hat, was ihr das Wesentlichste erschien, war durch die lapidare
Vieldeutigkeit der chinesischen klassischen Formulierung ebenso gege-
ben wie durch die Wandlungen, denen das Sehen unterworfen ist.



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? III

Auch Ubersetzer haben nicht umhin gekonnt, den Geist ihrer Zeit und
ihren eigenen in ihrer ﬁbertragung erscheinen zu lassen, so daB3 wir
heute neben der positivistischen Formulierung von H. A. Giles die &s-
thetisierende von Laurence Binyon haben .

Jedenfalls haben die sechs Kanons dafiir gesorgt, da3 die chinesische
Malerei eine Kontinuitit behalten hat, die auf der Welt an Dauer und
Dichte einzig dasteht. Die Giiltigkeit der sechs Grundsitze ist fast nie
ausdriicklich angegriffen oder bestritten worden ; die einzigen Einwande
kommen aus der Praxis der Malerei insofern, als kleinere Abweichun-
gen im traditionellen Stil aufkommen mégen und insofern auch, als die
gegenwirtige chinesische Malerei im westlichen Stil sich eben einfach
nicht an sie gebunden fiihlt. Dabei stehen sie eigentlich nur zu den ab-
strakten Ismen unserer Tage in Widerspruch, und selbst diese kénnten
leicht in sie hineininterpretiert werden. Eine freie Version der sechs
Kanons sei hier gegeben: 1. Der geistige Rhythmus soll in lebendiger
Bewegung Ausdruck finden. 2. Der Pinselstrich soll strukturell ange-
wandt werden. 3. Die Formen sollen mit der Wirklichkeit iiberein-
stimmen. 4. Die Farben sollen angemessen sein. 5. Der Raum soll kom-
positionell erfiillt sein. 6. Alte Meisterwerke sollennachgeahmt werden.

Es bliebe noch der dritte Punkt, die Perspektive, zu behandeln. Per-
spektive innerhalb eines Gemildes ist eine Ubereinkunft, die im Laufe
einer geschichtlichen Entwicklung von einer zusammenhingenden

5. Die beiden Ubersetzungen seien hier angefithrt: HERBERT A. GILES, Introduction to the
History of Chinese Pictorial Art, Shanghai 1918 (2. Aufl,, S. 29): 1. Rhythmic vitality, 2. Ana-
tomical structure, 3.Conformity with nature, 4. Suitability of colouring, 5. Artistic compo-
sition, 6. Finish ; LAuRENCE BINYON, The Flight of the Dragon, An Essay on the Theory and Practice
of Art in China and Japan. Wisdom of the East Series, London 1927 (4. Aufl. S.12): 1.
Rhythmic vitality, or spiritual rhythm expressed in the movement of life, 2. The art of render-
ing bones or anatomical structure by means of the brush, 3.The drawing of forms which
answer the natural forms, 4.Appropriate distribution of colours, §.Composition and sub-
ordination, or grouping according to the hierarchy of things, 6. The transmission of classic
models. — Andere Ubersetzungen sind gemacht worden u.a. von O.SIREN, A History of Early
Chinese Painting, London 1938, 1.Band, S. 32; RAPHAEL PETRUCCI, La Philosophie de la Nature
dans I Art de I’Extréme-Orient, Paris 1910, S. 89; BENJAMIN MARCH, Linear Perspective in Chinese
Painting, in Eastern Art, 1931, S. 131, Anm. 24.



112 FRITZ VAN BRIESSEN

Gruppe bewuBt oder instinktiv getroffen wird und eine Resultante aus
dem jeweiligen Stand der Sehentwicklung und der kiinstlerischen Ab-
sicht bildet. Der Westen hat sich nach tastenden Versuchen fiir die
Zentralperspektive entschieden; China hat weder die ZentralpersPek-
tive gewahlt noch Anlaf3 gesehen, den Beschauer des Bildes an einen
einzigen Betrachtungsort zu binden oder einen auBerhalb des eigentli-
chen Bildes gelegenen imaginiren Blickpunkt einzufiihren. Bei einem
westlichen Gemilde gibt es nur einen einzigen wirklich korrekten Win.
kel, in dem das Bild betrachtet werden soll. Der Beschauer bleibt stets
vollig auBerhalb des Bildes, und der Kiinstler spricht aus dem Bild her-
aus zu ihm. Bei einem chinesischen Gemilde gibt es im wortlichen
Sinne zahllose Blickpunkte, und der Beschauer geht gewissermaflen in
das Bild, in seine einzelnen Abschnitte hinein, um es zu sehen. Der
Kiinstler spricht nicht zum Beschauer, er hat sein Werk verlassen, sich
selbst iiberlassen wie ein Stiick Natur.

Es besteht auBer der wohl unbewuBten Ubereinkunft kaum ein sach-
licher Grund, warum jeder Teil eines Bildes von einem Punkt her ge-
sechen werden miilte. Die groBere Freiheit, die die chinesische Per-
spektive dem Betrachter 1a3t, da jeder Abschnitt eines Bildes, ohne den
Zusammenhang zum Ganzen zu verlieren, seine eigene Sehweise erfor-
dert, lidt zum Wandeln, zur Bewegung innerhalb des Bildes ein. Zum
Hineintreten fordert gewissermafBBen auch der Umstand auf, daB die Er-
scheinungen meist von oben herab gesehen werden, seien sie nun im
Vordergrund ganz nahe dem Bildrand oder ganz weit hinten in den Ber-
gen. Die Panoramahaftigkeit chinesischer Gemilde ist schon friih aufge-
fallen. Und es ist ein Zeichen fiir die Lebenskraft chinesischer Prinzi-
pien, daB es den Malern trotzdem gelingt, ihre Bilder fest zusammenzu-
halten, fester als jene Werke westlicher Kunst, die sich an die Zentral
perspektive klammern, alle Linien im Bildpunkt zusammenlaufen lassen
und dazu noch eines Rahmens bediirfen, um ihr Werk am Auseinander-
fallen zu verhindern. Der chinesische Maler braucht keinen Rahmen;
sein Bild mag an den Seiten und in der Ferne ins UnermeBliche entwei-






4



6



N

NN v

Zu den Abbildungen

P’u Ju: Landschaft (Besitzer unbekannt)

Chang Ta-ch’ien: Steiler Pfad (Sammlung des Verfassers)

P’u Ch’iian: Landschaft (Sammlung des Verfassers)

Hsii Pei-hung: Pferde (Sammlung Hsii Pei-hung)

Ch’i Pai-shih: Im Kifig (Sammlung des Verfassers)

Ch’i Pai-shih: Traubenkorb (Sammlung des Verfassers)

Li K’o-janhh (Vertreter einer gelockerten traditionellen Technik): Land-
schaft mit Wasserbiiffel (Sammlung des Verfassers)

Chiang Chao-ho: Teil aus einem Fresko-Entwurf: Die Leiden des chinesi-
schen Volkes (Original verloren)



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? I13

chen. Aber es hilt dennoch zusammen, weil es den Raum nicht forma-
listisch, sondern essentiell meistert, erkannt hat, daB sich der Raum
aus Soliditit und Leere zusammensetzt. Und eben im Weglassen, in der
Beherrschung der Leere sind die chinesischen Maler solche Meister:
Zauberer des unerfiillten aber lebenden Raumes.

Nicht so einfach liegen die Verhiltnisse bei der Linear-Perspektive
einzelner geradliniger oder geometrischer Gegenstinde, Hauser, Briik-
ken, Tische, Gerite. Unser westliches Auge hat sich daran gewdhnt,
die Linien dieser Dinge auf einen imaginiren Punkt hin zusammenlau-
fen zu sehen. Die dem Maler bekannte Wirklichkeit der Dinge spricht
gegen diese optische «Tauschung» und der Chinese hat trotz aller Ab-
weichungen und Anniherungen sich mehr an den realen Tatbestand,
nicht an das optisch Scheinbare gehalten. Wenn man bedenkt, daf3 vol-
lig getreue Nachahmung der Natur weder méglich ist noch ausschlie3-
liche Absicht der Malerei sein kann, dann sollte es auch durchaus ge-
stattet sein, einen Kompromill zwischen der meBbaren Wirklichkeit
und dem empfundenen Schein zu schlieBen, d.h. die Linien nicht sehr
oder iiberhaupt nicht in der Ferne zusammenlaufen zu lassen. Das ist
der Standpunkt der chinesischen Malerei. Die Japaner haben sich in
ihrem traditionellen Stil der Zentralperspektive schon mehr, aber wohl
noch nicht vollig angenéhert. Es ist eigenartig und verdient Erwahnung,
daB die Gegenwart auch im Westen solche Gesichtspunkte anerkennt,
Lentralperspektive entweder einfach ablehnt oder willkiirlich verin-
dert, als unwichtig miBachtet oder in abstrakten Schépfungen ohne sie
lebt, daB man auf der Bithne Tische baut, deren Platte in schriger Bahn
dem Publikum zugeneigt ist und in Gemilden weder Ferne noch Hohe
den altiiberlieferten Gesetzen der Linearperspektive unterwirft. Ver-
zeichnung ist ein Prinzip geworden.

Die chinesische Perspektive ist eine Konvention ebenso wie die west-
liche Zentralperspektive. Im Unterschied zu den modernen Malern des
Westens pflegen sich jedoch die traditionellen Maler Chinas an ihre

Konventionen zu halten.
8



114 FRITZ VAN BRIESSEN

Nach all dem Gesagten ist begreiflich, daB es heute in China drej
Gruppen von Malern gibt: 1. Maler im westlichen Stil, 2. Maler, die in
westlichem und chinesischem Stil malen und die traditionelle Technik
neuen Forderungen anzupassen versuchen, ’3.Maler im traditionellen
chinesischen Stil.

Die erste Gruppe hat bis heute keinen Namen hervorgebracht, der
Erwihnung verdiente ; diese Maler haben die Briicken zur Vergangen-
heit, mindestens auf technischem Gebiet, véllig abgebrochen und er-
kennen alle Gesetze westlicher Malerei, einschlieBlich der perspektivi-
schen oder ihrer Deformierungen, an. Zu ihnen gehort auch eine Gruppe
von Holzschnittkiinstlern und Karikaturisten, die das Medium des Holz-
schnittes wihrend des Krieges seiner populiren Wirkung wegen iiber-
nommen haben, alle Sujets behandeln, vor allem aber soziale Vorwiirfe
lieben, mit ihren Werken Zeitschriften und Ausstellungen fiillen und
ihr Werkzeug mitunter virtuos beherrschen. Sie sind besonders zahl-
reich bei den Kommunisten. Einen Frans Masereel oder Rockwell Kent
hat China auf diesem Gebiet jedoch noch nicht hervorgebracht.

Die zweite Gruppe mag die Gruppe der Pioniere genannt werden.
Sie ist klein und besteht zumeist aus im Ausland geschulten Malern, die
das traditionelle Medium noch nicht vsllig aufgegeben haben, es jedoch,
da sie es neben den westlichen Methoden benutzen, in modifizierter
Form anwenden. Der Pinselstrich hat nicht mehr die zentrale Bedeu-
tung ; Licht und Schatten werden gerne nach der Beleuchtung verteilt;
die Perspektive hat sich der westlichen optischen «Tauschung» ange-
glichen; die Modellierung strebt nach Plastik; der Realismus ist un-
mittelbarer Natur; Komposition und Farbgebung halten sich an das
Vorbild ; die Sujets sind nicht mehr limitiert. Aber durch das Werk die-
ser Maler geht eine Grenzlinie, die nicht nur deutlich ist, nein, die sich
aufdringt. Malen sie in westlicher Technik, dann sind allzudeutlich die
Vorbilder zu erkennen oder das Eigene ist allzuschiichtern. IThre Bilder
in einem mehr oder weniger modifizierten chinesischen Stil sprechen
stirker an. Von allen Erzeugnissen zeitgendssischer chinesischer Male-



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? I1¢

rei haben sie die groBte Wirkung auf Nichtchinesen, weil sie ihnen als
durchaus chinesische Bilder erscheinen, in Technik und Sujet, ohne
jene Schwierigkeiten esoterischer Grundsitze und Formen zu bieten,
wie die Werke von Malern in traditionellem Stil. Der Mehrzahl chine-
sischer Betrachter erscheinen diese Bilder als «westliche Malerei », und
sie erkennen kaum die Reste traditioneller Krifte hinter den revolutio-
niren Freiheiten des Pinsels und der Farbe. Und doch scheint es, daB
von dieser Malerei der bisher einzige und gewil} stirkste Impuls fiir die
Gesamtentwicklung der Malerei Chinas zu erwarten ist, wenn nicht
aus dem Kreis der traditionellen Maler neue und bisher nicht sichtbare
Krifte lebendig werden.

Zur Gruppe der Pioniere gehort u.a. der Prisident der Maleraka-
demie in Hangchow, Lin Feng-mieni, der in Frankreich studiert hat.
Seine figiirlichen Bilder, in freien, leichten Linien hingezeichnet, erin-
nern mitunter an Matisse ; er hat den Schwung des chinesischen Pinsel-
striches beibehalten, jedoch den Reichtum seiner Textur, die Lebendig-
keit des Linien-Inneren aufgegeben ; hiufig verbirgt der Uberreichtum
an Strichformen eine gewisse Unentschiedenheit der Komposition;
seine Theaterbilder sind reizvoll hingewischte Figurinen; seine Land-
schaften, haufig diistere Yangtse-Bilder, sind in breiten Tinten flichen-
haft gegeneinander gesetzte braune, graue und blaue Téne, deren Ge-
samteindruck trotz weitgehenden Verzichts auf die traditionelle Tech-
nik sehr chinesisch wirkt. Der schon erwihnte Prisident der Akademie
in Peiping, Professor Hsii Pei-hung (Ju Péon), beschwrt in manchen
seiner Olbilder Corot herauf, gemahnt in groBen Tafelgemilden arbei-
tender Menschen an A. Kampf; fiir seine chinesischen Bilder benutzt er
tine, man mdchte sagen, verbreiterte Technik mit sehr gro3en Pinseln
auf ungeleimtem Papier und erzielt damit fiir den westlichen Betrachter
bemerkenswerte Effekte. Seine Pferde sind berithmt. Aber gerade in
seinen Pferdebildern scheint Hsii das zuzustoBen, was er an den tradi-
tionellen Malern kritisiert: Manierismus. Doch gehen von ihm bedeu-
tende Impulse aus, da er ehrlich um neue Formen bemiiht ist. In seiner



116 FRITZ VAN BRIESSEN

Akademie wird vor allem das su-miaok, die Strichzeichnung in westl;.
cher Manier, und das Aquarellieren neben der Olmalerei gefﬁrdert_
Fast der einzige Lehrer, der in dieser Schule auch die chinesische Tech-
nik, wenn auch nicht in ihrer reinen Form, beherrscht, ist Hsii Pei-
hung selbst, In dieser Gruppe miissen noch die Shanghaier Ch’en Shu-
jen! und Liu Hai-su™ und der Pekinger Chiang Chao-ho™ genannt wer-
den. Chiangs Bilder sind interessante Beispiele fiir das qualvolle Suchen
nach etwas Neuem innerhalb des Uberlieferten. Alles Kompositionelle
und Akzidentielle ist bei diesem Maler sehr schwach entwickelt. Er ist
vor allem Figurenmaler, und seine Képfe zeigen groBe Kraft. Der sicht-
bare EinfluB, den Chiang Chao-ho von Kithe Kollwitz her empfangen
hat, wird von dem Maler nicht bestritten, sondern eher betont, Aber
im Gegensatz zu Kithe Kollwitz fehlt seinen Gesichtern und Gestalten
vollig der soziale Vorwurf; sie reden nicht und klagen nicht an; in ty-
pisch chinesischer Indifferenz (auch gegen das Soziale) stellen sie nur
fest. Fiir die Gesichter benutzt Chiang eine Technik, die man «al fre-
sco» nennen konnte, da er auf angefeuchtetes Papier mit minutidsen
Pinselstrichen (mit chinesischem Pinsel und chinesischer Tusche) malt,
so daB die Einzelstriche nicht mehr erkannt werden kénnen. Seine Ge-
sichter wirken daher wie schattiert und haben oft Ahnlichkeit mit ver-
wischten Kohlezeichnungen. Das Zentralstiick chinesischer Malerei,
der Pinselstrich, ist fiir seine Gesichter mindestens aufgegeben. Die Ge-
stalten selbst, meist Typen aus dem Volk, Bettler, Blinde, Rikscha-
kulis, Kriegsverletzte sind mit kithnen Strichen und flichigen Fiillungen
gemacht. Neuerdings hat er sich auch in Farbe versucht, in diesen Bil-
dern, die Milieu zufiigen, jedoch die Kraft seiner Tuschebilder nicht
erreichen.

Die dritte Gruppe chinesischer Maler ist die weitaus groBte und in
China selbst auch noch immer am meisten beachtete : die Maler in tra-
ditionellem Stil. Ihre Sujets sind die vorgeschriebenen und iiberlieferten;
ihre Komposition und Perspektive ist schulgerecht und ihre Pinsel- und
Tuschetechnik die seit Jahrhunderten gepflegte ; ihre Farben die mine-



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 117

ralischen und pflanzlichen Pigmente. Aber unter ihrer uniibersehbaren
Zahl gibt es ein paar Kiinstler, die zeigen, daf3 innerhalb des engen Rah-
mens noch immer hohe Leistungen mdglich sind. Obwohl ihre kiinst-
lerische Herkunft eindeutig ist, kann man sie nicht Manieristen nennen.

Die beiden Hauptzentren von Malern sind Shanghai und Peking. Die
Shanghaier Maler gelten als fortschrittlicher, dem Neuen zugewandter,
dem Effekt zugeneigter und vertreten einen besonderen, dem Charakter
der Stadt entsprechend vielleicht ein bilchen outrierten Geschmack.
Der Pekingmaler ist konservativer und konventioneller. Er scheut sich
davor, sonderbar oder seltsam genannt zu werden, ein Vorwurf, dem
sich in der Vergangenheit selbst ein Meister wie Pa-ta Shan-jen (Chu
Ta)® nicht hat entziehen konnen.

Der unumstrittene Altmeister in Peking ist der 89jihrige Ch’i Pai-
shihP, der heute noch in unermiidlicher Frische Blumen und Friichte,
Végel und Tiere in weichen Farben mit kriftigen breiten Strichen, vor-
zugsweise in der «knochenlosen » Technik (‘mo ku hua), das heit ohne
vorherige Tusche-Binnenzeichnung, auf das — ebenfalls vorzugsweise —
ungeleimte Papier wirft. Er hat eine ganze Schule gegriindet, und seine
echten oder falschen Schiiler z6gern keinen Augenblick, ihre Bilder mit
Ch’is Namen: «Alter Mann Po-shih », oder «Alter Mann vom Kuang-
Berg» oder einfach «Po-shih» zu unterzeichnen, wobei sie versuchen,
auch seine den Schriftkiinstler etwas kindlich anmutenden Charaktere
nachzuahmen. Naivitit und Unbekiimmertheit sind die Hauptkennzei-
chen dieses Malers, der viele der schonsten Blitter des im Holzdruck-
verfahren hergestellten Pekinger Brief- und Gedichtpapiers entworfen
hat, Leider sind seine originellen Figurenbilder und seine frischen
Landschaften sehr selten, da er sich diesen Gebieten der Malerei nur
gelegentlich und ausnahmsweise zugewandt hat.

Als der anerkannte Meister der Landschaft in Nordchina gilt P’u Jud
(P'u Hsin-yii), Bruder des letzten Mandschukaisers und Vertreter der
Mandschurasse bei der Nationalversammlung in Nanking Marz/April
1948. Zwei seiner Vettern, die Briider P’u Hsiieh-chai (P’u Chin) " und



118 FRITZ VAN BRIESSEN

P’u Sung-ch’uang (P’u Ch’iian)® sind ebenfalls Maler von Ruf, jener ein
Landschafter und Blumenmaler von ungewéhnlicher Kraft und Reinheit,
dieser, jiinger, Landschafter und Pferdemaler von eigenem Stil und viel-
versprechenden Gaben. Beide sind hervorragende Techniker und von
untadelhaftem Geschmack. Der raffinierte, meist in Farben arbeitende
Blumenmaler Wang Hsiieh-t’aot, der Landschafter Ch’en Pan-ting® mit
seinem konzentrierten eigenwilligen Stil, die Figurenmaler Hsii Ts'ao
(Hsii Yen-sun)" und Ch’en Shao-mei", der Landschafter Ch’in Chung-
wen*, der Blumenmaler Wang Shen-sheng? seien noch genannt. Die
einzige Malerin unter den Pekinger Kiinstlern, die eine groBe Laufbahn
zu haben verspricht, ist die junge Tseng Yu-ho?, die Kraft und Eleganz
der Pinselfiihrung mit erlesenem Geschmack verbindet.

Neben P’u Ju muf} als Landschafter und Blumenmaler von nationa-
lem Ruf noch Chang Ta-ch’ien® genannt werden, ein Setschuanese, der
meist in Siid- und Zentralchina lebt, doch hdufig zu den Pekingmalem
gezihlt wird. Seine eigenartigen, offensichtlich von Shih-t’ao (Tao-chi,
17. Jahrhundert) herstammenden Landschaften mit durchaus eigenem
Charakter und den typischen, etwas zu groB anmutenden Figuren sind
sehr gesucht und berithmt genug, um bereits gefilscht zu werden. In
seinem «knochenlosen » Stil wendet er eine an Signac erinnernde poin-
tillistische Technik an. Chang ist ein Meister aller Stile. Die kostlichsten
Geschichten sind iiber ihn im Umlauf, so jene vermutlich wahre Anek-
dote, wie er einvon ihm bewuBt gefilschtes Affenbild alsechten LiangK'ai
in Umlauf setzte und selbst Experten damit tduschte. Wihrend des Krie-
ges hat Chang Ta-ch’ien mit einigen seiner Schiiler einen Teil der Fresken
in den Tausend Buddha-Héhlen von Tunhuang kopiert. Zwalf dieser farbi-
gen Kopien sind in einem Band vereinigt 1947 als Privatdruck erschienen.

Ohne vollstindig sein zu konnen, seien noch einige der bekannteren
Shanghaimaler hier angefiihrt : Landschafter sind Wu Hu-fan bb und Wu
Cheng (Wu Tai-ch’iu) °®, Landschafter und Figurenmaler ist Feng Chao-
jandd, Blumenmaler ist T’ang ting-chih®¢, Bilder von vielen, vor allem
den ilteren dieser Maler, sind in Deutschland in der Zeitschrift «Sinica»



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 119

veréffentlicht worden. Von Hsii Pei-hung’s Bildern haben u.a. 1933
Ausstellungen in Berlin und im China-Institut in Frankfurt am Main
stattgefunden.

Jingere Maler mit neuen Ideen, die bereits an der Arbeit sein mégen,
haben es nicht leicht, sich gegen den Ruf der Alten durchzusetzen.

Das ist kurz die Situation der chinesischen Malerei der Gegenwart
und ihre Problematik. Wenn man zugibt, daB der Chinese eben seinem
Geist und seiner Art getreu malt (wobei ich mir der Einwinde von der
marxistischen Kunstbetrachtung her durchaus bewut bin), wenn man
ferner fiir moglich halt, daB die Sujets der Ausweitung fihig, die Per-
spektive zur Anpassung bereit ist, die Komposition dem neuen Sehen
und neuen Konzeptionen zu folgen vermag (was alles zusammen schon
einer Revolution in der chinesischen Malerei gleichkame, zu der die
Revolutiondre vorlaufig noch fehlen), dann bliebe noch immer die zen-
trale Kraft der spezifisch chinesischen Maltechnik erhalten; und eben
von ihr meinen die einen, daB sie unbedenklich aufgegeben werden
kann, und beteuern die anderen, daB sie unbedingt erhalten werden
mul}, soll chinesische Malerei nicht einfach Malerei in China werden.

Wahrscheinlich kénnte die Zentralperspektive, die in gewissen po-
puliren Kunstformen, wie z. B. in manchen Ausgaben des Keng Chih T’u
(«Bilder vom Reis- und Seidenbau »), schon zégernd angewandt wurde,
ohne grundsitzliche Stérung iibernommen werden. In der Komposition
wird sich mit ziemlicher Sicherheit stets der eigentliche Geist Chinas in
seiner Abgewogenheit durchsetzen ; viele zeitgendssische Erscheinungen
lieBen sich gewil} ohne Zwang zum Stoff neuer malerischer Bemiihungen
machen. Anders scheint uns dies mit der Pinseltechnik zu stehen.

Abgesehen von den groBlen Einzelleistungen der chinesischen Mal-
tpochen und der groBen Maler, bleibt die wichtigste und unseres Er-
achtens unabdingbare Schépfung der chinesischen Malerei ihr auBler-
ordentlicher Beitrag zur Weltkunst, ihre Pinseltechnik und ihre Be-
nutzung der Tusche. Nicht umsonst sind yung pi (Pinselgebrauch) und
yung mot (Tuschegebrauch) in der chinesischen technischen Diskussion



120 FRITZ VAN BRIESSEN

und der Kritik so hiufig genannte Grundsitze. Es ist mindestens frag-
lich, ob der Verzicht auf diese Technik nicht aus der Gestalt der chine-
sischen Malerei so sehr den Wesenskern herausnihme, daf3 sie ihren ej-
gentlichen Charakter verlieren miifte.

Man hat neben vielen anderen vor allem mit zwei Argumenten fiir
einen solchen Verzicht auf die traditionelle Technik pladiert: erstens
mit einer Ersparnis von mindestens fiinf Jahren in der Ausbildung der
Maler und zweitens mit dem Hinweis auf die Forderung unserer Zeit,
die Kunst miisse in allgemeinverstindlicher Form und mit der Zeit ent-
nommenen Themen und Darstellungen dem Volke dienen. Das erste
Argument wird von Kunstlehrern, das zweite von Politikern und Holz-
schnittkiinstlern gebraucht.

Zum ersten Punkt ist zu sagen, da3 er einen sozialen, keinen kiinst-
lerischen Gesichtspunkt darstellt, der vielleicht politisch giiltig, sonst
jedoch irrelevant ist. Und die Frage, um welchen Preis eine solche
Zeitersparnis erkauft werden muB}, harrt noch der Beantwortung. Zu-
gegeben, mittelmiBige Talente in der traditionellen wie in der westli-
chen Technik sind in der Uberzahl. Aber sollte der Preis eine weitere
Verbreitung der MittelmaBigkeit in nur einer einzigen Technik sein?

Das zweite Argument entstammt offensichtlich dem politischen Den-
ken unserer Zeit und ist kiinstlerisch ebensowenig stichhaltig wie das
erste. Es ist zum mindesten zweifelhaft, ob wirklich groBe Kunstwerke
allgemeinverstandlich sein kénnen oder miissen. Wire nicht der Preis
solcher Volkstiimlichkeit (zu Propagandazwecken?) eine allgemeine
Nivellierung der Qualitit? Zur Charakterisierung dieser Richtung sei
das Ende eines Aufsatzes eines Lehrers der Pekinger Akademie, Ch’i
Chen-ch’i, angefiihrt, der Dezember 1947 in der Zeitschrift «Hsien
Tai Chih Shih » («Modernes Wissen ») erschien und eine Folge der von
Professor Hsii Pei-hung vertretenen Maler-Erziehungspolitik darzustel-
len scheint. Herr Ch’i schreibt: «Wie in anderen Erziehungszweigen
ist das Ziel kiinstlerischer Erziehung die Ausbildung von Menschen, die
fahig sind, im Sinne des Staates zu arbeiten. Der Staat erwartet von die-



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 121

sen Menschen, da3 sie der Nation dienen. Alle Kunststudenten wiin-
schen, ihre Fihigkeiten dem Staat darzubringen. Und Studenten, die
ein paar Jahre lang die iiberlieferte chinesische Maltechnik studiert ha-
ben, finden sich auBerstande, Bilder zu schaffen, mit denen sie ihre Ge-
fihle und Gedanken ausdriicken konnen ; sie werden unweigerlich der
Melancholie verfallen. Im Gegensatz dazu haben sich wihrend des Krie-
ges Kunststudenten der Erziehung in westlicher Technik unterworfen
und haben nun die Freiheit, Werke zu schaffen, die zur Aufklirung der
Massen, zur Anfeuerung der kimpfenden Minner und zur Férderung
der Verhdltnisse in unseren Grenzgebieten brauchbar sind. Maler, die
nicht diese Ausbildung genossen haben, entdeckten ihre véllige Nutz-
losigkeit in dem vergangenen Kampf. Daraus kénnen wir ableiten, daf3
wir Anatomie, wissenschaftliche Perspektive, Farblehre und andere
wissenschaftliche Methoden lernen miissen, genau so wie die Kiinstler
der T’ang-Zeit indische Kunstverfahren annahmen. So miissen wir be-
ginnen, die Gedanken einer blinden Erbfolge alter Traditionen und re-
aktiondrer Kunsterhaltung umzustoBen. Wir miissen unseren Selbst-
respekt und unser Selbstvertrauen férdern, unser Vermachtnis verherr-
lichen, unsere gegenwirtigen Lebensformen wiedergeben und eine rea-
listische Schule der Malerei schaffen. Der Weg dahin ist leuchtend. Die
sich der Malerei hingeben, brauchen nicht skeptisch zu sein, sollen
nicht z6gern und nur mutig vorwirtsschreiten.»

Diese AuBerung, die vielleicht nicht sehr gliicklich formuliert ist,
bereitet dem Mitteleuropder Unbehagen. Sie ruft Dinge herauf, die
1945 in Triimmer gingen ; sie beschwdrt Kunstmeinungen des moder-
nen Ostens ebenso wie die der Mexikaner Rivera und Orozco, die nicht
auf tausend Jahre einer Kunstiibung, sondern nur auf hundert Jahre einer
ldeologie zuriickschauen kénnen, Sie scheint unsfiir Chinakeine Losung.

Ein paar weitere Gedanken seien zur Diskussion gestellt. Es mochte
scheinen, als sei eine Renaissance der chinesischen Malerei nur von in-
nen her méglich, wobei Impulse von auBen nicht ausgeschlossen zu sein
brauchen. Aber vielleicht wird die Entwicklung in einer der Tradition



122 ' FRITZ VAN BRIESSEN

unerwiinschten Richtung automatisch vor sich gehen. Einst konnten
sich die Maler aus einer ziemlich breiten Schicht Gebildeter rekrutie-
ren, die von Kind an gelernt hatten, mit dem Pinsel umzugehen und be-
reits etwas von Pinselfithrung und Tuschegebrauch verstanden, ehe sie
bei einem Meister als Schiiler eintraten. Heute ist die Schicht der Men-
schen in China, die eine Elementarbildung besitzen, die also Holz-
schnitte volkstiimlicher Art goutieren, vielleicht breiter als je zuvor.
Wirklich Gebildete sind sicher nicht zahlreicher als in den friiheren
Epochen chinesischer Geschichte. Und sie haben es oft verlernt, mit
dem Pinsel zu schreiben. Erst wenn sie die falsch verstandenen auslindi-
schen Ideen auf ihr richtiges MaB zuriickgeschraubt haben, beginnen sie
in ihrer freien Zeit, als Erholung vielleicht, Bleistift und Fiillhalter von
sich werfend, Kalligraphie mit dem Pinsel zu betreiben. Dann sind sie
meist schon iiber die Mitte des Lebens hinaus, und die Berufung zum
Maler hat sie nie erreicht. Die Auswahlbasis fiir Maler im traditionellen
Sinne ist daher in unseren Tagen in China wesentlich schmaler gewor-
den. Und wer weil}, vielleicht ist in ein oder zwei Generationen der
Pinselgebrauch in China etwas Ahnliches geworden wie im Westen das
Formen lateinischer oder griechischer Verse: esoterische Ubung von
ein paar Privatgelehrten, Professoren und Liebhabern.

Noch ist es nicht so weit, und es wird vielleicht auch nie dahin kom-
men. Denn eigentlich schreckt der Chinese vor einer langen Schulung
nicht zuriick, und die Zahl der Maler im alten Stil ist groB. Sollte es
also originellen Geistern im UbermaB ihrer Kraft und Vitalitit gliicken,
unversehens die alten Formen mit neuem Leben zu erfiillen, dann wird
auch kein Mangel sein an aufnahmebereiten Kunstfreunden. Vielleicht
sind die Kiinstler, denen solche Aufgabe zufallen soll, bereits daran,
sich mit der Zeit und dem Geist auseinanderzusetzen, in einer hoheren
Art, als Herr Ch’i sie fordert, um mit der neuen Erkenntnis und den
alten Werkzeugen die chinesische Malerei unserer Zeit aus den Fesseln
einer allzustarren Tradition in Form, Sujet und Grundsitzen zu losen
und sie neuen Hohen entgegenzufiihren.



MALEREI IN CHINA ODER CHINESISCHE MALEREI? 123

NACHBEMERKUNG

Dieser Aufsatz ist noch vor der Ubernahme Pekings durch die Kom-
munisten geschrieben worden. Inzwischen haben sich Entwicklungen,
wie sie im letzten Teil angedeutet worden sind, wesentlich verstirkt,
und der politische Einflu auf die Kunstausiibung, in marxistischem
Sinne, hat einen beinahe universalen Charakter angenommen. Es ist
noch zu frith zu sagen, wie sich diese Kunstpolitik auf die chinesische
Malerei traditionellen Stils auswirken wird. Die Malerei im westlichen
Stil wird jedenfalls starken Auftrieb erhalten, wenn auch die politischen
Limitierungen auf lange Zeit deutlich spiirbar bleiben werden.

-9

M m g% x ARAP X

b & n ¥ LA v It d
.1 o MNRKLA XS . 244
¢ S kp » Aak = Rk
IS 1 L ¥ 4 B2 E
R 21 S (AR
s AR & L Wiy Woogde
h%%-ﬁ- t 17;4% © LE 2

s
b
=

R T NCE
<t o AR (RS e 8L
R A w PRy hh $q$



	Malerei in China oder chinesische Malerei? : die gegenwärtige Situation der Malkunst in China

