
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 3 (1949)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


r6 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

politiques de France, des Indes, de Plndo-Chine, de la Chine, du Japon et de la

Corée et des témoignages venus de toutes les parties du monde. Un choix de
pensées de Gandhi, des détails biographiques, un chapitre consacré aux six derniers

mois du Mahatma, et une bibliographie anglaise, française et vietnamienne, le
terminent. L'ensemble forme un hommage émouvant à l'une des plus belles figures du

siècle et apprend à mieux connaître et à mieux comprendre un homme qui,
toujours sincère et mettant ses actes en harmonie avec sa parole, sut jusqu'à son dernier

jour - et quoi qu'il pût lui en coûter - vivre d'accord avec son idéal. Les Réd.

BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Wolfram Eberhard, Chinas Geschichte. Band i der Bibliotheca Sinica

(Chinesische Philosophie, Literatur, Kunst, Geschichte - Übersetzungen,

Darstellungen, Essays, in Verbindung mit Fachgenossen herausgegeben

von E. H. von Tscharner).-404 S., 8°. Bern, A. Francke Verlag, 1948.

China und sein Werden können nicht mehr von der Tagesordnung des 20.
Jahrhunderts verschwinden. Um dem gewöhnlichen Sterblichen, aber auch dem
«Chinakenner» eine Orientierung in der drei Jahrtausende umfassenden, verwickelten

Kontinuität zu ermöglichen, sind Abrisse, zusammenfassende Darstellungen,
unerläßlich. Die meisten der größeren Geschichten Chinas sind veraltet; sei es, daß

die Forschung viel neues Material beibrachte, sei es, daß die sie tragende
Geschichtsbetrachtung hoffnungslos veraltet und ungenießbar geworden ist. (Etwa nach dem

Schema : erst war der Staatsgedanke da, im luftleeren Raum ; dann kamen die Fremden,

alsdann die Hofintrigen und zu guter Letzt wohnte solchem Geschehen auch

die chinesische Gesellschaft bei. Dieses Schema ist leicht als der Zerrspiegel
wirklicher Vorgänge im 19. Jahrhundert zu erkennen.) Der Aufgabe, einem weiteren

Leserkreis ein zusammenhängendes Bild Chinas zu vermitteln, unterzogen sich

kürzlich die aufs Technische ausgerichtete Short History of the Chinese People von

L.C.Goodrich (New York 1943), die soziologisch-geistesgeschichtlichen Problemen

zugewandten Vorträge H. Wilhelms über Gesellschaft und Staat in China (Peking

1944) und die Geschichte Chinas und seiner Kultur des chinesischen Literaten Tsui Chi

(aus dem Englischen übersetzt, Zürich 1946), der es verstanden hatte, geschickt der

Nachfrage entgegenzukommen, die während des zweiten Weltkrieges aus dem

Interesse für den Verbündeten des Westens entstanden war.
Nun wird die neue Reihe Bibliotheca Sinica glänzend von einem ähnlichen

Versuch eröffnet. Ihr Herausgeber E.H. v.Tscharner hat eine glückliche Hand bewie-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ÇJ

sen, als er dazu das vorliegende Werk des bekannten jungen Sinologen W. Eberhard
auserwählte. Ein geschmackvoller, schön gedruckter, handlicher Band, den Kartenskizzen

und Photos (teils vom Herausgeber, teils vom Verfasser u.a. aufgenommen)
reizvoll und anschaulich gestalten.

In gedrängten und übersichtlich geordneten Kapiteln rollt vor unseren Augen
das ungeheure Gefälle vorbei : die Wellen des Riesenstromes China, von der
prähistorischen Frühzeit bis in die unmittelbare Gegenwart. Eberhard versucht, den

schier unübersehbaren Stoff zu meistern und das chinesische Geschehen dem
Verständnis des Lesers in einer anspruchlosen Sprache näherzubringen, indem er sich
moderner soziologischer Methoden und ethnologischer Fragestellungen bedient
(manchmal unterläuft ihm dabei sogar «soziologisch» zu sagen, wo es «sozial»
heißen müßte). Er greift als wichtigstes Problem das Werden und Vergehen der

«Gentry» heraus und gruppiert alle anderen Fragen um diese Achse. Diese

Anschauungsweise ist berechtigt und fruchtbar, denn ohne die Funktion der literarisch
gebildeten landbesitzenden Beamten ist die Struktur der chinesischen Gesellschaft
unverständlich, und weil diese Schicht rund zweitausend Jahre lang den chinesischen
Staat beherrschte.

Diese Problemstellung ist es auch, die es dem Verfasser erlaubt, viele der ver-
wickeltsten Fragen aufzuhellen und so manche dunkle Strecken der asiatischen
Geschichte schlaglichtartig zu beleuchten. Ich möchte nur einige Beispiele herausgreifen.

Die «pseudo-sozialistische» Diktatur Wang Mang's um die Zeitenwende
und die sich seitdem immer wiederholenden Aufstände der ausgesogenen Bauernhaufen

; das bedenkenlose Zusammengehen der Gentry mit jedem Eroberer, wenn
er ihr nur ihre Privilegien sichert; die Folgen der fehlgegangenen Abrüstung im
Jahre 280 ; die Kluft zwischen militärischer Oberschicht und Einheimischen (inklusive

Gentry) in den Condottieri-Staaten des Mittelalters, besonders im Süden, wo
eine Kolonialkonjunktur ersteht ; die ausschlaggebende Bedeutung der Produktionsgebiete

des Yangtse-Beckens ; warum die Mongolen ganz China beherrschen, aber
nicht dauernd behalten konnten (eine der besten Analysen) ; wie soziale und
wirtschaftliche Überlegungen beinahe immer den nationalen vorangingen und manches
andere mehr. Hingegen ist abzulehnen das Hereintragen von Begriffen in die
Geschichte einer sozialen Formation, wo sie nicht hingehören, denn in Abwesenheit
der entsprechenden Realitäten können sie nur Verwirrung anrichten, auch gerade
wenn sie nur als Parallele zur Verdeutlichung gedacht sind (S. 21 2 : «Großkapitalismus»

im industrielosen und kapitalarmen China des Jahres 700 n. Chr. ; S. 278 :

«proletarisch»; S. 291 : «Faschistisierung des Staates»Ende des ir. Jahrhunderts).
Ausgezeichnet ist auch die Gegenüberstellung des Staatswesens der Gentry einerseits,

der «traditions- und blutgebundenen Hierarchie von Stammeshäuptlingen»
und der «leistungsgebundenen Autorität militärischer Führer» in den von Nomaden

gegründeten chinesischen Staaten anderseits. Hierbei konnte sich Eberhard auf



r8 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

eigene Forschungen stützen, besonders auf seine Untersuchung des Toba-Staates.

Die Konstante der Stammesorganisation kommt so deutlich zur Geltung, ohne daß

das ethnische Vielerlei vernachlässigt würde. Für meinen Geschmack spielen sogar
die Türkvölker eine übermäßige Rolle (das Buch war ursprünglich für ein türkisches

Publikum bestimmt), und es geht wohl kaum an, zu behaupten, daß die Mongolen
und Mandschu zur Herrschaft befähigt wurden «infolge des dauernden Kontakts mit
anderen nomadischen Völkern, vor allem Türken» (S. 260). Ich glaube, daß die

Streitigkeiten über proto-x- oder proto-y-Völker völlig unfruchtbare Spielereien

sind, die an den wesentlichen Lebensbedingungen der ständig neue Mischungen
eingehenden Stämme vorbeigehen. Eberhard sieht das sehr gut (S. 140), verfällt aber

manchmal doch noch den ethnisch-linguistischen Zwitterdefinitionen, unter denen

man sich wenig vorstellen kann: «ein mongolisch-tibetisches Mischvolk also, mit

leicht türkischem Einschlag» (die T'u-yü-hun, S. ic6). So scheint mir auch die

türkische Zugehörigkeit der Toba keineswegs gesichert, besonders da dieser Stamm

einer gutverbürgten Tradition nach zu dem Volk der Sien-pi gehörte, das ja auch

der Verfasser als tungusisch oder proto-mongolisch bezeichnet.
Bei alledem kommt auch die Geistesgeschichte nicht zu kurz : Philosophie,

Literatur, Kunst werden in ihren typischen Vertretern behandelt. Daß man über
einzelne Punkte andrer Meinung sein kann und daß eine derartig gedrängte Schau der

Gefahr allzu großer Vereinfachung nicht entgeht, versteht sich von selbst. (So wird

m.E. Eberhard Chuang-tsï sowie Lao-tsï nicht ganz gerecht; auch die Schilderung
der Geistes- und Parteikämpfe der Sung-Zeit scheint mir zu simpel, wie überhaupt

jene Kapitel schwächer ausgefallen sind, wo die Vorarbeiten noch fehlen). Aber

wieviel treffende Züge, wieviel kluge Bemerkungen findet man nicht dafür Es ist

mir unmöglich, in diesem Rahmen auf Einzelheiten einzugehen. Auf Schritt und

Tritt begegnet man glücklichen Formulierungen, die fühlbar das Endergebnis langer

Überlegungsreihen sind. Zitieren wir wenigstens einige davon. «Die Götter Chinas

sind nur potenzierte Menschen, große Beamte » (S. 7 c) ; die Gentry «hatte alles

Interesse daran, diese Richtung (die Anfänge des rationalen Denkens) zu unterdrücken,
die mit ihrer Kritik an allem Althergebrachten auch zur Kritik an der Vormachtstellung

der Gentry hätte fortschreiten können» (S. 12c, wo auch der unbestreitbare

Befund in einem knappen, aber schwerwiegenden Halbsatz ausgesprochen

wird: «,Man', das heißt die Gentry ...»).
Ich möchte schließlich mit besonderer Genugtuung die Behandlung hervorheben,

die Eberhard der Neuzeit zuteil werden läßt. Ob es richtig ist, sie mit den Mongolen

anzusetzen, möchte ich hier dahingestellt sein lassen und nur erwähnen, daß der

vom Verfasser S. 280 angegebene Grund für das Aufkommen des «Bürgertums»,
der Buchdruck, bereits in der Sung-Zeit vollauf wirksam gewesen war. Die relativ

ausführliche und tiefschürfende Schilderung der bislang so arg vernachlässigten

Ming-Zeit (1368-1644) ist aufs äußerste zu begrüßen. Machtergreifung und Nieder-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS £9

gang dieser Dynastie gehören zu einem der lehrreichsten Kapitel ; die Eunuchenfrage,

die Selbstmordepidemie der ausweglos gewordenen Gentrygelehrten, das

erste Aufbegehren des Bürgertums, das Erscheinen des Romans, dieses typisch
bürgerlichen Produkts, sind nur einige der bis heute fortwirkenden Elemente, die
Eberhard hier aufschlußreich herausarbeitet. Ebenso erfreulich sind die letzten
Kapitel über die Mandschu-Zeit und die Republik. Niemals verfällt Eberhard in die

einseitige Idealisierung von Mächten und Zuständen und mit herzerfrischender
Offenheit stellt er fest : «Die Arena dieses Spiels (der Gentrycliquen) war der Hof
gewesen. Nach der Zerstörung der Arena mußte das Spielfeld ins Freie verlegt werden

Niemals gab es solche Bestechung, solche Unsauberkeit in der Beamtenschaft,

wie in den Jahren nach 1912» (und das will etwas heißen, wenn man die

vorangehenden 346 Seiten gelesen hat!). Er wi-d Europa und China gerecht (ich
vermisse nur, daß das wilhelminische Deutschland niemals namentlich unter den
Mächten aufgeführt wird, die China unter sich aufteilen wollten). Man lese z.B.
nach, was er über den unrettbar kompromittierten, mit einem modernen China
unvereinbaren Konfuzianismus, oder über Auslands- und Inlandsstudenten zu sagen
hat (S. 348-349).

Das Buch schließt mit einem Ausblick ; bibliographische Hinweise und ein Index
sind angefügt. Es ist, alles in allem, eines der besten über China und jedem wärm-
stens zu empfehlen. E.Balazs

Hellmut Wilhelm, Gesellschaft und Staat in China. Acht Vorträge. i7rS.,
8°. Peking, Ed. Henri Vetch, 1944.

Das schmale, aber inhaltlich sehr gediegene Bändchen, aus acht Vorträgen
hervorgegangen, stellt den Versuch dar, «einen Überblick über die soziologische
Entwicklung Chinas zu geben». Gleich der erste Vortrag, «Die Feudalgesellschaft und
der frühe Konfuzianismus», vermittelt die Grundhaltung des Verfassers. Wilhelm
bemüht sich zu zeigen, daß die Sozialethik kein bloßes Tugendgesäusel war, sondern
«die große soziologische Realität». Nun läßt sich nicht bestreiten, daß die «Sitte»
einem wirklichen Bedürfnis entsprach und dauernde Werte schuf. Es fragt sich nur,
ob man die konfuzianischen Grundgedanken idealisieren oder auf ihre wirkliche
Funktion zurückfuhren will: jen ist die menschlich vornehme Haltung
Gleichberechtigten gegenüber, i die Gerechtigkeit der Herrschenden und die Pflicht des

Untertans, für das Volk aber gilt das Strafrecht und nicht der Moralkodex der
gesitteten Gesellschaft. So entsteht zwischen den Absichten des Verfassers und den
immer mit Geschmack, Verständnis und Quellenkenntnis von ihm angeführten
Illustrationen ein gewisser Widerspruch. Ich denke z. B. an das schön übersetzte Zitat
»us Meng-tse III, A, 4: «Der Edle bemüht seinen Verstand und der Gemeine
bemüht seine Körperkraft. Wer seinen Verstand bemüht, regiert, wer seine Körper-



6o BÜCHERBESPRECHUNGEN ¦ COMPTES RENDUS

kraft bemüht, wird regiert. Wer regiert, ernährt sich auf Kosten der Menschen, wer

regiert wird, dient den Menschen zur Ernährung» (S. 14). Und Meng-tse vertrat
den «radikal-demokratischen » Flügel des Konfuzianismus

Der zweite Vortrag behandelt «Politische Logik und logische Politik» im
Zeitalter des zusammenbrechenden Feudalismus, als die Schule des Mo Ti und die

Rechtsschule den Konfuzianismus an Bedeutung bei weitem übertrafen. Auch hier

bringt Wilhelm, Jurist und ausgezeichneter Kenner der ältesten Legisten, anschauliche

Stellen aus den Originaltexten.
«Die Orientalische Gesellschaft» ist eine knappe und klare Zusammenfassung

alles dessen, was die neueste Forschung über die agrarische Bedingtheit des

Beamtenstaates herausgearbeitet hat, jenes Staatswesen also, das von der Han-Zeit an zur

dauernden Einrichtung Chinas wird. Das nächste Kapitel, «Sitte und Recht im

Universalstaat », beschäftigt sich mit dem allmählichen Ausbau der Institutionen und

der Kodifikation des Rechts unter den T'ang.
Unter dem Titel «Autorität und Volksgewalt» führt uns der Verfasser dann mit

sicherer Hand in die Probleme der Sung-Zeit ein: politische Krise, soziale Reformen,

Streit der Philosophen. Der europäische Leser wird ihm sicherlich dankbar

sein für die prägnante Darstellung der Lehren des Chu Hi und des Lu Siang-shan.

Der sechste Vortrag ist vielleicht der originellste und zugleich lehrreichste. «Got-

tesgnadentum und Gewissen » geben zum erstenmal einen über Porzellannamen und

Regierungsdevisen hinausgehenden Aufschluß über die folgenschweren Vorgänge

der Ming-Zeit. Auch hier gilt das soeben über das Buch Eberhards Gesagte: das

Studium der Morgendämmerung chinesischen Bürgertums ist ein erfreulicher
Fortschritt der jüngeren Sinologengeneration. Wilhelm gelingt es auf den ersten
Anhieb, Wesentliches über die Finanzbourgeoisie der Städte und über die sozialen

Probleme auszusagen, die im Unterton der Philsophie Wang Yang-ming's
mitschwingen. Ich bedaure nur, daß er die Kardinalkategorie dieses Denkers, liang-chih,

mit « Gewissen » statt mit dem zweifellos richtigeren Begriff «Intuition » übersetzt.

« Konsequenzen des Konfuzianismus » schildert mit feiner Einfühlung den Werdegang

und die Leidensgeschichte der beiden größten Vorläufer des modernen Chinas,

der wahrhaften Patrioten Ku Yen-wu (161 2-1681) und K'ang Yu-wei (18 c8—1927).

Wilhelm ist der beste Kenner der Schriften des ersten und ein verständnisvoller

Interpret der Reformpläne und Utopien des zweiten.
Der letzte Vortrag ist Sun Yat-sen und der Gegenwart gewidmet. Hier wird

wohl die Zeit eine unumgängliche Revision der allzu wohlwollenden Urteile da

Verfassers über die Persönlichkeiten bewirken, die China zu einer papiernen
Großmacht, aber zum unglücklichsten Land der Erde gemacht haben. Das schmälert

nicht das Verdienst des Verfassers, uns auf wenigen Seiten soviel Kenntnisse und

geistige Anregung vermittelt zu haben. E.Balazs



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 6l

Lewis A. Maverick, China a Model for Europe, i volumes in one (I:
China's Economy and Government admired by Seventeenth and Eighteenth Century

Europeans — II: "Despotism in China", a Translation of François Ques-

nay's "Le Despotisme de la Chine", Paris 1767). With a Foreword by
Ch'ên Shou-Yi. XII and 334 pp., 8V0 (in typescript). San Antonio

(Texas), Paul Anderson Company, 1946.

Die ganze vorliegende Arbeit von L. A. Maverick strebt auf seine englische
Übersetzung der Abhandlung F. Quesnays, Le despotisme de la Chine, zu, die auch räumlich
den Hauptteil der Arbeit bildet. So stellt sich bei der Beurteilung dieses Buches von
vornherein die Frage, ob es überhaupt einen Sinn hat, jene Abhandlung Quesnays
von 1767 heute noch vollständig ins Englische zu übersetzen, obwohl sie als Manifest

des Physiokratismus, dessen Begründer und Hauptvertreter Quesnay war, in
ihrer Zeit einiges Aufsehen erregte. Ich muß leider sagen, daß ich ein solches
Unternehmen als ziemlich sinnlos betrachte. Um China kennenzulernen, haben wir
heute viel zuverlässigere Darstellungen als solche Kompilationen und Zerrbilder
des 18. Jahrhunderts. Wenn Maverick seine Übersetzung nach den neueren sinologischen

Kenntnissen ausgiebig kritisch kommentiert und so gezeigt hätte, was in
der Darstellung Quesnays stichhaltig war und was nicht, so hätte seine Arbeit
wenigstens den Wert einer quellenkritischen Untersuchung gehabt ; das hätte er aber
kaum tun können, weil ihm die dazu nötigen sinologischen Kenntnisse zu fehlen
scheinen. Eine wirklich wertvolle Arbeit über das «chinesische Vorbild» Quesnays,

seiner Anhänger sowie vieler anderer europäischer Zeitgenossen hätte Maverick

m. E. aber nur schreiben können, wenn er sich fest und klar auf einen andern
Standpunkt gestellt hätte : daß das Bild, das sich jene Zeit von China machte, nichts
objektiv Zuverlässiges über China aussagt, aber eine desto beachtenswertere
subjektive Erscheinung der europäischen Geistesgeschichte ist, die den Geist, die
Vorstellungen und Ideale des damaligen Europas kennzeichnet. Diesen Standpunkt haben

mehrere Verfasser von Abhandlungen eingenommen, denen m.E. Maverick
hätte nachfolgen sollen: Fr. Andreae, China und das 18. Jahrhundert (in Grundrisse
und Bausteine zur Staats- und Geschichtslehre, zusammengetragen zu den Ehren G. Schmollers),
Berlin 1908 -daß diese verdienstvolle Pionierarbeit, nach seiner überreichen
Bibliographie zu schließen, Maverick entgangen ist, ist um so bedauerlicher, als sie
neben Staats- und geschichtswissenschaftlichen auch nationalökonomischen Fragen
besonders starke Beachtung schenkt -, Ad. Reichwein, China und Europa, geistige
und künstlerische Beziehungen im 18 .Jahrhundert, Berlin 1923 (englisch New York 192c)
- ein geistvolles, aber etwas unzuverlässiges Buch -, G.F.Hudson, Europe and
China, London 1931 - eine vorzüglich geschriebene Gesamtdarstellung — und V.
Pinot, La Chine et la formation de l'esprit philosophique en France (1640-1740), Paris



62 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

1932. Diese Sorbonner Dissertation hätte in ihrer kritischen und wohlaufgebauten

Darstellung, in der ein gewaltiges Quellenmaterial für einen begrenzten
Zeitabschnitt verarbeitet ist, für Maverick besonders vorbildlich sein müssen, und es

hätte sich für ihn um den Versuch handeln können, das Werk Pinots über das

« China-Vorbild » im europäischen Denken für die Zeit nach 1740 fortzusetzen und

nach der wirtschaftstheoretischen Seite hin auszuweiten, wobei es auch möglich

gewesen wäre, Quesnay und den Physiokratismus als Mittelpunkt seiner Darstellung
zu behandeln. Eine solche, äußerst wünschenswerte Fortsetzung von Pinot macht

auch die Dissertation an der juristischen Fakultät der Universität Fribourg von

E. Schorer, L'inßuence de la Chine sur la genèse et le développement de la doctrine physio-

erotique, 1938, nicht überflüssig; unkritisch und unsorgfältig, wie sie ist, könnte sie

aber einem vorsichtigen Benutzer doch als Vorarbeit nützlich sein - und hätte es

auch für Maverick sein können, wenn er sie gekannt hätte.
Zu einer geistesgeschichtlichen Darstellung im angedeuteten Sinn enthält der

1 .Teil und die Einleitung zum 2 .Teil von Mavericks Arbeit einige Ansätze, die

aber oft nur dürftig verarbeitet und verbunden sind. Immerhin scheint der Verfasser

hier einiges Quellenmaterial aus den Handschriften-Schätzen verschiedener
Bibliotheken zum erstenmal veröffentlicht und so der Wissenschaft leichter zugänglich

gemacht zu haben. Auch längere Auszüge aus den ersten 3 Kapiteln des großen

landwirtschaftlichen Sammelwerks Nung-cheng ts'üan-shu von Sü (Hsü) Kuang-k'i,
dem Reichsminister, Gelehrten und Bekehrten (Paul Sü, fi 63 3), scheinen hier zum

erstenmal nach einer handschriftlichen Übersetzung (von William Ung) gedruckt
worden zu sein, aber auch diese Textvermittlung leidet am Mangel kritischer
Erläuterungen und hat nun ihrerseits wegen der traditionell-chinesisch idealisierenden

Färbung nur einen beschränkten dokumentarischen Wert. Möge aber dieses mit

viel Eifer zusammengetragene Buch doch dem einen oder andern kritischen Leser zu

etwas nütze sein E. H. v. Tscharner

Sammlung J.F.H. Menten. Chinesische Grabfunde und Bronzen. Herausgegeben

vom Kunstgewerbemuseum der Stadt Zürich. Einführung und

Bearbeitung des Kataloges von Prof. Dr. Salmony, New York; Nachwort

von Joh. Itten. i r S. Text und 100 Abbildungen, Gr.-8°. Photos H.Fins-

ler und B. Moosbrugger. Zürich, Kunstgewerbemuseum (1948).

Als J.F.H. Menten vor 20 bis 2 c Jahren seine Sammlung anlegte, gehörten
authentische Sakralgefäße aus Bronze zu den Seltenheiten des Kunstmarktes, und auch

die in den Gräbern aufgedeckten Figuren aus Ton hatten eben erst begonnen, ihren

Weg nach dem Westen zu nehmen und die Kreise der Chinasammler zu interessieren.

Um so erstaunlicher ist es, daß die Sammlung Menten - sie war in den Winter-



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 63

monaten 1948/49 im Kunstgewerbemuseum in Zürich ausgestellt — bereits
Höchstleistungen enthält, Höchstleistungen der Bronzekunst und der Grabkeramik, die

ihren Platz behauptet haben, obgleich die Zahl gesicherter chinesischer Bronzen
und Grabfiguren seit den systematischen Grabungen der letzten 1 o bis 1 c Jahre stetig
zunimmt.

Die Bronzegeräte, deren Wert der begabte Sammler schon in jener Zeit gefühlsmäßig

erfaßt hatte, zeigen die typischen Formen der chinesischen Frühzeit und in
einwandfreien Linienzügen die uns heute wohlbekannten symbolhaften Schmuckmotive.

Ihre Bedeutung, die in den ersten Jahren der Sammeltätigkeit auf diesem
Gebiete noch in mystisches Dunkel gehüllt war, ist heute in allen Einzelheiten von
der Forschung geprüft und ihre Anwendung als Dekor der Ritualgefäße für die
wechselnden Perioden des chinesischen Altertums festgelegt. Der Verfasser des

Kataloges konnte daher, als berufener Kenner chinesischer Kunst, die Bronzen der
Sammlung Menten - gleichsam mühelos - in die durch die neuen Erkenntnisse
gegebenen Form- und Ornamentgruppen einordnen.

Derselbe untrügliche Kennerblick, welcher Herrn Menten bei der Wahl der
Bronzen geleitet hat, offenbart sich auch bei der Auswahl der Grabkeramik. Auch
hier wurde nur Bestes erworben und dadurch die Sammlung davor bewahrt, in der
Menge des neu hinzugekommenen Materials ihr Niveau zu verlieren. Die vielen
Frauen-, Diener- und Tierfiguren - sie stammen zumeist aus dem 6. bis 8. Jahrhundert

- gehören noch immer zum Besten dieser Art. Man findet sie darum auch in der
einschlägigen Literatur vielfach veröffentlicht, immer wieder bis in die letzte Zeit.
Otto Fischer bringt beispielsweise in seinem 1948 erschienen Buch über chinesische

Plastik auf T. 9c die wohlbekannte, in bunten Farben und Gold bemalte
Statuette einer sitzenden Tänzerin in voller Tanzbewegung (Katalog Menten Nr. 35),
und auf T. 48 (Katalog Menten Nr. 66/67) ein Kamel, das sich in wahrhaft dynamischem

Schwung mit seiner schweren Bürde vom Boden hebt. Letzteres Beispiel trägt
bei Fischer sonderbarerweise denVermerk « Größe und Besitzer nicht festzustellen ».

Besonders interessant und lebendig in der Wirkung sind neben den Einzelfiguren
die Darstellungen, in welchen Mensch und Tier zur Einheit werden und sich in
ihren Bewegungen ergänzen. Das Pferd mit Reiter (Katalog Menten Nr. 46) ist in
dieser Hinsicht eine Meisterleistung. O. Sirén hat das Stück mehrmals publiziert,
unter anderem auch in den Wiener Beiträgen zur Kunst- und Kulturgeschichte Asiens,
Band VI, 1932. Er betont hier besonders das Gleichgewicht und die Festigkeit der
Komposition, durch welche trotz «des heftigen momentanen Charakters der
Bewegung die klare Lösung eines statischen Problems erreicht wird, um welche sich
mancher große Künstler vergeblich bemüht hatte». Selbst ein Meister wie Leonardo
da Vinci (vgl. dazu seine Skizzenbücher) hat die Lösung dieses statischen Problems
versucht, für welches der bescheidene chinesische Tonbildner die künstlerische
Gestaltung gefunden hatte.



64 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Zu den Besonderheiten der Sammlung gehört auch die Gruppe von zwei
Westländern, offenbar Zirkusleuten, auf dem Rücken eines Elefanten (Katalog Menten

Nr. 49). Das Motiv von Zirkusleuten auf Elefanten ist m. W. in diesen Dimensionen

(Höhe 27, c cm) und in so vollkommener Durchbildung auf dem Gebiet der
Grabkeramik sehr selten, war aber in der Kunst der T'ang-Zeit scheinbar nicht
ungewöhnlich; es findet sich z.B. in sehr ähnlicher Art auf einer Malerei unter den

Saiten einer Laute im Schatzhaus Shosoin.
Es ist im Rahmen dieser Anzeige leider nicht gut möglich, noch weitere Objekte

aus dieser einzigartigen Sammlung vorzuführen. Ihrer Bedeutung wird durch den

vorliegenden Katalog dauerndes Gedächtnis gesetzt : die Einführung gibt allgemeine
Richtlinien für die zeitlichen, örtlichen, technischen und künstlerischen Merkmale
des Materials, und die Beschriftung gibt in präziser Form Aufschluß über jedes

Stück der Sammlung.
Besonders hervorgehoben sei die vorzügliche buchtechnische Ausstattung und

vor allem das meisterhafte Illustrationsverfahren, welches bei Wiedergabe der

Bronzegeräte jedes kleinste Detail der Ornamentik in mustergültiger Feinheit
erkennen läßt. M. Stiassny

Heinrich Zimmer, Myths and Symbols in Indian Art and Civilization. Edited

by Joseph Campbell. The Bollingen Series VI. 248 S., 70 Abbildungen,

Gr.-8°. Pantheon Books, New York 1946.

Der große Verlust, den die Wissenschaft von Indien durch Heinrich Zimmers

allzufrühen Tod erlitt, wird erschreckend deutlich aus den Angaben des

Herausgebers über seinen handschriftlichen Nachlaß : seine Vorlesungen an der Columbia-

Universität waren bereits zur Herausgabe vorbereitet ; ein Werk über indische
Medizin war halb vollendet (wie viel tiefe Einsichten in die indische Lehre vom
Menschen hätte es eröffnet!) ; auch eine Darstellung der indischen Mythologie war

begonnen, die wohl als Entsprechung der «Maya» von 1936 gedacht war, wo Zimmer

bereits die wichtigsten Mythen in vollendeter Übersetzung gegeben und psychologisch

gedeutet hat. Zahllose Zettel bezogen sich auf geplante Abhandlungen und

faßten auch bereits eine Forschungsreise nach Indien ins Auge. Es ist ein hohes

Verdienst des Herausgebers und seiner Helfer, die Vorlesungen an der Columbia-Universität

von 1942 in einer Form darzubieten, die von derjenigen, die Zimmer selbst

dem Buche gegeben hätte, nicht weit abweichen dürfte. Gegenüber der «Maya»

sind hier nicht nur die Leitmotive des Mythos behandelt, sondern auch ihre
Beziehungen zur indischen Kultur und ihre Gestaltungen in der Kunst berücksichtigt.

Daß Zimmers Kunstbetrachtung weit über das bloß Ästhetische hinausgreift und

immer auf den Ideengehalt vorstößt, ist selbstverständlich, es ist dies ja auch der

einzige Weg, zu einem wahren Verständnis der indischen Kunst zu gelangen. Den



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 6ç

Rahmen des Ganzen bildet das Problem von Ewigkeit und Zeit, wie es von den
Purânas in ihrer Lehre von den ins Unendliche sich folgenden Weltperioden gefaßt
worden ist, in denen der Mensch und seine Geschichte zur Bedeutungslosigkeit
herabsinkt. So wird auch die Schöpfung zu einem periodisch sich wiederholenden Vorgang.

In der Weltschlange Ananta, die nach dem kosmogonischen Mythos auf den

Urwassem ruht, sieht Zimmer ein Symbol des Unbewußten, aus dem die phänomenale

Welt hervorgeht wie die Schöpfung aus der Urflut. In der Verbindung von
Schlange und Vogel, wie sie aus dem Kampf Garudas mit den Nâgas am bekanntesten

ist, symbolisieren die Vogelwesen die obere, himmliche Sphäre, die Schlangen das

lebenspendende, befruchtende Element der Tiefe; in Garuda kämpft Sonnenkraft

gegen die Erdwasser. Sehr schön zeigt Zimmer die Bedeutung des Elefanten als

Wolkensymbol, als Regen- und Fruchtbarkeitsbringer in Kunst, Dichtung und Ritus.

Für das Verständnis des Çivaismus ist besonders wichtig der Hinweis auf die

dreiteilige Figur von Parel bei Bombay, wo die drei Erscheinungsformen Çivas, wie
sie die «Trimurti» von Elephanta zeigt, übereinander angeordnet sind und so einen
lingam-ähnlichen Pfeiler bilden. Zur Entstehung des Fratzengesichtes (Kîrtimukha)
in der Kunst wird die dazugehörige, wenig bekannte Legende gegeben, und Çivas
Kampf mit Tripurâsura, dem «Herrn der drei Burgen», erfährt eine neuartige
psychologische Deutung. Die Verbindung der Kali mit zwei Erscheinungsformen Çivas
auf der «Juweleninsel» des Tantrismus gibt Veranlassung zur Erklärung der beiden
als seine «volle» und «leere» Manifestation. Der obere Çiva ist das allenthaltende
Uberbewußtsein, der untere das tiefste Unbewußte, das uns als absolute Leere
erscheinen muß. — Durch seine Betrachtungsweise, welche die Erzeugnisse der Kunst
mit den Gedanken der Religion und Philosophie verbindet, will Zimmer erneut
zeigen, wie die Symbole der Kunst dieselbe Wahrheit künden wie Philosophie und
Mythos, und wie beide, als Merkzeichen auf dem Lebensweg und Mittel der Seelen-

fühning den Menschen zu jenem Heilsziel geleiten, das im Grunde für alle indischen
Religionen dasselbe ist. So hat jedes Studium der indischen Mythen und Symbole
die Aufgabe, die abstrakten philosophischen Lehren als eine Art Kommentar dazu
zu verstehen, und anderseits diese Symbole als Hieroglyphen der indischen Weisheit
zu deuten. E. Abegg

Heinrich Zimmer, The King and the Corpse. Tales of the soul's conquest
of evil. Edited by Joseph Campbell. Bollingen Series XI. Gr.-8°, 316 S.,
S Tafeln. New York, Pantheon Books, 1948.

Dies zweite aus dem Nachlaß Heinrich Zimmers herausgegebene Buch, von dem
einzelne Teile bereits in deutscher Sprache erschienen sind, u. a. auch in der Corona,
gibt einige Erzählungszyklen der indischen, arabischen und keltischen Literatur, die
alle um das Problem des ewigen Kampfes des Menschen mit den Mächten des Bösen



66 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

kreisen. Die 2 c Erzählungen des Leichendämons, die Vetâlapancavimçatikâ, hat dem

Buche den Namen gegeben. Dort muß ein König einen auf dem Verbrennungsplatz
aufgehängten Leichnam zurückholen, und auf dem Wege erzählt ihm der in dem

Leichnam sitzende Dämon die Geschichten. Die psychologische Deutung dieser

Erzählungen und ihres inneren Zusammenhangs führt in ungeahnte Tiefen, legt aber

doch wohl Gedanken in diesen Märchenzyklus hinein, die dem Dichter gänzlich fern

lagen. Die Personen dieser Erzählungsreihe, den Affen nicht ausgenommen, sind fur

Zimmer Projektionen seelischer, insbesondere unbewußter Vorgänge, wobei der

König immer wieder auf sein eigenes Selbst in mannigfachen Verwandlungen und

Verkleidungen stößt. Zimmer behandelt solche Stoffe eben nicht als Philologe, der

den Sinn feststellen will, der dem Verfasser vorschwebte, sondern als Psychologe,
dem es erlaubt ist, sie zum Ausgangspunkt tieferer Deutung zu machen. - Vier
Episoden, die von der Devî des Çivaismus handeln, sind hier zum erstenmal in eine

europäische Sprache übersetzt. E. Abegg

F. D. K. Bosch, De Gouden Kiem. Inleiding in de indische Symboliek.

Gr.-8°, 310S., 72 Tafeln. Amsterdam-Brüssel, Elsevier Pubi. Co., 1948.

Der Titel des Buches, der auf den goldenen Weltkeim Hiranyagarbha im Rigveda

deutet, zeigt, daß kosmogonische Symbole im Mittelpunkt der Untersuchung
stehen, und zugleich daß es sich dabei um pflanzliche Symbole handelt, die durch die

ganze indische und indonesische Kunst verfolgt werden, unter umfassender
Heranziehung der literarischen Quellen zu ihrer Erklärung. Die nicht allen Interessenten

vertraute Sprache des Buches mag es rechtfertigen, etwas näher auf seinen Inhalt

einzugehen. Den Ausgangspunkt bilden gewisse bisher nach ihrer Symbolbedeutung

zu wenig gewürdigte Pflanzenornamente am Boro Budur, insbesondere Lotosranken,

die aus dem Maul eines mythischen Wassertiers, des Makara, emporwachsen. Diese

Verbindung wird nicht als bloß zufälliges ornamentales Motiv, sondern in ihrer

kosmogonischen Bedeutung erfaßt ; dabei wären die Knoten des Lotosstengels als

Maul des Makara umgedeutet und umgeformt worden. Auch für den durch Löwenkopf

vertretenen Kala, den Gott der Zeit und der durch sie bewirkten Zerstörung
wird die Verwandlung eines pflanzlichen Gebildes, des Lotoswurzelstocks, in das

theriomorphe Motiv Schritt für Schritt verfolgt. Dieser Wurzelstock (padmamûla)

entspricht dem Lebensbeginn der vedischen Kosmologie, und wenn der Lotos die

Urwasser mit ihren schöpferischen weiblichen Kräften vertritt, so wird ihm der

Feigenbaum als das himmlische, männliche Prinzip gegenübergestellt, wie es im
Weltbaum der Katha-Upanishad und in der Bhagavad-Gîtâ erscheint. Wenn es dort heißt,

daß die Wurzeln des himmlischen Ashvattha-Baums oben, die Zweige unten seien,

so hat man bis jetzt immer an eine Verwechslung mit dem Banyan-Baum und seinen

Luftwurzeln gedacht, doch weist Bosch darauf hin, daß beide Feigenbäume Para-



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 67

siten seien, die auf andern Bäumen wachsen, so daß die dort gegebene Beschreibung
auf beide zutrifft. Die Verbindung des Lotos mit dem Feigenbaum als Symbol des

Schöpfungsplans wird nun durch die Kunst in mannigfachen Abwandlungen dargestellt.

Das so entstandene Weltbild wird beherrscht von einer Mittelsäule, an deren

Spitze Brahman als ewiges reines Licht erstrahlt, und an deren Fuß der Lotos als

Symbol der Urwasser sich befindet. Und nun ergibt sich auch hier jener Parallelismus

von Weltall und Mensch, der für alle alten Kosmologien bezeichnend ist ; dabei

braucht nach Bosch nicht das makrokosmische Weltsystem das Vorbild für das

mikrokosmische gewesen zu sein, denn es läßt sich auch die Auffassung vertreten, daß

beide Weltbilder auf eine gemeinsame Grundlage zurückgehen, die Vorstellung
vom Weltbaum. Jedenfalls besteht eine genaue Übereinstimmung zwischen diesem

Baum, seinem Wurzelstock, seinem Stamm, den seitlichen Ästen und der Krone mit
dem vom Tantrayoga gelehrten Bau des menschlichen Körpers. Das makrokosmische

Schema mit dem Stamm als Hauptstück läßt sich bis in den Atharva-Veda
zurückverfolgen, wo der Stambha als Weltpfeiler erscheint ; in späterer Zeit entspricht
ihm der Weltberg Meru, der in dem Mythos von der Butterung des Milchmeers zur
Gewinnung des Unsterblichkeitstrankes als Quirlstock dient, den Götter und Wi-
dergötter in Bewegung setzen. Auch hier gelingt es Bosch, zu zeigen, daß die ganze
Figurengruppe, wie sie am schönsten am Tempel von Angkor Vat dargestellt ist,
dem pflanzlichen Symbol der Schöpfung genau entspricht: die Schildkröte, auf die
der Meru sich stützt, ist gleich dem Lotoswurzelstock, während der nach beiden
Seiten gestreckte Schlangenleib die Seitenzweige des Lotos vertritt. Diese Gleichung
wird dadurch aufs schönste bestätigt, daß auf dem genannten Reliefnichtdie Schlange,
sondern ein Lotosstengel als Hilfsmittel bei der Quirlung dient.

Die eingehende Analyse der künstlerischen Darstellungen des Kosmos in vegetativen

Symbolen führt zur Formulierung allgemeiner Gesetze der Symbolbildung,
wie Substitution (ähnliche Dinge können einander vertreten), Kompensation, die
zur Annäherung symbolisch gleichwertiger Dinge in ihrer Form geführt hat, Identifikation

(die von der Substitution nicht immer scharf zu scheiden ist), schließlich
Akzentverschiebung, Auswahl und Schematisierung. So können z. B. als Symbole
des Padmamûla eintreten : Blumenvase, Muschel, Juwel, Lotosblüte, aber auch
bauchiger Mensch ; den Stengel können vertreten die menschlichen Glieder,
langgestreckte Tiere wie Wurm oder Schlange, Krokodil, Waffen wie Bogen, Dolch,
Schwert, Lanze, schließlich auch Lichtstrahlen, Flammenzungen und Wimpel. Auch
für den Stamm gibt es die verschiedensten Entsprechungen ; die für die Ikonographie
wichtigste ist der Baumgott (Yaksha), denn er spielt bei der Genesis des Buddhabildes

eine entscheidende Rolle, indem die ältesten Buddhafiguren unverkennbare
Ähnlichkeit mit Yakshas zeigen, aber anderseits auch mit Schlangengeistern (Nâgas),
wozu besonders die Legende von Mucilinda Anlaß gab, der den meditierenden
Buddha durch seine Haube vor einem Unwetter beschützte (wenn nicht umgekehrt



68 BÜCHERBESPRECHUNGEN ¦ COMPTES RENDUS

diese Erzählung aus der Nâga-Form der alten Buddha-Bilder geflossen ist). Eine

ganze Reihe von Eigentümlichkeiten indischer Götterbilder werden auf vegetative
Motive zurückgeführt, so auch die Vielzahl der Arme, die aber wohl noch andere

Determinanten gehabt hat ; auch die Herleitung der Embleme der Hindugötter aus

Blättern und Blüten dürfte doch in dieser Ausschließlichkeit zu weit gehen, wenn
auch die Analogie des Wunschbaumes, dessen Kostbarkeiten wie Blüten und Früchte

an seinen Zweigen hangen, bestechend ist. Wenn die Embleme Vishnus (Diskus,

Keule, Muschel) Beziehungen auf Legenden zeigen, so müßte dies auf sekundärer

Umdeutung ursprünglich pflanzlicher Symbole beruhen. Daß die Embleme in den

rechten Händen männlicher, die in den linken weiblicher Natur sind, stimmt zur

allgemeinen Symbolbedeutung der beiden Körperseiten, und es kommt darin jene

Polarität zum Ausdruck, die das ganze Weltbild beherrscht. Schließlich wird
versucht, das Schema des kosmischen Baumes auch in Gruppierungen der Dichtung
nachzuweisen, was freilich nicht immer zwingend ist, so wenn das Verhältnis der

Schalterzählungen zur Rahmenerzählung auf das Schema des kosmischen Baumes mit

seinen Verästelungen zurückgehen soll ; das Motiv jener Erzählungstechnik, die

auch von iooi Nacht übernommen wurde, war doch wohl die Freude an möglichst
verwickelten Zusammenhängen, die der ganzen orientalischen Poesie eigen ist. -
Das Buch von Bosch ist die erste Darstellung der indischen Symbolik unter einem

einheitlichen Gesichtspunkt, der überraschende, bis jetzt vielfach übersehene

Beziehungen aufdeckt, wenn auch vielleicht nicht alle seine Anwendungen auf das

weitverzweigte Material sich halten lassen. E. Abegg

AsiaMajor, NewSeries. Areview devoted to the study of the languages, arts

and civilizations of the Far East and Central Asia, edited by B.Schindler,
Ph.D. 8™. London, Taylor's Foreign Press.

Any Orientalist and, more generally, any student of Far Eastern and Central

Asiatic civilizations and history, languages and literature, religion, arts, etc. will
welcome the resurrection, in - as we hope — a more auspicious milieu, of Asia Major,

the periodical which flourished in Leipzig from 1923 to 1933, and congratulate with

us the founder and editor of the reputed old periodical, Dr. B. Schindler, for

succeeding in bringing it to life again in England. This certainly could not have been

done without sacrifices - in a deeper sense perhaps not even without those other

terrible sacrifices of which the first volume of the New Series very simply, and all the

more stirringly, reminds us by being "respectfully dedicated to the memory of the

great French scholar, the late Henri Maspero (whose photograph is reproduced as a

frontispiece), born 1883, died 194c, in the concentration camp of Buchenwald

On the other hand, the editor has been lucky enough to secure the collaboration ot

an Editorial Board consisting of such distinguished Orientalists as Professors Dubs,



BÜCHERBESPRECHUNGEN -COMPTES RENDUS 69

Edwards, Haloun, Simon and Dr. Waley which may well guarantee the New Series

a still higher scholarly standing than its predecessor enjoyed.
The first number of vol.1 which came out, with 138 pages, at the beginning of

this year, contains the following articles: The Range of Sound Alternations in Tibetan

Word Families, by W. Simon, Gingko Biloba or Yin Hsing (illustrated), by A. C. Moule,
A Khotanese Text concerning the Turks in Kantsou, by H. W. Bailey, The Rise of the Eunuchs

during the T'ang Dynasty, by J. K. Rideout, A Datable Shang- Yin Inscription (illustrated),
by W. P.Yetts, Notes on Mencius, by A. Waley, Motoori's View ofPhonetics and Linguistics
in his Mojigoe no Kanazukai and Kanji San On Ko, by J.R.McEwan, The Liang-Chou
Rebellion, 184-221 A.D., by G.Haloun; notes by B.Schindler on two Chinese

particles and notices of books. E. H. v. Tscharner

Archivfür Ostasien, hsg. von Erich Schmitt und Toni Pippon. 96 S.,

illustriert^0. Bandì, I.Lieferung, Düsseldorf, Bastion-Verlag, 1948.

Die Freude, wieder ihr eigenes Publikationsorgan zu haben, die die deutschen
Ostasien-Forscher bei dem Erscheinen des 1. Heftes des Archivsfür Ostasien empfinden

konnten und die sicher viele Freunde inner- und außerhalb Deutschlands mit
ihnen teilten, hat nicht lange gedauert. Im August gab der Verlag bekannt, daß er
und die Herausgeber «in Anbetracht der sich immer weiter verschlechternden
Lage auf dem deutschen Büchermarkt eine weitere Drucklegung zunächst zurückstellen

» müßten. So können wir nur hoffen und unseren deutschen Fachgenossen
wünschen, daß sie mit einem erneuten Versuch mehr Glück haben werden - wohl
in Verbindung mit der als «Ostasiatische Gesellschaft»1 wiedergeborenen Gesellschaft

für ostasiatische Kunst. Mit dieser Hoffnung möchten wir eine andere
verknüpfen: daß zur Zeit des erneuten Versuchs die deutschen Wirtschaftsverhältnisse

auch wieder eine typographisch befriedigendere Ausführung gestatten,
namentlich die Verwendung von besserem und mehr Papier und so auch einer größeren

Schrift. Inhaltlich aber, den abwechslungsreichen Themen und Arten der
Beiträge und ihrer Qualität nach dürfte das «verwaiste» Heft des Archivs für Ostasien

wegweisend bleiben. Dieses enthält Hauptaufsätze, darunter von S. Hummel Der

lotusstabträger (Pad Mkhar Chan-zur lamaistischen Ikonographie), von E. Schmitt
Pekinger Hsieh-hou-yü, von M. Schwind Japanische Landschaft, von T. Pippon Die
Solidarhaftung im chinesischen Sklavensystem, von K. Helbig Die kolonial-kulturelle Leistung
Europas in Niederländisch-Indien ; «Ostasien-Miszellen», darunter von D. Seckel
Kunstverluste in Japan ; Bücherbesprechungen, eine Ostasien-Bibliographie und eine

«Wirtschaftsbeilage ». E. H.v. Tscharner

1. Nachtrag: Ende Oktober 1949 hat sie sich in «Gesellschaft für Asiatische Kunst»
umbenannt.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

