Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 3 (1949)

Heft: 1-2

Artikel: Prajiiaparamita

Autor: Thamar, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145336

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PRAJNAPARAMITA

PAR JEAN THAMAR

Le Prajnd-pdramitd-Siitrd «Livre de la Sagesse transcendante» est sans
doute le plus ancien et le plus fondamental des textes canoniques du
Bouddhisme dit de la «Grande Voie» (Mahdydna). Ce Siitra expose la
doctrine du Vide (‘Cinyavdda), appelée également Mddhyamaka «doc-
trine de la voie moyenne ». Son auteur, ou plutdt son «révelateur », est
Nigirjuna, le patriarche le plus éminent du «Grand Véhicule», qui
vécut vers la fin du 1°r siécle de 1’ére chrétienne et dont 1’autorité est
invoquée par toutes les branches du Mahdydna. Nous en donnons ci-
apres le Hridaya, «cceur » ou «résumé », ou la quintessence d’une cen-
taine de volumes se trouve condensée sur deux feuillets. De nos jours
encore, le Hridaya est fréquemment récité dans les lamaseries du Thibet
et dans les monasteres extréme-orientaux de toutes les écoles (Shingon,
Tendai et Zen p.ex.). L’importance du Prajnd-pdramitd-Siitra est telle
que sa révélation a été appelée «la deuxieéme mise en mouvement de la
Roue de la Loi», la premiere n’étant autre que la promulgation du
canon de la «Petite Voie» (Hinaydna)*.

Ce qui frappe tout d’abord, a la lecture du Hridaya, c’est que" sa pre-
miere partie n’est que la récapitulation des éléments constitutifs du
Hinaydna, mais en y appliquant la perspective du «Vide universel». Le
Hridaya illustre aussi nettement que possible le complémentarisme des
deux Voies: le Hinaydna s’intégre dans le Mahdydna au titre de stade

1. Notre traduction du Hridaya est basée sur le Texte sancrit reproduit, en regard du texte
chinois de HruaN-TsaNG, par Suzuxi, Essays in Zen Buddhism (Luzac, Londres), t.III, p. 190.
Bacot (Le Buddha p. 96) et EvaNs-WENTz (Tibetan Yoga and Secret Doctrines) en donnent des
traductions fondées sur des textes thibétains, versions qui ne différent de la ndtre que sur
des points de détail.

Pour la doctrine du Vide et le Mahdydna en général, nous renvoyons en outre aux ouvrages
Suivants: DE LA VALLEE PoussiN, Bouddhisme et Le dogme et la philosophie du bouddhisme (Beau-

chesne, Paris). GLASENAPP, Der Buddhismus (Atlantis). Bu-sTon, History of Buddhism (trad. du
thibétain par Obermiller, Heidelberg 1931). Suzuxi, Lankavatdra-siitra et Studies in the Lan-



8 ‘ JEAN THAMAR

préparatoire, et leur lien n’est pas sans analogie avec celui qui, dans
I’ésotérisme occidental, unit les «Petits Mystéres» aux « Grands Mys.
téres». On oublie trop souvent que le canon hinayanique contient,
mais en germe seulement ou plut6t «en veilleuse », toutes les doctrines
dont I’«explicitation» constitue le Mahdydna, notamment le vide
(¢linya), la sagesse latente (prajnd), ses moyens d’épanouissement : les
vertus salvifiques (pdramitds) et son fruit: I’illumination (‘bodhi), pour
ne citer que celles qui apparaissent dans notre texte; c’est dire que le
Mahdyéna, loin de s’opposer au Hinaydna et de dénaturer le Bouddhisme
«historique » par I’intrusion d’éléments étrangers, comme on 1’a pré-
tendu, le ressuscite au contraire dans sa nature primordiale ; le petit et
le grand «véhicule » sont deux aspects ou degrés, ’un plus extérieur et
individuel, ’autre plus profond et universel, d’un seul et méme en-
seignement qui, pendant plus d’un siecle apres la mort du Bouddha, ne
fut transmis que verbalement. C’est ce qu’exprime la tradition suivant
laquelle Cakyamuni, tout en prédisant a son disciple Ananda qu’il re-
naitrait sous le nom de Nagarjuna, aurait confi¢ la Prajndpdramitd aux
ndgas — serpents gardiens de la sagesse cachée — pour qu’ils la révelent i
Nagarjuna le jour ol le monde serait miir pour la recevoir, ce qui n’est
pas un pieux subterfuge littéraire, mais tout simplement une allusion
ala prévidentielle diffusion du Bouddhisme originel au-dela de I'Inde 2
partir du troisi¢me siécle de I’ére chrétienne. Confondant la succession
chronologique avec la succession logique, la plupart des orientalistes
oublient que I’antériorité historique de la promulgation et de la diffu-

kavatdra-siitra (Ruthledge). Tajima, Etude sur le Mahdvairocana-siitra (Maisonneuve). ANESAKI,
articles Docetism, Tathdgata, etc. dans Hastings Encyclopedia. CooMARASWAMY, Buddha and
the Gospel of Buddhism (Putnam, New York) et Elements of Buddhist Iconography (Harvard Univ.
Press). STEINSILBER OBERLIN, Les sectes buddhistes japonaises (Grés, Paris). MARcO PALLIs, Peaks
and Lamas (Cassel, New York). GerTY, The Gods of Northern Buddhism (Oxford). ROSENBERG,
Die Probleme der buddhistischen Philosophie (Heidelberg 1924). DwicHT GoDpDARD, A Buddhis
Bible (Thetford USA, 1938).

Pour le Hinaydna, voir notamment Abhidammata-Sangaha, Compendium of Philosophy (Pali
Text Society, London) et CoomarRAswAMY, Hinduism and Buddhism (Philosophical Library,
New York).



PRAJNAPARAMITA 9

sion du Hinaydna — Comparable a I’expansion de I’ Arianisme avant celle
des dogmes conciliaires — ne I’empéche point d’étre logiquement pos-
térieur au Mahdydna.

Pour bien comprendre le Hridaya «... il faut tenir compte, avant
tout, de deux faits, a savoir que le Bouddhisme, premiérement, se pré-
sente essentiellement comme une méthode et que par conséquent il
subordonne tout au point de vue méthodique, et deuxi¢émement, que
cette méthode est essentiellement négative ; il en résulte, d’une part,
que la réalité métaphysique est envisagée en fonction de la méthode,
c’est-a-dire comme ,état‘ et non comme ,principe‘, et d’autre part,
qu’elle est congue en termes négatifs : Nirvdna, I’,extinction®, ou Ciinya,
le ,vide‘. La négation a, dans la sagesse bouddhique, le méme sens et la
méme fonction que le ,subjectivisme‘ dans la sagesse hindoue ; désigner
le Nirvdna, le Ciinya, par des termes positifs, reviendrait, pour parler en
Vedantin, a vouloir connaitre le Sujet pur, la ,Conscience divine®,
Atma, sur le plan de I’objectivation, donc de I’ignorance?.»

Ceci permet de voir combien il est absurde d’assimiler le «vide»
mahdyanique au «néant»: le «néant» ne saurait devenir un état auquel
on s’«éveille », une «illumination»; cependant, le vide n’est pas non
plus un principe métaphysique envisagé comme tel et en lui-méme —
il ne devient en effet jamais «objet de connaissance », fiit-ce a titre pro-
visoire —, mais le complément «subjectif » de la Non-manifestation prin-
cipielle, 4 savoir une perspective spirituelle appelée a devenir un état.

A la place du Principe a «connaitre », le Mahdydna verra donc unique-
ment le But & «atteindre » ou & «réaliser ». Prajndpdramitd est «la Sagesse
qui est allée au dela », A savoir au dela de toute «objectivation » quelle
qu’elle soit; le Vide n’est autre que I'illumination totale (sambodhi) ;
c’est aussi le nirvdna «sans résidus existentiels» (anupddhigesha) équiva-
lent bouddhique du samddhi Mpréme des Yoga-Sfitras, 1’asamprajndta-
samadhi, qu’on a fort justement rendu par «enstase de la vacuité totale »3.

2. FRITHJOF SCHUON, Perspectives spirituelles et faits humains (3 paraitre).
3- M.ELIADE, Techniques du Yoga, Gallimard, 1948. Parmi les darcanas de la doctrine hin-



10 JEAN THAMAR

Si donc le Vide n’est pas proprement un principe métaphysique -
comme I’ont prétendu, pour pouvoir le réfuter, les adversaires hindous
du Ciinyavdda —, il n’est pas davantage la négation de ce principe, comme
se plaisent a penser en Occident les admirateurs athés ou les détracteurs
sectaires du Bouddhisme, puisqu’il aboutit, en fait, a la réalisation du
Principe; de la le nom de Mddhyamaka «perspective intermédiairey
donnée a la doctrine apparemment extrémiste de Nagarjuna; le Vide,
a 'opposé du néant, est bien le non-manifesté, mais seulement en tant
qu’il est réalisé. Il faut «réaliser la non réalité» dit Milarepa: n’est
«objet de connaissance» que l’évanescence des choses, les choses
(dharmas) pergues «telles qu’elles sont» (yathdbhiitam), c’est-a-dire
vides de realité propre ('svabhdva). «Les choses, dit Nagarjuna, ne sont
pas vides en vertu du Vide, mais parce qu’elles sont vides ». Il s’agit donc
de passer de I’existence apparente a I’inexistence réelle des choses par
une série de négations qui, graduellement, changeront «de signe»;
chaque exemple «nié» par notre texte correspond une extinction tout
a fait comparable a chacun des samddhis provisoires du Yoga-darcana.
Et comme ’abolition de quelques-uns des «décors» constitutifs de
I’illusion cosmique ne suffit pas, les autres qui subsistent venant aussitot
s’y substituer, le Hridaya projette la perception du Vide sur un «re-
sumé » aussi complet que possible des contenus subjectifs et objectifs
de la conscience et, finalement, sur le cycle duodénaire de 1’ «enchaine-
ment des conditions de I’existence » ; il y a la comme une récapitulation
circulaire destinée a produire graduellement, de récitation en récitation,
une intériorisation croissante de la concentration.

Mais, du moment que la négation (¢iinya) de toutes les négations
(dharma) équivaut en fait 4 la plénitude de I’affirmation, pourquoi, de

doue, ce n’est donc ni dans le Vedinta, ni dans le Sigakhya qu’il faut chercher I’analogue du
canon bouddhique, méme de sa partie métaphysique (‘abhidharma) dont reléve précisément
le Prajiidpdramité-Siitra, mais dans le Yoga-dar¢ana. Rappelons que les Yoga-Siitras de Pataijali,
ot il n’est d’ailleurs pas non plus fait mention de Brahma, définissent le yoga: cittavrittini
rodha «la suppression des fluctuations mentales », et le samddhi comme un état «ou I’ objet
se révéle en lui-méme et comme s'il était vide de lui-méme ».



~ A A A
PRAJNAPARAMITA II

mandera-t-on, ne pas le dire et ne jamais exprimer, comme font les
textes tantriques par exemple, I’identité du Vide et de la Plénitude
(piirna ) ? «Parce que, répond le Bouddha dans le canon pali, cela n’est
pas édifiant ... ; parce que cela ne tend pas a la conversion de la volonté,
ni a la cessation, au repos, aux facultés supérieures, a la sagesse supréme
ou au Nirvdna.» On a prétendu que c’est par réaction contre le Brah-
manisme «spéculatif » dont ils sont sortis tous deux que Cakyamuni et
Nigirjuna se méfient ainsi «méthodiquement » des «anticipations men-
tales» de I’état supréme. En réalité, la nature méme de leur illumina-
tion leur a, de toute évidence, révélé leur méthode. La doctrine ad-
vaitine exprime en somme la méme vérité en disant que le Soi, le Té-
moin, ne saurait pas plus devenir objet de connaissance qu’il n’est pos-
sible a I’ceil de se voir lui-méme ; seulement, le Bouddhisme en tire une
conséquence extréme, a savoir que la «vertu réalisante » de la double
négation dont nous avons parlé est d’autant plus puissante que son con-
tenu affirmatif reste implicité, inexprime, et demeure ainsi, en quelque
sorte, I’objet du seul silence de I’4me et de I’esprit. Pourtant, dira-t-on
encore, cette «retraite concentrique» hors du samsdra n’est pas indé-
finie, elle doit aboutir 4 un terme qui, produisant un «renversement de
perspective », est une réalité positive. Certes, mais ce terme, cette
«réalité limite » (‘bhiitakoti ), comme 1’appelle le Prajndpdramitd-Sitra,
ne dépend pas directement de notre effort de réalisation ; seule 1’élimi-
nation des «obstacles» dépend de notre effort; quant au fruit, il s’en
suivra de lui-méme, en mode ineffable et soudain, si bien qu’en le pré-
jugeant, on I’empéche d’éclore, de méme qu’on chasse le sommeil en
s'efforcant de I’imaginer. C’est pourquoi connaitre, dans le Boud-
dhisme, c’est fixer son regard, non pas sur I’au-dela, mais au contraire,
comme le montre le texte ci-aprés, sur le samsdra, et ne pas I’en dé-
tacher tant que toute la «ronde de ’existence » n’est pas résorbée en
Prajnd, que d’aucuns ont cru pouvoir appeler Atmé sans Brahma.



12 JEAN THAMAR

Le Prajﬁ&pé‘ramit& Hridaya Sitra*

(I) «Le Bodhisattva Avalokitégvara pratiquait la profonde Sagesse trans.
cendante, lorsqu’il percut les cinq Skandhas$ ; et il vit que ceux-ci, dans
leur nature propre, sont vides.

(@) «O Cériputra®, dans ce monde, la forme est Vide et le Vide est
forme ; laformen’estautre quele Vide etle Vide n’est autre que laforme;
laouil yaforme,ilyavide;laouilyavide, il yaforme. Il en va de méme
des sensations (‘'védand-skandha), des pensées (‘sanjnd-skandha), des voli-
tions (‘samskdra-skandha) et de la conscience ('vijhdna-skandha).

(b) «O Cériputra, dans ce monde, toutes les choses (dharmas) ont le
caractére du Vide: elles ne naissent ni n’avortent ; elles ne sont ni pures
ni impures; elles n’augmentent ni ne diminuent.

C’est pourquoi, Cariputra, dans le Vide, il n’y a ni forme, ni sens-
tions, ni pensées, ni volitions, ni conscience. Il n’y a ni yeux, ni oreilles
ni nez, ni langue, ni corps, ni mental (‘manovijndna)?; ni couleur, ni

4. «Siitra de ’Essence de la Sagesse transcendante. » HIuAN-TsANG, le célébre pélerin et
traducteur chinois du 7e siécle, relate dans son fameux récit les secours miraculeux qu'il
doit a la récitation du Hridaya. '

Pour faciliter le commentaire, nous avons ajouté par parenthéses des chiffres et des lettres
avant les principales divisions du texte.

5. Les Skandhas (litt. «branche», puis «division») que la suite du texte énumére sont les
cinq éléments ou «agrégats» psychophysiques dont se compose 1’individualité. Ils const-
tuent les objets internes (‘abhyantara) de la psychologie bouddhiste. Précisons que le premier,
riipa «la forme» désigne grosso modo le corps, plus précisément «les organes des sens et
leurs objets considérés uniquement dans leurs rapports avec la conscience individuelle»
(R.GuENoN, L’Homme et son Devenir selon le Vedanta, p. 115).

6. L’un des plus fameux disciples du Bouddha, qui lui parle ici 4 travers I’aspect de sor
«corps angélique » régissant le cycle actuel: Avalokitécvara. On dit alors que Bouddha « parle
en sambkoga-kdya (corps béatifique)».

7. Ces six facultés (indriyas) sont considérées 4 la fois comme internes (‘abhyantara) &
tant qu’«organes percevants», c’est-a-dire en tant qu’elles rentrent dans les cinq skandhas
(abhyantara) et comme externes (bdhya) en tant qu’ «organes pergus», c’est-a-dire en tant
qu’elles font partie des dix-huit «éléments objectifs » ( dhdtus) dont I’énumération commence.
Elles forment donc la transition entre leur domaine interne que le texte vient de rappeler e
leurs objets respectifs et proprement externes: les six qualités (vishayas) qui suivent.



~ A A A
PRAJNAPARAMITA 13

son, ni odeur, ni saveur, ni toucher, ni objets de pensée (dharmas) ; ni
vue, ni ouie, ni odorat, ni goiit, ni contact, ni conscience (vijiidna)®.

(c) «Il n’y a la ni cdnnaissance, ni ignorance, ni cessation de la con-
naissance, ni cessation de l’ignorance ... jusqu’a ce qu’on arrive a: il
n'y a ni vieillesse et mort, ni cessation de la vieillesse et de la mort?.
Il n'y a ni connaissance, ni obtention de la connaissance.»

(IT) «Dans I’esprit du bodhisattva qui a fait de Prajndpdramitd sa de-
meure, il n’y a point d’obstacle ; et parce qu’il n’y a point d’obstacles
en son esprit, il est sans crainte et, s’élevant au-dela des perspectives
erronnées, il parvient au Nirvana final. Tous les Bouddhas passés, pré-
sent et futurs, établis & demeure en Prajidpdramitd, atteignent ainsi la
perfection de I’Illumination supréme.»

8. Les six consciences (‘vijidnd), «actes communs» des facultés et des qualités, forment
avec celles-ci les dix-huit dhédtus (éléments objectifs). Dhdtu est souvent employé comme sy-
nonyme de dharma. Les dhdtus sont une portion des dharmas, & savoir celle qui peut devenir
objet des facultés «naturelles», a 1’exclusion de prajia.

On voit que la répétition des skandhas au début de cet alinéa, loin d’étre arbitraire,
signifie que le «moi» tout entier qu’ils composent devient maintenant, lui aussi, un dharma
parmi les autres, sans quoi il ne saurait étre inséré dans la Ronde de 1’Existence dont la suite
du Hridaya évoque la résorption.

9. Le Hridaya suppose connu le cycle des douze niddnas, «causes» secondes ou conditions
dont chacune est déterminée par les précédentes et détermine A son tour les suivantes et dont
I'enchainement est appelé «production conditionnée» (pratitya samutpida). Nous les énumé-
rons d’aprés R. Guénon (ouvrage cité, pp. 118 et ss.): La racine de I’existence individuelle
est 1° Avidyd «1’ignorance», c’est-a-dire I’erreur qui fait supposer permanent ce qui n’est
que transitoire ; de 14 vient 2° Samskdra «1’activité réfléchie ou passion» qui, dans I’étre em-
bryonnaire, encore en puissance, fait naitre 3° Vijidna «la connaissance distinctive » (ou con-
science individuelle) ; celle-ci, s’unissant aux éléments psychiques fournis par les parentsdonne
aI'étre en voie de constitution 4° Ndma-Ripa «le nom et la forme », soit les &tats subtil et
grossier, qui se condensent en §° Shaddyatana «les six organes» des six facultés (dont le men-
tal est la sixi¢me), d’ou résulte 6° Spar¢a «le toucher» ou 1’expérience, par laquelle se pro-
duit 7° Vedand «I’impression consciente », Celle-ci, a son tour, engendre 8° Trishnd «la soif»
qui, faisant rechercher ’agréable et fuir le désagréable, provoque 9° Updddna «1’effort », é1¢-
- mentinitial de toute activité individuelle et point de départ de 10° Bhava «1’existence actuelle »
de I'étre, qui va se trouver «spécifié » parmi les €tres vivants par 11° Jdti «la naissance » ;
fielle-ci fait passer en acte I’agrégation des cinq skandhas suivant les proportions propres a cet
individu par opposition i tous les autres de son espéce; le complet développement de ces
possibilités améne 120 Jardmarana «la vieillesse et la mort ».



14 JEAN THAMAR

(IIT) «C’est pourquoi il faut savoir que Prajndpdramitd est le grand
Mantra, le mantra de la sagesse immense, le mantra supréme, le mantr
sans égal, capable de calmer toute douleur; il est véridique parce que
sans mensonge ; voici le Mantra que proclame la Prajadpéramita: Gate,
gate; pdragate ; pdrasamgate ; bodhi, svdhd! (Parti, parti; parti pour I’autre
rive; parvenu a I’autre rive; o Illumination, sois bénie!)»

COMMENTAIRE

I suffit, on le voit, de présenter correctement le Prajadpdramitd Hridaya
pour montrer que ce texte est beaucoup plus solidement charpenté
qu’il ne parait a la lecture de versions défectueuses. Il comporte trois
parties principales que nous avons désignées par des chiffres romains et
qui correspondent aux trois traits fondamentaux par lesquels le Mahdy-
dna se distingue du Hinaydna. Le premier trait (I) s’exprime tradition-
nellement en disant que la perspective hinayanique s’arréte au pudgale-
¢iinyatd (ou pudgalanairdtmya) : «vacuité (ou non-ipséite) de 1’individuy,
alors que la Grande Voie conduit jusqu’au dharmagiinyatd (ou dharmanai-
rdtmya), a la «vacuité (ou non-ipséité) de toutes choses», qu’il s’agisse
de celles dont I’individu lui-méme (pudgala) est un agrégat, ou de
celles qu’il pergoit ou congoit en tant qu’«objets» (‘dharma). C’est la
doctrine du vide. De ce premier trait dérivent les deux autres, qui
sont de caractere méthodique. Pour accéder au Grand Véhicule - ap-
pelé aussi bodhisattva-ydna — 1’initié doit devenir (I) bodhisattva («étre
d’illumination »), c’est-a-dire aspirer, non pas au nirvdna «pour soi
méme » du Pratyekabouddha hinayanique, mais «a devenir Bouddha pour
I’illumination de tous les &tres». Le troisiéme caractére (III) substitue
a la vénération hinayanique pour Cakyamuni I’adoration du Bouddhs
Eternel, la participation béatifique (‘bhakti) a ses « Corps de Béatitude
et de Vérité », ce qui implique certains moyens de grice tels que I’image
du Bouddha et des formules d’incantation, ignorées du Hinaydna. Notre
texte fait ainsi apparaitre le Mahdydna comme une triple «amplification»



~ A A A
PRAJNAPARAMITA 15

du Petit Véhicule, autrement dit, comme une restauration des trois
«dimensions originelles» du Bouddhisme, ainsi que le montrera le
commentaire qui va suivre.

(I) La premiére partie se subdivise a son tour en trois phases procé-
dant du «moi» (a) vers le «non-moi» (b) et s’achevant par une réca-
pitulation synthétique de ces deux perspectives (c). Alors que le Hi-
naydna, partant du caractére douloureux de I’existence, s’achemine
psychologiquement vers une extinction qui, ¢ludant délibérément la
nature des choses en elles-mémes, demeure forcément subjective, le
Mahdyéna part au contraire de la nature méme des choses (dharmadhdtu,
dharmathd, ou tathatd «suchness »), qui est d’&tre vide de qualifications.
Le bodhisattva ne proceéde donc pas empiriquement du connu vers I’in-
connu, mais intellectuellement d’une Vérité qu’il « vérifie » en dépouil-
lant successivement les skandhas (a), les dharmas (b) et leur «enchaine-
ment causal » (c) de tout ce qu’ils paraissent étre a ceux qui ne voient
pas les choses «telles qu’elles sont en elles-mémes» (yathdbhiitam).
Car il faut, selon Nagarjuna, distinguer entre la Vérité vraie et la vérité
d’apparence, et, dans cette derniére, discerner deux degrés: un degré
«objectif », les dharmas, illusoires comme I’est un mirage, ou comme
«la fille d’une femme stérile » (qui existe en tant qu’on peut la décrire);
puis une apparence au «deuxi¢éme degré » qui n’est autre que le «Je»
(pudgala), illusoire comme I’est une pure hallucination ou comme
«I’amour qu’inspire la fille d’une femme stérile ».

(@) C’est le «moi», ce reflet d’'un mirage, qu’il faut dissiper avant
tout. Chacun des cinq skandhas — corps, sensations, pensées, volitions,
conscience individuelle — est vide, et le Vide, précise le Hridaya, est
chacun des cinq skandhas: la transcendance du Vide est donc aussitot
«corrigée » par son immanence dans chaque parcelle des éléments dont
Pagrégation compose |’individualité. Cette interpénétration ne s’ap-
Plique pas seulement aux quatre plans individuels — corporel, senti-
mental, mental et volontaire — que ’astrologie hermétique fait cor-



16 JEAN THAMAR

respondre aux quatre éléments (terre, eau, air et feu), mais a la con.
science individuelle elle-méme, donc a tout le domaine des cinq pre-
miers «centres» qui, dans le Kundalini-Yoga, s’échelonnent de la base
de la colonne vertébrale a la région du «troisieme ceil »; et il y a, dans
les deux cas, résorption, en cinq étapes, des agrégats grossiers et sub-
tils de I’ego dans une conscience supra-individuelle. Nous ne faisons ce
rapprochement que pour marquer une fois de plus I’affinité entre la
perspective bouddhique et le yoga-dargana. L’action «pénétrante» de
la conscience du Vide est exprimée plus fortement encore dans les
versions chinoise, japonaise et thibétaine, ou la formule «la forme est
vide et le Vide est la forme » signifie en méme temps «la forme vide et
le Vide forme »*°.

Le détachement des skandhas, dit un autre texte mahayanique, pro-
cure I’état de shdntidhdtu «sphere du calme»™.

(b) L’hallucination subjective dissipée, il reste le mirage objectif des
dharmas, au nombre desquels les skandhas ne figurent plus désormais
qu’a titre d’objet quelconque parmi les autres*™. Immergés dans la con-
science du Vide, I’'tlot du «moi» cesse de dissimuler 1’indivisible con-
tinuité sous-jacente aux apparences. La «présence» de I’essence non-
manifestée des dharmas, de leur «réalité indifférenciée » (‘dharmatd ), ne
risque plus maintenant de s’évanouir en cette transcendance «absente»
que le Vide parait étre du point de vue individuel. Aussi la double for-
mule précédente fait-elle place dorénavant a I’énoncé simple de ce que
sont les choses sub specie vacuitatis: «dans le Vide, les choses ne naissent

10. Ces trois langues, ol le substantif est en méme temps un verbe — un karma -, ce qui
permet d’éviter le verbe &tre, étaient certes prédestinées pour véhiculer la perspective boud-
dhique.

11. «Cet instant est capital: on va quitter la voie des Shrdvaka et des Pratyekabouddha
(, Bouddhas pour eux-mémes‘) pour entrer dans le Mahdydna. Le Commentaire donne cette
comparaison: la fleur de lotus n’est pas encore préte a s’épanouir, mais elle pointe déja av-
dessus de la surface liquide. Le pratiquant ne retombera plus dans la boue (des skandhas): il
en est sorti» (TAjima, Etude sur le Mahdvairocana-Sitra, p. 80).

12. «On a détruit la croyance aux skandha, mais on réside encore dans 1’objectivation
(vikalpa) des dharmas», dit de ce stade le Sitra cité dans la note précédente.



PRAJNAPARAMITA 17

ni n’avortent...»; cela équivaut a I’affirmation nigirjunienne que les
choses ne sont «ni existantes (telles que I’individu les voit dans le sam-
sira), ni inexistantes (telles que I’individu les congoit dans le nirvdna ) »,
mais non qu’elles ne sont en aucune facon™,

Semblables au «déplacement des lumiéres» dont parle la Kabbale,
I'illumination déplace la perspective du vide en la faisant passer de I’ob-
jectivation (‘vikalpa) «vide» de réalité, a la réalité «vide» d’objectiva-
tion (‘nirvikalpa). C’est I’état du «cceur qui n’a pas d’objet», d’ou le
nom de «Voie sans objet» (‘apralambana-ydna) qu’on donne aussi au
Mahdyéna. Pour expliquer au disciple la «vraie nature des dharmas»,
certains maitres mahayanistes lui montrent un miroir sans taches, ana-
logue visuel de la formule «dans le Vide, iln’ya... », dont la répétition
convertit graduellement la perspective hinayanique de I’impermanence
des dharmas en celle de leur évanescence, puis en celle de leur «trans-
parence » originelle.

(c) Le miroir immaculé symbolise également la vérité de la «non-
production originelle» (‘ddydnutpdda) des choses. On a prétendu que
Ndgirjuna a nié la causalité, alors qu’il I’a simplement dépassée en
restituant son sens profond a la version hinayanique de la «production
en raison des causes » ('pratityasamutpdda ), c’est-a-dire a I’enchainement
des douze conditions (‘niddnas) de I’existence, dont I’ «abolition » fut
la victoire décisive de Cdkyamuni au terme de la nuit de I’illumination.
Tout dharma est né d’une cause; celle-ci se dévoile a son tour comme
Peffet évanescent d’une autre cause, et ainsi de suite: «C’est toujours
le méme cycle ; ott donc cherchons-nous I’origine ? Ainsi, si nous réflé-
chissons, nous reconnaitrons la vérité de la non-production originelle :
celle-ci est I’origine des dix mille dharmas™.» Connaitre le Vide, c’est
donc faire coincider deux perspectives antinomiques, celle de «pro-

13. Le Mahdydna rejette d’ailleurs expressément 1’hérésie nihiliste, appelée uccheda. Voici
comment SHANTIDOVA formule I’antinomie dont il s’agit: «Il faut tout d’abord détruire
I'idée d’existence ; ’idée d’inexistence disparaitra d’elle-mé&me.»

14. Tajima, Etude précitée sur le Mahdvairocana-Siitra, texte fondamental de I’ésotérisme
shingon et qui fut révélé, lui aussi, a Nigirjuna.



18 JEAN THAMAR

duction par des causes» et celle de «non-production originelle». C’est
ce qu’exprime notre texte en répétant successivement, pour chacun
des douze nidédnas, que «dans le Vide », il n’y a plus aucune trace d’un
enchainement conditionné, ce qui revient a transmuer leur apparente
succession en simultanéité.

Les douze niddnas sont congus comme un développement embryon-
naire allant de 1’ignorance (1°* niddna), racine «subjective » de ’illusion
a la vieillesse et a la mort (12¢ niddna), en passant notamment par la
«soif d’existence » (8¢ niddna), racine de I’illusion «objective ». L’igno-
rance (‘avidyd) et la soif (trishnd), expliquent les commentaires boud-
dhiques, sont les deux niddnas fondamentaux. Ils correspondent respec-
tivement, parmi les douze signes du zodiaque, aux deux signes associés
aux idées de vie et de mort: le Bélier, 1°7 signe, et le Scorpion, 8¢ signe,
qui sont les deux «domiciles» de Mars. Or, I’ésotérisme musulman at-
tribue a cette planeéte le «pouvoir d’illusion» (al-wahm), équivalent
soufique de la notion védantine de «fausse imputation» (‘adhydsa: ob-
jectivation erronée d’Atmd). Nous sortirions du cadre de ce commen-
taire en poursuivant cette correspondance pour les autres signes du
zodiaque, mais ces exemples suffisent & montrer que 1’enchainement
des douze niddnas, loin d’&tre arbitraire et inintelligible comme on I'a
prétendu, est en réalité une synthése initiatique du macrocosme. §'il
est dit que le Bouddha obtint 1’illumination en parcourant indéfiniment
ce cycle dans les deux sens, évolutif et involutif, donc en intériorisant
la Roue de I'univers, cela signifie que cette illumination n’avait pas
simplement le sens hinayinique d’une extinction exemplaire, mais le
sens mahdyanique d’une immanence perpétuelle a I'univers, devenu
ainsi son corps; «héros solaire », le Bouddha n’est autre que I’Homme
Universel, dont le zodiaque figure précisément le corps. C’est pourquoi
la doctrine mahdyanique du «triple corps», sur laquelle nous revien-

La nécessité logique de sortir du regressus ad infinitum peut conduire, comme dans le Ve-
dénta, a I'idée de Cause premiére, transcendante et dont I’effet ne se distingue qu’illusoire-
ment, ou bien, comme dans le Bouddhisme, a I’idée de non-production originelle de Ieffet
(= dharma), idée qui n’est autre que I’aspect négatif — apophatique — de la Cause absolue.



PRAJNAPARAMITA 19

drons, situe Mahdvairocana, le Bouddha «solaire», au centre de la
«Roue de la Loi» et place aux quatre points cardinaux ses quatre éma-
nations principielles, les Dhydni-Buddhas, en lesquels le samsdra, «vidéx»
de ses douze conditions transitoires, ressuscite en quelque sorte dans
sa permanente actualité.

Passer de la périphérie au Centre en vidant les dharmas de toute ob-
jectivation, tel est donc la «sagesse transcendante» de notre texte.
Elle est dite engendrer I’«Omniscience» (‘sarvajnatd). Or, connaitre
I’existence tout entiére comme non-cause, comme effet évanescent,
c’est s’identifier a la Cause absolue. On ne voit pas, dans ces conditions,
pourquoi I’on ne traduirait pas littéralement les deux termes déja cites
de pudgalanairdtmya et de dharmanairdtmya, a savoir: «ni le moi ni les
objets ne sont le Soi»*S. Et comme pudgala ne désigne le sujet que sous
son aspect individuel, tandis que dharma désigne 1’Objet a tous les de-
grés: individuel (les choses), universel (la Loi) et transcendant (la Ve-
rité), il résulte de cette formule que le Mahdydna porte a I’extréme la
subjectivité absolue d’Atmd, qu’il n’évite d’affirmer que pour prévenir
le risque d’une nouvelle «objectivation»*. «Si j’énongais une thése,
dit Nagarjuna, je serais en faute, mais je n’énonce aucune thése. » Tout
se passe comme si, du syllogisme védantin: «Brahma seul est réel; or,
Atmé est identique a Brahma; donc: le monde est illusoire», le Boud-
dhisme n’affirmait que la conclusion afin de mieux garantir la réalisation
des prémisses. Ainsi, Nigirjuna et Cankarichirya convergent en fait
plus qu’on ne le pense, et les cinglantes critiques du second contre la
«thése » du Vide ne proviennent que de I’opposition radicale entre les
points de départ et des deux géants spirituels: d’une part, la doctrine

15. S’obstinant & croire que le Bouddhisme identifie Atmé 3 1’Ame individuelle, certains
Orientalistes rendent nairdtmyd par «egolessness»; le résultat est une contradiction par
rapport a pudgala, qui désigne déja I’ego, et une tautologie par rapport a dharma, car personne
N'a jamais pris tous les objets pour des «moi ».

16. «Mais comprendre la vraie nature des dharmas, c’est comprendre la vraie nature de
notre cceur. La vraie nature de notre coeur, c’est la vraie nature des dharmas vue subjective-

ment; la vraie nature des dharmas, c’est la vraie nature de notre cceur vue objectivement.»
(TAlMa, op. cit.)



20 JEAN THAMAR

védique, indiscutable, de I’identité Atm4-Brahma; d’autre part, I’ «évé-
nement » spirituel, indiscutable lui aussi, de I’Illumination du Bouddha,
Bien plus irréductible est I’antagonisme entre le patriarche bouddhique
et Rimanuja. Ce dernier déclare, par exemple, qu’affirmer de Brahma
qu’ll est non qualifi¢, c’est déja Le qualifier; et il en conclut, contre la
these védantine, que Brahma est toujours qualifié. Nagarjuna conclut en
sens inverse qu’il faut garder sur Lui le Silence. La phrase finale du
passage que nous commentons: «il n’y a ni connaissance, ni obtention
de la connaissance » ne dit pas autre chose, on le voit, que ces mots de
la Kéna Upanishad : «Brahma est inconnu a ceux qui Le connaissent, et
Il est connu a ceux qui ne Le connaissent point».

(IT) L’initiation a la Grande Voie, c’est-a-dire la consécration (‘ab-
hishéka) comme bodhisattva, consiste a prononcer en présence d’un guru
le «veeux initiatique» (bodhicitta) de devenir Bouddha pour le salut de
tous les étres, a l'instar de Cakyamuni lui-méme™. L’initiation a la
Grande Voie, en d’autres termes, a pour objet direct la «charité trans-
cendante » : ddna-pdramitd, qui n’est autre que la premiere des six
«vertus bodhisattviques» (pdramitds: param «au dela», ita «alléy).
Sans cette «charité cosmique», prajnd, le germe d’illumination qui
sommeille au fond de tous les &tres, ne peut s’éveiller, et elle doit
devenir coextensive a I'univers pour que prajnd s’épanouisse en Prajnd-
pdramitd, la derniere des six «vertus».

«La notion de Vide engendre la Compassion », dit Milarepa. Fondée
tout entiére sur la vacuité du «moi» et du «non-moi», déna-pdramiti

17. Le Lankavatdra, Sitra fondamental de 1’aspect tantrique du Mahdydna, fait dire au
Bouddha octogénaire que, pendant les 44 ans de son ministére public, il n’a proféré aucune
parole. Le silence est évidemment une modalité du Vide.

18. Voici quelques passages de la formule initiatique: «Moi, un tel, en présence de mon
Maitre un tel, en présence de tous les Bouddhas, je produis la Pensée de Bodhi ... ]’adopte
pour mére, pour pére, fréres, fils, sceurs et parents toutes les créatures. Désormais ... pour
le bonheur des créatures, je pratiquerai la charité, la discipline, la patience, I'énergie, la
méditation, la sagesse, les moyens d’application ... Que mon Maitre m’accepte comme futur
Bouddha.» Voir le texte complet dans DE LA VALLEE PoussiN, Bouddhisme, p.302.



PRAJNAPARAMITA 21

est en quelque sorte aux antipodes de 1’altruisme. Elle enjoint d’aimer
le prochain, non pas en tant que «prolongement du moi», maisau con-
traire en tant qu’il est «non-moi»™. Ddna consiste, d’abord, a s’aimer
soi-méme comme si I’on était son prochain, un composé de dharmas
parmi les autres; ensuite, & voir dans le prochain, c’est-a-dire dans
tout &tre vivant, un «miroir du Vide» ; si je traite ainsi le prochain en
tant qu’il est, lui aussi, virtuellement illuminé, je fais de lui un support
de ma propre illumination qui, a son tour, réagira sur le prochain.
Cette espece de rythme circulaire de la charité cosmique, ol nous re-
trouvons d’ailleurs le ternaire fondamental «moi» (‘skandhas) — «non-
moi» (‘dharmas) — «existence » (‘samsdra), permet d’entrevoir I’'un des
aspects de la discipline mahayanique du parindmana : «I’attribution au
prochain des mérites de sa propre réalisation». On donne souvent a
cette charité la forme apparemment hyperbolique du «refus d’entrer
dans le Nirvdna tant que le dernier brin d’herbe ne sera pas délivré ».
Prise a la lettre, pareille résolution (‘pranidhdna) ne saurait s’appliquer
qu’a la fonction avatarique — représentée dans notre texte par le Dhydni-
Bodhisattva Avalokitegvara, le «Seigneur de compassion» —, non a 1’in-
dividualit¢ comme telle, fiit-elle le véhicule de cette fonction, puis-
qu’elle est mortelle. Mais I’énoncé du pranidhdna n’en a pas moins un
sens initiatique précis pour le bodhisattva en voie de réalisation «ascen-
dante » : il I’exhorte & se placer au point de vue principiel a partir du-
quel le «dernier brin d’herbe » est d’ores et déja délivré, donc a réali-
ser intérieurement l’actualité permanente du «Nirvdna final» dont
parle notre texte. Ce veeu lui révéle, par conséquent, la possibilité
de dépasser 1’état primordial — le nirvdna hinayanique «avec résidus
existentiels» — et de s’¢lever, pendant cette vie, vers le nirvdna su-
préme «sans résidus existentiels» (‘anupddigésha), et ce en s’appuyant
en quelque sorte sur les «obstacles», sur le «prochain», y compris les

19. «Si je me donne au prochain, dit un texte consacré a la pratique des futurs Bouddhas,
si j'adopte le prochain comme mon autre vrai moi-méme, c’est autant pour apaiser ma souf-
france que pour apaiser celle du prochain; ... si je m’aime véritablement, il ne faut pas
m’aimer » ( Bodhicarydvatéra).



22 JEAN THAMAR

régnes extra-humains de la nature, parce que ceux-ci sont précisément
les reflets terrestres de ses propres états supra-individuels; et en actua-
lisant en lui-méme la vocation ultime de toutes choses, le bodhisattva
contribue pour sa part a la transfiguration finale de I’univers, puisqu’il
fait lui-mé&me partie de ce dernier. C’est ainsi que ddna-pdramitd im-
plique, éveille et diffuse en m&me temps la «prescience» — c’est le
sens étymologique de prajnd — de la «Bouddhéité du triple temps»
évoquée a la fin du passage que nous commentons.

Les quatre autres «vertus qui font transcender » sont : la «discipline»
(¢ila: les abstentions canoniques), 1’«énergie» (virya), la «patiencey
(ou «humilité»: kshdnti) et la «méditation» (‘dhydna); exaltées en
pdramitds, elles désignent respectivement le renoncement, 1’héroisme,
la sérénité et la contemplation du Vide (‘Samddhi-pdramitd), qui en-
gendre directement Prajad-pdramitd*. Ddna, la charité, est générale-
ment citée en premier, parce qu’elle ouvre I’accés au bodhisattva-ydna;
mais si ’on considere les six pdramitds dans leur ordre hiérarchique, il
est clair que cette vertu éminemment médiatrice et bhaktique se situe
immédiatement avant les deux vertus intellectuelles, dhydna et prajnd,
toujours citées en dernier, et aprés son complément «passif» : kshdnti.
Cila, vertu qui fait le pont entre les deux Véhicules et représente un
minimum moral, est toujours énumeérée avant virya et kshdnti. La hier-
archie des six pdramitds se présentera, des lors, comme il suit:

1° Cila:  Renoncement 20 Virya: Virilité
3° Kshdnti: Patience (humilité) 4° Dédna: Charité
59 Dhyédna : Contemplation 6° Prajnd: Sagesse

Ces trois couples complémentaires se superposent, on le voit, con-
formément au ternaire «moi» (1°, 2°) — «non-moi» (3°, 4°) — «exis
tence» (5°, 6°) (pudgala-dharma-samsira) qui ordonne la premiere

20. La méditation ('dhydna) se convertit en état contemplatif ('samddhi) quand 1’objet
contemplé — symbole ou vérité — est devenu une modalité de celui qui contemple; et samddhi
devient prajiid «sagesse », lorsque cette identification ne cesse de «rayonner» dans les actes.



~ A A A
PRAJNAPARAMITA 23

partie du Hridaya, et ils correspondent respectivement aux trois voies
de réalisation, dites de I’Action (Karma), de I’Amour (‘Bhakti) et de
la Connaissance (Jndna) telles que M.F.Schuon les a examinées™.
Chandrakirti met d’ailleurs les six pdramitds en connexion avec les six
premiers des dix degrés (ou «terres»: bhiimis) de la «carriére» du
bodhisattva d’une maniere qui ne laisse guére de doute au sujet de cette
correspondance **.

De toutes manieres, Karma et Bhakti demeurent intégralement sub-
ordonnés au Jiadna®. Les commentaires insistent sur le fait que les cinq
premiéres vertus susnommeées ne sont au fond que des modalités anti-
cipées de la sixiéme qui, seule, mérite le nom de «matrice de la Boud-
dhéité » (Tathdgatagarbha). Pourquoi celle-ci, dés lors, ne correspond-
elle qu’au sixiéme degré parmi les dix bhiimis auxquels nous venons de
faire allusion ? Les quatre derniers degrés ont-ils trait a la réalisation

«descendante » ? C’est ce que suggérent aussi nettement que poSsible

11, Des modes de la réalisation spirituelle, Etudes Traditionnelles d’avril-mai 1947 (Chacornac,
Paris).

22, Voici, adaptée a I’ordre hiérarchique, la correspondance qu’il établit entre les vertus
et les degrés ou états de la réalisation ascendante du bodhisattva : 1° Cila prédomine dans I’état
«immaculé », qui consiste a agir sans I’idée d’ego. 2° Virya prédomine dans 1’état «radieux»
qui perfectionne les bonnes actions et entraine 1’abandon complet de I’idée de «moi». 3°
Kshdnti dans I’état «beau, splendide », lié & Ia Réflexion et ou la patience a déraciné la colére,
vice fatal pour le bodhisattva. 4° Ddna dans I’état «joyeux », ol la connaissance du Vide fer-
tilise la charité. g© Dhydna dansI’état «invincible», ot le bodhisattva pergoit la différence entre
la vérité réelle et la vérité apparente. 6° Prajiid dans 1’état «face 4 face » (avec le Vide), état
inaccessible tant que ddna ’emporte sur prajiid, qui seule révéle le Vide et pénétre la pro-
duction conditionnée.

Ceux qui ont quelques connaissances d’astrologie reconnaitront sans peine les affinités
suivantes: 1° et 2° avec les deux planétes maléfiques (ou plutdt «shivaites»: fj et d), 3° et 4°
avec les deux planétes bénéfiques (ou «vishnouites»: I et ) et 5° et 6 ° avec les deux lumi-
naires; Mercure enfin correspond fort bien a bodhicitta, le veeu initiatique, c’est-a-dire a .
Piniti¢ lui-méme en tant qu’il «épousera» toutes les vertus. Si I’on se rappelle les autres
paralléles astrologiques signalés précédemment, et si 1’on ajoute la correspondance des trois
«qualités » (contraction, expansion, synthése) avec le ternaire pudgala — dharma — samséra, on
constate que tous les éléments constitutifs de I’astrologie se retrouvent dans le Bouddhisme
sous une forme purement psychologique et initiatique.

23. Ne fait exception que I'école Jodo, fondée tout entiére sur la confiance dans le voeu
salvifique d’Amida, nom japonais d’Amitdbha.



24 JEAN THAMAR

les noms de ces ultimes étapes ainsi que celui des quatre pdramitds ad-
ditionnelles que 1’auteur précité leur fait correspondre et qu’il appelle
«vertus surnaturelles »4; il precise d’ailleurs que la «septiéme vertuy
marque la fin de la carriere active et dynamique et le commencement
de la voie «non-agissante » ou le Bodhisattva, affranchi du samsdra, voit
les voeux formés durant son ascension porter la plénitude de leurs fruits,
Les mémes vertus qui avaient servi de «supports» a I’obtention de la
Sagesse transcendante réapparaissent, on le voit, comme «fruits» de
cette derniere, et c’est exactement cela que le Satra appelle les «mo-
yens d’application» (‘updyas) de Prajndpédramitd, en précisant que ceux-
ci ne font qu’un avec une vertu déja signalée a propos de la charité, 4
savoir I’attribution au prochain de ses propres mérites » (parindmana);
il est dit, en effet, que le parindmana comporte deux aspects, I’un ascen-
dant et ’autre descendant: le premier aspire a I’illumination universelle
(sambodhi), et le second, partant de la connaissance totale ('sarvajaatd)
ou «Bouddhéité» (Buddhatd), «redescend » sur les tres impliqués dans
le samsdra. La conscience du Bodhisattva est alors unie a la fonction ava-
tarique par une continuité d’état qui en fait un corps spirituel.

(IIT) Le Hridaya s’achéve sur la glorification du mantra de Prajadpira-
mitd. Nous retrouvons une fois de plus, dans cette incantation, le ter-
naire initiatique de la I partie. Gate, Gate: «parti, parti» désigne en
effet 1’élimination du «moi», Pdragate: «parti vers ’autre rive», le
détachement des choses et Pdrasamgate : «parvenu & l’autre rive », I'af
franchissement de I’existence comme telle. Dans le préfixe pdram «au-
dela», «de l'autre c6té», qui entre dans les deux derniers termes,
nous retrouvons, d’autre part, la «perspective» du Vide, suivant la-

24. Chandakirti établit comme il suit les rapports entre les quatre ultimes pdramitds €t
bhiimis: 7° La «parfaite maitrise des moyens» (updyas) prédomine dans I’état «qui porte a
loin». 8° La vertu des «résolutions» (pranidhdna) 1’emporte dans 1’état «immuable », ol le
Bodhisattva apparait sous diverses formes. 9° La vertu des «pouvoirs» correspond au degre
de la Bonté et enfin 10° Jidna-pdramitd s’épanouit au degré de 1’ «aboutissement final », ap-
pelé aussi «Nuage de Vérité», expression qui rappelle le nubes pluant Justum de la Bible.



-~ A A A
PRAJNAPARAMITA 25

quelle ce n’est pas aux choses (‘dharmas ) de changer, mais 3 nous de
voir leur essence (‘dharmatd ) en les contemplant «de l'autre c6té»
jusqu’z‘l ce que leur «étre» (asti) ou «ne pas étre » (ndsti) ne soit plus
une alternative, mais une non-dualité (‘advaita ), c’est-a-dire jusqu’a ce
que soit dépassée la dualité samsdra-nirvdna. Prajhdpdramitd, la vertu des
vertus n’est autre que cette perspective. Ces trois membres du Mantra
explicitent, on le voit, le Nom dont Cakyamuni se 'désignait lui-méme:
Tathdgata «Celui qui est ainsi allé», tandis que le quatriéme: Bodhi,
désigne I’identification de I’invoquant avec son Nom éternel®. «O
lllumination, Svdhd »*®, évoque ainsi sans le nommer, conformément a
la doctrine du Vide, celui qui, en définitive, est le Sujet de I’invocation.

Incorporation rythmique de la Bouddhéité (Buddhatd), la formule
gate, gate, pdragate, pdrasamgate préfigure manifestement le «Triple
Mystére de 1I’Egalité du Corps, de la Parole et de la Pensée», quint-
essence du Mahdvairocana-Siitra, 1’Ecriture fondamentale du Boud-
dhisme ésotérique extréme-oriental (notamment Tendai et Shingon).
D’autre part, les trois membres de la dite incantation retracent non
moins manifestement la doctrine du «triple corps» (‘trikdya) du Boud-
dha éternel: corps-individuel ou «de projection magique» (‘nirmdna-
kdya), corps universel ou «de Béatitude» (sambhoga-kdya) et corps
principiel ou «de Vérité» (dharma-kdya)*!. Formulée par Agvaghosha, le

25. Bodhi est en effet de méme racine que Buddha «Eveillé, lluminé ». Cakyamuni ne se
faisait jamais, de son vivant, appeler Buddha par ses disciples, mais Tathdgatd. Ce changement
de nom apres la mort est 4 rapprocher de Jean, XVI, 7: «Il vous est avantageux que je m’en
aille! Car si je ne m’en vais pas, le Consolateur (c’est-a-dire «le Saint-Esprit que le Pére en-
Verra en mon nom ») ne viendra point a vous», car les ApStres ne s’adressaient pas non plus
au Christ par son «nom d’invocation». L’absence de mantrasdans le Hinaydna et leur fréquence
dans le Mahdydna montre bien que la «succession apostolique » du second est plus intérieure
- ¢t partant plus cachée — que celle du premier. «Il n’y a d’efficace dans la réalisation que la
puissance des mantras», affirme le Tantrisme qui, suivant R. GuENON, parait précisément
associé a I’origine du Bouddhisme.

26. Cette exclamation est employée en un sens analogue i 1’Amen des trois traditions
monothéistes,

27. Le premier de ces trois corps a un commencement et une fin, le second est dit avoir
un commencement, mais pas de fin, et le troisiétme «ni commencement, ni fin»: c’est le



26 JEAN THAMAR

guru probable de Nagirjuna, cette doctrine est a la base du Bouddhisme
tantrique ou Vajraydna (Voie de Diamant), voie d’incantation (‘man-
traydna ), appelée parfois la « Troisieme mise en mouvement de la Roue
de la Loi»; 'un de ses aspects les plus profonds est précisément le
Sitra précité du «Grand Illuminateur » Mahdvairocana) qui n’est autre
que Bouddha en Dharma-kdya, Bouddha en tant que Loi (Dharma) ou
Raison éternelle des choses. Estimant que I’invocation et 1’adoration
(bhakti) du Bouddha éternel et, partant, la conception du Trikdya, ne
sont guere compatibles avec la doctrine du Vide, certains auteurs en
concluent que la derniére partie du Hridaya doit €tre une adjonction
ultérieure. Ils oublient que, si toute chose est vide, cela est vrai aussi
des éléments constitutifs de I’humanité du Bouddha, en sorte que son
corps historique ne pouvait étre qu’une incarnation illusoire, une
«apparition» (‘nirmdna)*; ils oublient aussi que le propre de cette
«apparition » ¢tait de laisser en quelque sorte «transparaitre » la nature
essentiellement vide des dharmas au point d’en faire sa propre nature,
son Corps véritable ou Dharma-kdya, de maniére que «Cakyamuni en
nirmdnakdya et Vairocana en dharmakdya sont identiques»*. Entre ces
deux pdles extrémes de I’Existence s’échelonne I’¢nsemble des degres

«Corps de diamant » ( Vajrakdya) , imbrisable comme I’Illumination et le Vide, que symbolise
le Vajra («foudre» et «diamant»). Le monde est congu comme la «Matrice » (Garbha) du
Vajra ; et c’est parce que l’incantation consiste a s’assimiler les rythmes de I’univers que le
Mantra de Prajiidpdramitd est dit «engendrer» le Corps de diamant.

28. Si les Péres apostoliques avaient été des Orientaux, leur condamnation de 1’hérésie
«docétique » (de dokeo «paraitre ») aurait été sans objet. Le docétisme, pour qui le corps du
Christ n’est qu’un nirmdnakdya, n’est pas hérétique en lui-méme, mais seulement dans I'am-
biance occidentale, oui le corps est considéré comme une réalité frréductible, en sorte que
le docétisme y revient a nier I’humanité de 1’ Avatdra.

29. Tajima, ouvrage cité, p.47. Vairocana «L’Illuminateur» est le premier des cing
Bouddhas principiels (‘Dhydni-Buddhas), dont le quatriéme régit le cycle actuel et porte le
nom d’«invocation» Amitdbha « Lumiére infinie ». Vairocana, le « Bouddha solaire», occupe
symboliquement le centre de la Roue céleste et chacun des autres Dhydni-Buddhas 1'un des
quatre points cardinaux, ainsi que nous l'avons signalé précédemment. Au sujet des cing
«Sagesses » qui leur sont attribuées respectivement — notamment celle de la « Discrimination”
4 Amitébha, régent de 1’Ouest — voir M. Pallis, Peaks and Lamas, chap. «The Round of Exis
tence ».



PRAJNAPARAMITA 27

ou «terres» (‘bhiimis) supra-individuels qui, pour les €tres qui n’ont
pas réalisé cette Identité supréme, séparent le «Ciel» de la «Terre»,
et c’est cet abime supraformel que franchit mystérieusement, en mode
intemporel et inétendu, le «Corps béatifique » des Bodhisattvas de Con-
templation (‘Dhydni-Bodhisattvas), parmi lesquels Avalokitecvara «le Sei-
gneur qui regarde en bas» ou Kouan-yin «la Déesse de Compassion »
régissent plus particulierement le cycle actuel de I’humanité®. Loin
d’infirmer la perspective du Vide, la doctrine du Trikdya la révele au
contraire «de I’autre c6té », en tant que plénitude réalisées".

Cette doctrine permet aussi de comprendre pourquoi la diffusion
des premiéres statues représentant la forme humaine du Bouddha coin-
cide avec le courant «bhaktique » qui traversa le monde aux premiers
siecles de I’ére chrétienne, époque ol commencent a se répandre la
Bhagavadgita et, précisément, le Bouddhisme de la Grande Voie. Sans
porter atteinte au caractére fonciérement « jnanique » du Mahdydna, ce
courant servit de véhicule a son expansion. Jusqu’alors, les reliefs

30. On voit que le corps béatifique (‘sambhoga-kdya) est celui qui s’oppose directement
aux ténebres de 1’ignorance (‘avidyd) ; cette opposition apparait dans le fait qu’il a «un com-
mencement, mais pas de fin», tandis que 1’ignorance, au contraire, est dite «sans commence-
ment, mais ayant une fin». C’est par la que le «corps de grice » transforme le corps «qui a
un commencement et une fin» en celui qui est «sans commencement et sans fin».

31. Il est donc trés significatif que le Vajraydna, la troisi¢éme voie bouddhique, porte aussi
le nom de Yogdcdra, terme qui signifie exactement «réalisation initiatique ». Cette voie dé-
pourvue de toute «théorie métaphysique » recut au g e siécle sa formulation la plus connue en
Occident, le vijiidnavada «perspective de la pure conscience », par Asanga et son frére Vasu-
bandhu (qu’il convertit du Hinaydna au Mahédyéna); elle se résume dans la proposition: «Ces
trois mondes ne sont que Pensée. » Pour comprendre combien est fausse la traduction ordi-
naire de vijidnavada par «idéalisme», il faut savoir que la perspective initiatique consiste,
par définition, 3 n’envisager le monde que comme un «aspect de I’Ame», sans le moindre
¢gard aux «théories philosophiques». Ajoutons que Cankara, qui s’attaque plus particuliére-
ment au vijiidnavdda, reconnait lui-méme la ressemblance avec Atmd de son élément fonda-
mental, |’dlaya-vijidna ou « Conscience-réceptacle », unique «Sujet» réel de I'illusion cos-
mique; le monde n’est pas absolument irréel, disent les Vijninavidins, mais il n’a pas la
réalité qu'on lui attribue tant qu’on n’a pas réalisé le Vide. Ces précisions permettent de
tomprendre pourquoi les Sitras de la «troisi¢éme voie » bouddhique, celle qui s’est répandue

au-deli de I’Inde, affirment qu’elle est la derniére dans le temps, mais la premiére dans I’esprit
du Bouddha,



28 JEAN THAMAR

évoquant la vie de Cakyamuni figuraient ce dernier en mode «aniconicy,
suivant |’expression de Coomaraswamy, c’est-a-dire en remplagant s
personne par un symbole (parasol royal, arbre de la bodhi, roue, stipq,
empreinte des pieds), et cette «absence individuelle » du Bouddha a
milieu des nombreux personnages qui I’entourent est comme la figu-
ration de la «vacuité du moi », perspective a laquelle s’arréte la Petite
Voie, ou la vacuité des choses objectives en elles-mémes est au nombre
des «questions refusées». Dorénavant, cette iconographie fait place i
son complément inverse : la statue isolée du Bouddha qui, par sa richesse
esthétique, son expression d’«ubiquité intérieure» et sa «présence
totale », évoque non moins suggestivement le dharma-¢inyatd, la vision
mahayanique de la vacuité universelle. Cette connexion entre 1’appari-
tion de I’icone du Bouddha et la restauration de son enseignement ori-
ginel explique notamment les deux faits suivants: si la statuaire hinayi-
nique, dont 1’éclosion est contemporaine de celle du Mahdyéna, se re-
connait a sa pauvreté esthétique, c’est que I’image du Bouddha n’y joue
nullement le réle de «moyen de grice» initiatique; dans les statues
singhalaises ou siamoises, par exemple, on cherche vainement la «pré-
sence réelle » des six pdramitds, si manifeste dans les figurations thibe-
taines, chinoises et japonaises du Tathdgata®. Et si, d’autre part, le
courant bhaktique dont nous venons de parler prend dans le Bouddhisme
un caractére sui generis trés différent de ses modalités vishnouites ou
chrétiennes, par exemple, c’est parce qu’il s’y modéle sur la doctrine
apophatique et «jnanique» du Vide: la bhakti devient le véhicule pro-
videntiel d’une révélation qui semble la contredire. Issue de ce con-
traste, 1’icone — picturale ou plastique — du Bouddha illustre d'unc
maniere particuliérement frappante la coincidence paradoxale du divin
et de I’humain qui est le propre du «moyen de grice». Car tandis que

32. Nous ne parlons méme pas des Bouddhas du style Gandhira, o, en raison de l'i
fluence hellénistique, les vertus bodhisattviques sont totalement absentes, y compris notan-
ment virya-pdramitd «l’énergie spirituelle». Voir a ce sujet CooMARASWAMY, The Origin of
the Buddha Image (The Art Bulletin, New York University, Juin 1927), oit 'auteur réfute h
thése «grécolitre» de Foucher.



~ A A A
PRAJNAPARAMITA 29

les autres icones (‘pratikas ) «objectivent » un principe transcendant qui
deviendra chez I’adorateur un état «subjectif», celle-ci figure directe-
ment et exclusivement cet «état»; objectivant 1’absence d’objectiva-
tion — car «nul ne peut voir le voyant de la vision » — I’image du Boud-
dha est en quelque sorte le miroir du Soi de celui qui la contemple. Se
contempler soi-méme dans cette «présence réelle du Vide dans la
forme», c’est transmuer graduellement le moi et les choses en «une
ombre sur les marches du temple, qui ne souléve pas de poussiere », en
«un rayon de lune dans I’eau, qui ne laisse pas de traces», en une
«goutte de rosée qui s’évapore». Celui qui, devant un Bouddha, ré-
cite le Prajndpdramitd-Mantra, devient lui-méme Prajndpdramitd, « Mére
de ]a Bouddhéité ». Aussi cette Vertu est-elle représentée par une statue
qui se distingue uniquement par la féminité de son corps de celle du
Bouddha faisant le geste de «mettre en mouvement la Roue de la Loi ».



	Prajñâpâramitâ

