
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 3 (1949)

Heft: 1-2

Artikel: Prajñâpâramitâ

Autor: Thamar, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PRAJNAPARAMITA

PAR JEAN THAMAR

Le Prajhâ-pâramitâ-Sûtrâ «Livre de la Sagesse transcendante» est sans

doute le plus ancien et le plus fondamental des textes canoniques du

Bouddhisme dit de la « Grande Voie » (Mahâyâna). Ce Sûtra expose la

doctrine du Vide (Çûnyavâda), appelée également Mâdhyamaka «doctrine

de la voie moyenne». Son auteur, ou plutôt son «révélateur», est

Nâgârjuna, le patriarche le plus eminent du «Grand Véhicule», qui
vécut vers la fin du ier siècle de l'ère chrétienne et dont l'autorité est

invoquée par toutes les branches du Mahâyâna. Nous en donnons ci-

après le Hridaya, «cœur» ou «résumé», où la quintessence d'une centaine

de volumes se trouve condensée sur deux feuillets. De nos jours
encore, le Hridaya est fréquemment récité dans les lamaseries du Thibet
et dans les monastères extrême-orientaux de toutes les écoles (Shingon,
Tendai et Zen p. ex.). L'importance du Prajhâ-pâramitâ-Sûtra est telle

que sa révélation a été appelée «la deuxième mise en mouvement de la

Roue de la Loi», la première n'étant autre que la promulgation du

canon de la «Petite Voie» (Hînayâna)1.
Ce qui frappe tout d'abord, à la lecture du Hridaya, c'est que sa

première partie n'est que la récapitulation des éléments constitutifs du

Hînayâna, mais en y appliquant la perspective du «Vide universel». Le

Hridaya illustre aussi nettement que possible le complémentarisme des

deux Voies: le Hînayâna s'intègre dans le Mahâyâna au titre de stade

i. Notre traduction du Hridaya est basée sur le Texte sancrit reproduit, en regard du texte
chinois de Hiuan-tsang, par Suzuki, Essays in Zen Buddhism (Luzac, Londres), t. III, p. 190.
BAcoT(ie Buddha p. 96) et Evans-Wentz (Tibetan Yoga and Secret Doctrines) en donnent des

traductions fondées sur des textes thibétains, versions qui ne diffèrent de la nôtre que sur
des points de détail.

Pour la doctrine du Vide et le Mahâyâna en général, nous renvoyons en outre aux ouvrages
suivants: De la Vallée Poussin, Bouddhisme et Le dogme et la philosophie du bouddhisme(Beau-
chesne, Paris). Glasenapp, Der Buddhismus (Atlantis). Bu-ston, History ofBuddhism (trad, du
thibétain par Obermiller, Heidelberg 1931). Suzuki, Lankavatâra-sûtra et Studies in the Lan-



8 JEAN THAMAR

préparatoire, et leur lien n'est pas sans analogie avec celui qui, dans

l'ésotérisme occidental, unit les «Petits Mystères» aux «Grands
Mystères». On oublie trop souvent que le canon hînayânique contient,
mais en germe seulement ou plutôt «en veilleuse », toutes les doctrines

dont 1'«explicitât!on» constitue le Mahâyâna, notamment le vide

(çûnya), la sagesse latente (prajhâ), ses moyens d'épanouissement: les

vertus salvifiques (pâramitâs) et son fruit: l'illumination (bodhi), pour
ne citer que celles qui apparaissent dans notre texte; c'est dire que le

Mahâyâna, loin de s'opposer au Hînayâna et de dénaturer le Bouddhisme

«historique» par l'intrusion d'éléments étrangers, comme on l'a
prétendu, le ressuscite au contraire dans sa nature primordiale ; le petit et

le grand «véhicule » sont deux aspects ou degrés, l'un plus extérieur et

individuel, l'autre plus profond et universel, d'un seul et même

enseignement qui, pendant plus d'un siècle après la mort du Bouddha, ne

fut transmis que verbalement. C'est ce qu'exprime la tradition suivant

laquelle Çâkyamuni, tout en prédisant à son disciple Ananda qu'il
renaîtrait sous le nom de Nâgârjuna, aurait confié la Prajhâpâramitâ aux

nâgas — serpents gardiens de la sagesse cachée - pour qu'ils la révèlent à

Nâgârjuna le jour où le monde serait mûr pour la recevoir, ce qui n'est

pas un pieux subterfuge littéraire, mais tout simplement une allusion

à la providentielle diffusion du Bouddhisme originel au-delà de l'Inde à

partir du troisième siècle de l'ère chrétienne. Confondant la succession

chronologique avec la succession logique, la plupart des orientalistes

oublient que l'antériorité historique de la promulgation et de la diffu-

kavatâra-sûtra (Ruthledge). Tajima, Etude sur le Mahâvairocana-sûtra (Maisonneuve). Anesaki,
articles Docetism, Tathâgata, etc. dans Hastings Encyclopedia. Coomaraswamy, Buddha ani

the Gospel ofBuddhism (Putnam, New York) et Elements ofBuddhist Iconography (Harvard Univ.

Press). Steinsilber Oberlin, Les sectes buddhistes japonaises (Grès, Paris). Marco Pallis, Peaks

and Lamas (Cassel, New York). Getty, The Gods ofNorthern Buddhism (Oxford). Rosenberg,
Die Probleme der buddhistischen Philosophie (Heidelberg 1924). Dwight Goddard, A Buddhist

Bible (Thetford USA, 1938).
Pour le Hînayâna, voir notamment Abhidammata-Sangaha, Compendium ofPhilosophy (Pali

Text Society, London) et Coomaraswamy, Hinduism and Buddhism (Philosophical Library,

New York).



prajnaparamita 9

sion du Hînayâna — comparable à l'expansion de l'Arianisme avant celle
des dogmes conciliaires — ne l'empêche point d'être logiquement
postérieur au Mahâyâna.

Pour bien comprendre le Hridaya «... il faut tenir compte, avant

tout, de deux faits, à savoir que le Bouddhisme, premièrement, se

présente essentiellement comme une méthode et que par conséquent il
subordonne tout au point de vue méthodique, et deuxièmement, que
cette méthode est essentiellement négative; il en résulte, d'une part,
que la réalité métaphysique est envisagée en fonction de la méthode,
c'est-à-dire comme ,état' et non comme ,principe', et d'autre part,
qu'elle est conçue en termes négatifs : Nirvana, 1',extinction', ou Çûnya,
le ,vide'. La négation a, dans la sagesse bouddhique, le même sens et la

même fonction que le ,subjectivisme' dans la sagesse hindoue ; désigner
le Nirvana, le Çûnya, par des termes positifs, reviendrait, pour parler en

Vedântin, à vouloir connaître le Sujet pur, la ,Conscience divine',
Atmâ, sur le plan de l'objectivation, donc de l'ignorance2.»

Ceci permet de voir combien il est absurde d'assimiler le «vide»
mahâyânique au «néant»: le «néant» nesaurait devenir un état auquel
on s'«éveille», une «illumination»; cependant, le vide n'est pas non
plus un principe métaphysique envisagé comme tel et en lui-même —

il ne devient en effet jamais «objet de connaissance», fût-ce à titre
provisoire-, mais le complément «subjectif» de la Non-manifestation prin-
cipielle, à savoir une perspective spirituelle appelée à devenir un état.

A la place du Principe à «connaître », le Mahâyâna verra donc uniquement

le But à «atteindre » ou à «réaliser ». Prajnâpâramitâ est «la Sagesse

qui est allée au delà», à savoir au delà de toute «objectivation» quelle
qu'elle soit; le Vide n'est autre que l'illumination totale (sambodhi) ;

c est aussi le nirvana «sans résidus existentiels» (anupâdhiçesha) équivalent

bouddhique du samâdhi Aprême des Yoga-Sûtras, Yasamprajhâta-
samâdhi, qu'on a fort justement rendu par «enstase de la vacuité totale »3.

2. Frithjof Schuon, Perspectives spirituelles etfaits humains (k paraître).
3- M. Eliade, Techniques du Yoga, Gallimard, 1948. Parmi les darçanas de la doctrine hin-



IO JEAN THAMAR

Si donc le Vide n'est pas proprement un principe métaphysique -
comme l'ont prétendu, pour pouvoir le réfuter, les adversaires hindous

du Çûnyavâda —, il n'est pas davantage la négation de ce principe, comme

se plaisent à penser en Occident les admirateurs athés ou les détracteurs

sectaires du Bouddhisme, puisqu'il aboutit, en fait, à la réalisation du

Principe; de là le nom de Mâdhyamaka «perspective intermédiaire»
donnée à la doctrine apparemment extrémiste de Nâgârjuna; le Vide,

à l'opposé du néant, est bien le non-manifesté, mais seulement en tant

qu'il est réalisé. Il faut «réaliser la non réalité» dit Milarepa: n'est

«objet de connaissance» que l'évanescence des choses, les choses

(dharmas) perçues «telles qu'elles sont» (yathâbhûtam), c'est-à-dire

vides de réalité propre (svabhâva). «Les choses, dit Nâgârjuna, ne sont

pas vides en vertu du Vide, mais parce qu'elles sont vides ». Il s'agit donc

de passer de l'existence apparente à l'inexistence réelle des choses par

une série de négations qui, graduellement, changeront «de signe»; à

chaque exemple «nié» par notre texte correspond une extinction tout

à fait comparable à chacun des samâdhis provisoires du Yoga-darçana.

Et comme l'abolition de quelques-uns des «décors» constitutifs de

l'illusion cosmique ne suffit pas, les autres qui subsistent venant aussitôt

s'y substituer, le Hridaya projette la perception du Vide sur un
«résumé» aussi complet que possible des contenus subjectifs et objectifs

de la conscience et, finalement, sur le cycle duodénaire de 1'«enchaînement

des conditions de l'existence » ; il y a là comme une récapitulation
circulaire destinée à produire graduellement, de récitation en récitation,

une intériorisation croissante de la concentration.
Mais, du moment que la négation (çûnya) de toutes les négations

(dharma) équivaut en fait à la plénitude de l'affirmation, pourquoi, de-

doue, ce n'est donc ni dans le Vêdânta, ni dans le Sâmkhya qu'il faut chercher l'analogue du

canon bouddhique, même de sa partie métaphysique (abhidharma) dont relève précisément

le Prajnâpâramitâ-Sûtra, mais dans le Yoga-darçana. Rappelons que les Yoga-Sûtras de Patanjali,

où il n'est d'ailleurs pas non plus fait mention de Brahma, définissent le yoga: cittavrittini-
rodha «la suppression des fluctuations mentales», et le samâdhi comme un état «où 1 objet

se révèle en lui-même et comme s'il était vide de lui-même».



PRAJNAPARAMITA II
mandera-t-on, ne pas le dire et ne jamais exprimer, comme font les

textes tantriques par exemple, l'identité du Vide et de la Plénitude

(pûrna) «Parce que, répond le Bouddha dans le canon pâli, cela n'est

pas édifiant... ; parce que cela ne tend pas à la conversion de la volonté,
ni à la cessation, au repos, aux facultés supérieures, à la sagesse suprême

ou au Nirvana.» On a prétendu que c'est par réaction contre le
Brahmanisme «spéculatif» dont ils sont sortis tous deux que Çâkyamuni et

Nâgârjuna se méfient ainsi «méthodiquement» des «anticipations mentales»

de l'état suprême. En réalité, la nature même de leur illumination

leur a, de toute évidence, révélé leur méthode. La doctrine ad-

vaitine exprime en somme la même vérité en disant que le Soi, le

Témoin, ne saurait pas plus devenir objet de connaissance qu'il n'est possible

à l'œil de se voir lui-même ; seulement, le Bouddhisme en tire une
conséquence extrême, à savoir que la «vertu réalisante» de la double

négation dont nous avons parlé est d'autant plus puissante que son contenu

affirmatif reste implicite, inexprimé, et demeure ainsi, en quelque
sorte, l'objet du seul silence de l'âme et de l'esprit. Pourtant, dira-t-on
encore, cette «retraite concentrique» hors du samsara n'est pas indéfinie,

elle doit aboutir à un terme qui, produisant un «renversement de

perspective», est une réalité positive. Certes, mais ce terme, cette
«réalité limite» (bhûtakoti), comme l'appelle le Prajhâpâramitâ-Sûtra,
ne dépend pas directement de notre effort de réalisation; seule l'élimination

des «obstacles» dépend de notre effort; quant au fruit, il s'en
suivra de lui-même, en mode ineffable et soudain, si bien qu'en le

préjugeant, on l'empêche d'éclore, de même qu'on chasse le sommeil en
s efforçant de l'imaginer. C'est pourquoi connaître, dans le
Bouddhisme, c'est fixer son regard, non pas sur l'au-delà, mais au contraire,
comme le montre le texte ci-après, sur le samsara, et ne pas l'en
détacher tant que toute la «ronde de l'existence» n'est pas résorbée en
Prajhâ, que d'aucuns ont cru pouvoir appeler Âtmâ sans Brahma.



12 JEAN THAMAR

Le Prajnâpâramitâ Hridaya Sûtra4

(I) «Le Bodhisattva Avalokiteçvara pratiquait la profonde Sagesse

transcendante, lorsqu'il perçut les cinq Skandhas^; et il vit que ceux-ci, dans

leur nature propre, sont vides.

(a) «O Çâriputra6, dans ce monde, la forme est Vide et le Vide est

forme ; la forme n'est autre que le Vide et le Vide n'est autre que la forme ;

là où il y a forme, il y a vide ; là où il y a vide, il y a forme. Il en va de même

des sensations (vêdanâ-skandha), des pensées (sanjhâ-skandha), des

volitions (samskâra-skandha) et de la conscience (vijnâna-skandha).
(b) «O Çâriputra, dans ce monde, toutes les choses (dharmas) ont le

caractère du Vide : elles ne naissent ni n'avortent ; elles ne sont ni pures

ni impures ; elles n'augmentent ni ne diminuent.
C'est pourquoi, Çâriputra, dans le Vide, il n'y a ni forme, ni

sensations, ni pensées, ni volitions, ni conscience. Il n'y a ni yeux, ni oreilles

ni nez, ni langue, ni corps, ni mental (manovijhâna)7 ; ni couleur, ni

4. «Sûtra de l'Essence de la Sagesse transcendante. » Hiuan-tsang, le célèbre pèlerin et

traducteur chinois du 7e siècle, relate dans son fameux récit les secours miraculeux qu'il

doit à la récitation du Hridaya.
Pour faciliter le commentaire, nous avons ajouté par parenthèses des chiffres et des lettres

avant les principales divisions du texte.

r. Les Skandhas (litt, «branche», puis «division») que la suite du texte énumère sont les

cinq éléments ou «agrégats» psychophysiques dont se compose l'individualité. Ils
constituent les objets internes (abhyantara) de la psychologie bouddhiste. Précisons que le premier,

râpa «la forme» désigne grosso modo le corps, plus précisément «les organes des sens et

leurs objets considérés uniquement dans leurs rapports avec la conscience individuelle»

(R. Guenon, L'Homme et son Devenir selon le Vêdânta, p. 11 j).
6. L'un des plus fameux disciples du Bouddha, qui lui parle ici à travers l'aspect de son

«corps angélique» régissant le cycle actuel: Avalokiteçvara. On dit alors que Bouddha «parle

en sambkoga-kâya (corps béatifique)».

7. Ces six facultés (indriyas) sont considérées à la fois comme internes (abhyantara) en

tant qu'«organes percevants», c'est-à-dire en tant qu'elles rentrent dans les cinq skandhas

(abhyantara) et comme externes (bâhya) en tant qu'«organes perçus», c'est-à-dire entant

qu'elles font partie des dix-huit « éléments objectifs » (dhâtus) dont 1'enumeration commence.

Elles forment donc la transition entre leur domaine interne que le texte vient de rappeler et

leurs objets respectifs et proprement externes : les six qualités (vishayas) qui suivent.



PRAJNAPARAMITA I3

son, ni odeur, ni saveur, ni toucher, ni objets de pensée (dharmas) ; ni

vue, ni ouïe, ni odorat, ni goût, ni contact, ni conscience (vijnâna) 8.

(c) «Il n'y a là ni connaissance, ni ignorance, ni cessation de la

connaissance, ni cessation de l'ignorance jusqu'à ce qu'on arrive à: il
n'y a ni vieillesse et mort, ni cessation de la vieillesse et de la mort9.
Il n'y a ni connaissance, ni obtention de la connaissance.»

(II) «Dans l'esprit du bodhisattva qui a fait de Prajhâpâramitâ sa

demeure, il n'y a point d'obstacle; et parce qu'il n'y a point d'obstacles

en son esprit, il est sans crainte et, s'élevant au-delà des perspectives
erronnées, il parvient au Nirvana final. Tous les Bouddhas passés, présent

et futurs, établis à demeure en Prajhâpâramitâ, atteignent ainsi la

perfection de l'Illumination suprême.»

8. Les six consciences (rijnânâ), «actes communs» des facultés et des qualités, forment
avec celles-ci les dix-huit dhâtus (éléments objectifs). Dhâtu est souvent employé comme
synonyme de dharma. Les dhâtus sont une portion des dharmas, à savoir celle qui peut devenir
objet des facultés «naturelles», à l'exclusion de prajhâ.

On voit que la répétition des skandhas au début de cet alinéa, loin d'être arbitraire,
signifie que le «moi» tout entier qu'ils composent devient maintenant, lui aussi, un dharma

parmi les autres, sans quoi il ne saurait être inséré dans la Ronde de l'Existence dont la suite
du Hridaya évoque la résorption.

9. Le Hridaya suppose connu le cycle des douze nidânas, «causes» secondes ou conditions
dont chacune est déterminée par les précédentes et détermine à son tour les suivantes et dont
l'enchaînement est appelé «production conditionnée» (prathya samutpâda). Nous les énumé-
rons d'après R.Guénon (ouvrage cité, pp. 118 et ss.): La racine de l'existence individuelle
est i° Avidyâ «l'ignorance», c'est-à-dire l'erreur qui fait supposer permanent ce qui n'est
que transitoire; de là vient 2° Samskâra «l'activité réfléchie ou passion» qui, dans l'être
embryonnaire, encore en puissance, fait naître 30 Vijnâna «la connaissance distinctive» (ou
conscience individuelle) ; celle-ci, s'unissant aux éléments psychiques fournis par les parents donne
à l'être en voie de constitution 40 Nâma-Rûpa «le nom et la forme», soit les états subtil et
grossier, qui se condensent en j° Shadâyatana «les six organes» des six facultés (dont le mental

est la sixième), d'où résulte 6° Sparça «le toucher» ou l'expérience, par laquelle se produit

70 Vedanâ «l'impression consciente». Celle-ci, à son tour, engendre 8° Trishnâ «la soif»
qui, faisant rechercher l'agréable et fuir le désagréable, provoque 90 Upâdâna «l'effort »,
élément initial de toute activité individuelle et point de départ de 1 o° Bhava « l'existence actuelle »
de 1 être, qui va se trouver «spécifié» parmi les êtres vivants par ii° Jâti «la naissance»;
celle-ci fait passer en acte l'agrégation des cinq skandhas suivant les proportions propres à cet
individu par opposition à tous les autres de son espèce ; le complet développement de ces
possibilités amène 12° Jarâmarana «la vieillesse et la mort».



14 JEAN THAMAR

(III) «C'est pourquoi il faut savoir que Prajhâpâramitâ est le grand

Mantra, le mantra de la sagesse immense, le mantra suprême, le mantra

sans égal, capable de calmer toute douleur; il est véridique parce que

sans mensonge ; voici le Mantra que proclame la Prajhâpâramitâ : Gate,

gate; pâragate; pârasamgate ; bodhi, svâhâ! (Parti, parti ; parti pour l'autre

rive; parvenu à l'autre rive; o Illumination, sois bénie!)»

COMMENTAIRE

Il suffit, on le voit, de présenter correctement le Prajhâpâramitâ Hridaya

pour montrer que ce texte est beaucoup plus solidement charpenté

qu'il ne paraît à la lecture de versions défectueuses. Il comporte trois

parties principales que nous avons désignées par des chiffres romains et

qui correspondent aux trois traits fondamentaux par lesquels le Mahâyâna

se distingue du Hînayâna. Le premier trait (I) s'exprime
traditionnellement en disant que la perspective hînayânique s'arrête au pudgala-

çûnyatâ (ou pudgalanairâtmyd) : «vacuité (ou non-ipséité) de l'individu»,
alors que la Grande Voie conduit jusqu'au dharmaçûnyatâ (ou dharmanai-

râtmya), à la «vacuité (ou non-ipséité) de toutes choses», qu'il s'agisse

de celles dont l'individu lui-même (pudgala) est un agrégat, ou de

celles qu'il perçoit ou conçoit en tant qu'«objets» (dharma). C'est la

doctrine du vide. De ce premier trait dérivent les deux autres, qui

sont de caractère méthodique. Pour accéder au Grand Véhicule
-appelé aussi bodhisattva-yâna — l'initié doit devenir (II) bodhisattva («être

d'illumination»), c'est-à-dire aspirer, non pas au nirvana «pour soi-

même » du Pratyekabouddha hînayânique, mais «à devenir Bouddha pour

l'illumination de tous les êtres». Le troisième caractère (III) substitue

à la vénération hînayânique pour Çâkyamuni l'adoration du Bouddha

Eternel, la participation béatifique (bhakti) à ses «Corps de Béatitude

et de Vérité », ce qui implique certains moyens de grâce tels que l'image

du Bouddha et des formules d'incantation, ignorées du Hînayâna. Notre

texte fait ainsi apparaître le Mahâyâna comme une triple «amplification»



PRAJNAPARAMITA If
du Petit Véhicule, autrement dit, comme une restauration des trois
«dimensions originelles» du Bouddhisme, ainsi que le montrera le

commentaire qui va suivre.

(I) La première partie se subdivise à son tour en trois phases procédant

du «moi» (a) vers le «non-moi» (b) et s'achevant par une
récapitulation synthétique de ces deux perspectives (c). Alors que le

Hînayâna, partant du caractère douloureux de l'existence, s'achemine

psychologiquement vers une extinction qui, éludant délibérément la

nature des choses en elles-mêmes, demeure forcément subjective, le

Mahâyâna part au contraire de la nature même des choses (dharmadhâtu,
dharmathâ, ou tathatâ «suchness»), qui est d'être vide de qualifications.
Le bodhisattva ne procède donc pas empiriquement du connu vers

l'inconnu, mais intellectuellement d'une Vérité qu'il «vérifie » en dépouillant

successivement les skandhas (a), les dharmas (b) et leur «enchaînement

causal» (c) de tout ce qu'ils paraissent être à ceux qui ne voient
pas les choses «telles qu'elles sont en elles-mêmes» (yathâbhûtam).
Car il faut, selon Nâgârjuna, distinguer entre la Vérité vraie et la vérité
d'apparence, et, dans cette dernière, discerner deux degrés: un degré
«objectif», les dharmas, illusoires comme l'est un mirage, ou comme
«la fille d'une femme stérile » (qui existe en tant qu'on peut la décrire) ;

puis une apparence au «deuxième degré» qui n'est autre que le «Je»
(pudgala), illusoire comme l'est une pure hallucination ou comme
«l'amour qu'inspire la fille d'une femme stérile».

(a) C'est le «moi», ce reflet d'un mirage, qu'il faut dissiper avant
tout. Chacun des cinq skandhas — corps, sensations, pensées, volitions,
conscience individuelle - est vide, et le Vide, précise le Hridaya, est
chacun des cinq skandhas: la transcendance du Vide est donc aussitôt

«corrigée» par son immanence dans chaque parcelle des éléments dont
"agrégation compose l'individualité. Cette interpénétration ne
s'applique pas seulement aux quatre plans individuels — corporel,
sentimental, mental et volontaire - que l'astrologie hermétique fait cor-



l6 JEAN THAMAR

respondre aux quatre éléments (terre, eau, air et feu), mais à la

conscience individuelle elle-même, donc à tout le domaine des cinq
premiers «centres» qui, dans le Kundalinî-Yoga, s'échelonnent de la base

de la colonne vertébrale à la région du «troisième œil » ; et il y a, dans

les deux cas, résorption, en cinq étapes, des agrégats grossiers et subtils

de l'ego dans une conscience supra-individuelle. Nous ne faisons ce

rapprochement que pour marquer une fois de plus l'affinité entre la

perspective bouddhique et le yoga-darçana. L'action «pénétrante» de

la conscience du Vide est exprimée plus fortement encore dans les

versions chinoise, japonaise et thibétaine, où la formule «la forme est

vide et le Vide est la forme» signifie en même temps «la forme vide et

le Vide forme»10.

Le détachement des skandhas, dit un autre texte mahayânique,
procure l'état de shântidhâtu «sphère du calme»11.

(b) L'hallucination subjective dissipée, il reste le mirage objectif des

dharmas, au nombre desquels les skandhas ne figurent plus désormais

qu'à titre d'objet quelconque parmi les autres". Immergés dans la

conscience du Vide, l'îlot du «moi» cesse de dissimuler l'indivisible
continuité sous-jacente aux apparences. La «présence» de l'essence non-

manifestée des dharmas, de leur «réalité indifférenciée» (dharmatâ),ne

risque plus maintenant de s'évanouir en cette transcendance «absente»

que le Vide paraît être du point de vue individuel. Aussi la double
formule précédente fait-elle place dorénavant à l'énoncé simple de ce que

sont les choses sub specie vacuitatis: «dans le Vide, les choses ne naissent

io. Ces trois langues, où le substantif est en même temps un verbe - un karma -, ce qui

permet d'éviter le verbe être, étaient certes prédestinées pour véhiculer la perspective
bouddhique.

il. «Cet instant est capital: on va quitter la voie des Shrâvaka et des Pratyekabouddha

(,Bouddhas pour eux-mêmes') pour entrer dans le Mahâyâna. Le Commentaire donne cette

comparaison: la fleur de lotus n'est pas encore prête à s'épanouir, mais elle pointe déjà au-

dessus de la surface liquide. Le pratiquant ne retombera plus dans la boue (des skandhas): il

en est sorti» (Tajima, Etude sur le Mahâvairocana-Sûtra, p. 80).
12. «On a détruit la croyance aux skandha, mais on réside encore dans l'objectivation

(vikalpa) des dharmas», dit de ce stade le Sûtra cité dans la note précédente.



PRAJNAPARAMITA I7

ni n'avortent...»; cela équivaut à l'affirmation nâgârjunienne que les

choses ne sont «ni existantes (telles que l'individu les voit dans le

samsara), ni inexistantes (telles que l'individu les conçoit dans le nirvana) »,
mais non qu'elles ne sont en aucune façon13.

Semblables au «déplacement des lumières» dont parle la Kabbale,

l'illumination déplace la perspective du vide en la faisant passer de l'ob-
jectivation (vikalpa) «vide» de réalité, à la réalité «vide» d'objectiva-
tion (nirvikalpa). C'est l'état du «cœur qui n'a pas d'objet», d'où le

nom de «Voie sans objet» (apralambana-yâna) qu'on donne aussi au

Mahâyâna. Pour expliquer au disciple la «vraie nature des dharmas»,

certains maîtres mahayânistes lui montrent un miroir sans taches,

analogue visuel de la formule «dans le Vide, il n'y a... », dont la répétition
convertit graduellement la perspective hînayânique de l'impermanence
des dharmas en celle de leur evanescence, puis en celle de leur
«transparence» originelle.

(c) Le miroir immaculé symbolise également la vérité de la «non-
production originelle» (âdyânutpâda) des choses. On a prétendu que
Nâgârjuna a nié la causalité, alors qu'il l'a simplement dépassée en

restituant son sens profond à la version hînayânique de la «production
en raison des causes » (pratîtyasamutpâda), c'est-à-dire à l'enchaînement
des douze conditions (nidânas) de l'existence, dont l'«abolition» fut
la victoire décisive de Çâkyamuni au terme de la nuit de l'illumination.
Tout dharma est né d'une cause; celle-ci se dévoile à son tour comme
l'effet evanescent d'une autre cause, et ainsi de suite: «C'est toujours
le même cycle ; où donc cherchons-nous l'origine Ainsi, si nous
réfléchissons, nous reconnaîtrons la vérité de la non-production originelle :

celle-ci est l'origine des dix mille dharmas1*.» Connaître le Vide, c'est
donc faire coïncider deux perspectives antinomiques, celle de «pro-

13. Le Mahâyâna rejette d'ailleurs expressément l'hérésie nihiliste, appelée uccheda. Voici
comment ShÂntidova formule l'antinomie dont il s'agit: «Il faut tout d'abord détruire
1 idée d'existence; l'idée d'inexistence disparaîtra d'elle-même.»

H' Tajima, Etude précitée sur le Mahâvairocana-Sûtra, texte fondamental de l'ésotérisme
shingon et qui fut révélé, lui aussi, à Nâgârjuna.



l8 JEAN THAMAR

duction par des causes» et celle de «non-production originelle». C'est

ce qu'exprime notre texte en répétant successivement, pour chacun

des douze nidânas, que «dans le Vide», il n'y a plus aucune trace d'un

enchaînement conditionné, ce qui revient à transmuer leur apparente
succession en simultanéité.

Les douze nidânas sont conçus comme un développement embryonnaire

allant de l'ignorance (ier nidâna), racine «subjective » de l'illusion
à la vieillesse et à la mort (12e nidâna), en passant notamment par la

«soif d'existence» (8enidâna), racine de l'illusion «objective». L'ignorance

(avidyâ) et la soif (trishnâ), expliquent les commentaires
bouddhiques, sont les deux nidânas fondamentaux. Ils correspondent
respectivement, parmi les douze signes du zodiaque, aux deux signes associés

aux idées de vie et de mort : le Bélier, ier signe, et le Scorpion, 8e signe,

qui sont les deux «domiciles» de Mars. Or, l'ésotérisme musulman
attribue à cette planète le «pouvoir d'illusion» (al-wahm), équivalent

soufique de la notion védantine de «fausse imputation» (adhyâsa: ob-

jectivation erronée d'Atmâ). Nous sortirions du cadre de ce commentaire

en poursuivant cette correspondance pour les autres signes du

zodiaque, mais ces exemples suffisent à montrer que l'enchaînement
des douze nidânas, loin d'être arbitraire et inintelligible comme on l'a

prétendu, est en réalité une synthèse initiatique du macrocosme. S'il

est dit que le Bouddha obtint l'illumination en parcourant indéfiniment

ce cycle dans les deux sens, évolutif et involutif, donc en intériorisant
la Roue de l'univers, cela signifie que cette illumination n'avait pas

simplement le sens hînayânique d'une extinction exemplaire, mais le

sens mahâyânique d'une immanence perpétuelle à l'univers, devenu

ainsi son corps; «héros solaire», le Bouddha n'est autre que l'Homme

Universel, dont le zodiaque figure précisément le corps. C'est pourquoi
la doctrine mahâyânique du «triple corps», sur laquelle nous revien-

La nécessité logique de sortir du regressus ad infinitum peut conduire, comme dans le

Vêdânta, à l'idée de Cause première, transcendante et dont l'effet ne se distingue qu'illusoirement,

ou bien, comme dans le Bouddhisme, à l'idée de non-production originelle de l'effet

dharma), idée qui n'est autre que l'aspect négatif— apophatique - de la Cause absolue.



PRAJNAPARAMITA I9

drons, situe Mahâvairocana, le Bouddha «solaire», au centre de la

«Roue de la Loi» et place aux quatre points cardinaux ses quatre
émanations principielles, les Dhyâni-Buddhas, en lesquels le samsara, «vidé»

de ses douze conditions transitoires, ressuscite en quelque sorte dans

sa permanente actualité.
Passer de la périphérie au Centre en vidant les dharmas de toute ob-

jectivation, tel est donc la «sagesse transcendante» de notre texte.
Elle est dite engendrer 1'« Omniscience » (sarvajnatâ). Or, connaître

l'existence tout entière comme non-cause, comme effet evanescent,

c'est s'identifier à la Cause absolue. On ne voit pas, dans ces conditions,

pourquoi l'on ne traduirait pas littéralement les deux termes déjà cités
de pudgalanairâtmya et de dharmanairâtmya, à savoir: «ni le moi ni les

objets ne sont le Soi »15. Et comme pudgala ne désigne le sujet que sous

son aspect individuel, tandis que dharma désigne l'Objet à tous les

degrés: individuel (les choses), universel (la Loi) et transcendant (la
Vérité), il résulte de cette formule que le Mahâyâna porte à l'extrême la

subjectivité absolue d'Atmâ, qu'il n'évite d'affirmer que pour prévenir
le risque d'une nouvelle «objectivation»16. «Si j'énonçais une thèse,
dit Nâgârjuna, je serais en faute, mais je n'énonce aucune thèse. » Tout
se passe comme si, du syllogisme védantin: «Brahma seul est réel; or,
Atmâ est identique à Brahma; donc: le monde est illusoire», le
Bouddhisme n'affirmait que la conclusion afin de mieux garantir la réalisation
des prémisses. Ainsi, Nâgârjuna et Çankarâchârya convergent en fait
plus qu'on ne le pense, et les cinglantes critiques du second contre la

«thèse» du Vide ne proviennent que de l'opposition radicale entre les

points de départ et des deux géants spirituels : d'une part, la doctrine

if. S'obstinant à croire que le Bouddhisme identifie Atmâ à l'âme individuelle, certains
Orientalistes rendent nairâtmyâ par «egolessness»; le résultat est une contradiction par
rapport à pudgala, qui désigne déjà l'ego, et une tautologie par rapport à dharma, car personne
n a jamais pris tous les objets pour des «moi ».

16. «Mais comprendre la vraie nature des dharmas, c'est comprendre la vraie nature de
notre cœur. La vraie nature de notre cœur, c'est la vraie nature des dharmas vue subjectivement;

la vraie nature des dharmas, c'est la vraie nature de notre cœur vue objectivement.»
(Tajima, op. cit.)



20 JEAN THAMAR

védique, indiscutable, de l'identité Atmâ-Brahma ; d'autre part, 1 ' «

événement » spirituel, indiscutable lui aussi, de l'Illumination du Bouddha.

Bien plus irréductible est l'antagonisme entre le patriarche bouddhique
et Râmânuja. Ce dernier déclare, par exemple, qu'affirmer de Brahma

qu'il est non qualifié, c'est déjà Le qualifier; et il en conclut, contre la

thèse védantine, que Brahma est toujours qualifié. Nâgârjuna conclut en

sens inverse qu'il faut garder sur Lui le Silence17. La phrase finale du

passage que nous commentons : «il n'y a ni connaissance, ni obtention
de la connaissance» ne dit pas autre chose, on le voit, que ces mots de

la Kêna Upanishad: «Brahma est inconnu à ceux qui Le connaissent, et

Il est connu à ceux qui ne Le connaissent point».

(II) L'initiation à la Grande Voie, c'est-à-dire la consécration (ab-

hishêkaj comme bodhisattva, consiste à prononcer en présence d'un guru

le «vœux initiatique» (bodhicitta) de devenir Bouddha pour le salut de

tous les êtres, à l'instar de Çâkyamuni lui-même18. L'initiation à la

Grande Voie, en d'autres termes, a pour objet direct la «charité
transcendante»: dâna-pâramitâ, qui n'est autre que la première des six

«vertus bodhisattviques» (pâramitâs: param «au delà», ita «allé»).
Sans cette «charité cosmique», prajnâ, le germe d'illumination qui

sommeille au fond de tous les êtres, ne peut s'éveiller, et elle doit

devenir coextensive à l'univers pour que prajnâ s'épanouisse en Prajnâ-

pâramitâ, la dernière des six «vertus».
«La notion de Vide engendre la Compassion», dit Milarepa. Fondée

tout entière sur la vacuité du «moi» et du «non-moi», dâna-pâramitâ

17. Le Lankavatâra, Sûtra fondamental de l'aspect tantrique du Mahâyâna, fait dire au

Bouddha octogénaire que, pendant les 44 ans de son ministère public, il n'a proféré aucune

parole. Le silence est évidemment une modalité du Vide.

18. Voici quelques passages de la formule initiatique: «Moi, un tel, en présence de mon

Maître un tel, en présence de tous les Bouddhas, je produis la Pensée de Bodhi J'adopte

pour mère, pour père, frères, fils, sœurs et parents toutes les créatures. Désormais pour

le bonheur des créatures, je pratiquerai la charité, la discipline, la patience, l'énergie, la

méditation, la sagesse, les moyens d'application Que mon Maître m'accepte comme futur

Bouddha.» Voir le texte complet dans De la Vallée Poussin, Bouddhisme, p. 302.



PRAJNAPARAMITA 2l

est en quelque sorte aux antipodes de l'altruisme. Elle enjoint d'aimer
le prochain, non pas en tant que «prolongement du moi», mais au

contraire en tant qu'il est «non-moi»19. Dâna consiste, d'abord, à s'aimer
soi-même comme si l'on était son prochain, un composé de dharmas

parmi les autres; ensuite, à voir dans le prochain, c'est-à-dire dans

tout être vivant, un «miroir du Vide»; si je traite ainsi le prochain en

tant qu'il est, lui aussi, virtuellement illuminé, je fais de lui un support
de ma propre illumination qui, à son tour, réagira sur le prochain.
Cette espèce de rythme circulaire de la charité cosmique, où nous
retrouvons d'ailleurs le ternaire fondamental «moi» (skandhas) - «non-
moi» (dharmas) — «existence» (samsara), permet d'entrevoir l'un des

aspects de la discipline mahâyânique du parinâmana: «l'attribution au

prochain des mérites de sa propre réalisation». On donne souvent à

cette charité la forme apparemment hyperbolique du «refus d'entrer
dans le Nirvana tant que le dernier brin d'herbe ne sera pas délivré».
Prise à la lettre, pareille résolution (pranidhâna) ne saurait s'appliquer
qu'à la fonction avatârique — représentée dans notre texte par le Bhyâni-
Bodhisattva Avalokiteçvara, le «Seigneur de compassion» -, non à

l'individualité comme telle, fût-elle le véhicule de cette fonction,
puisqu'elle est mortelle. Mais l'énoncé du pranidhâna n'en a pas moins un
sens initiatique précis pour le bodhisattva en voie de réalisation «ascendante»

: il l'exhorte à se placer au point de vue principici à partir
duquel le «dernier brin d'herbe» est d'ores et déjà délivré, donc à réaliser

intérieurement l'actualité permanente du «Nirvana final» dont
parle notre texte. Ce vœu lui révèle, par conséquent, la possibilité
de dépasser l'état primordial - le nirvana hînayânique «avec résidus

existentiels» - et de s'élever, pendant cette vie, vers le nirvana
suprême «sans résidus existentiels» (anupâdiçêsha), et ce en s'appuyant
en quelque sorte sur les «obstacles», sur le «prochain», y compris les

19. «Si je me donne au prochain, dit un texte consacré à la pratique des futurs Bouddhas,
si j adopte le prochain comme mon autre vrai moi-même, c'est autant pour apaiser ma
souffrance

que pour apaiser celle du prochain; si je m'aime véritablement, il ne faut pas
m'aimer» (Bodhicaryâvatâra).



22 JEAN THAMAR

règnes extra-humains de la nature, parce que ceux-ci sont précisément
les reflets terrestres de ses propres états supra-individuels ; et en
actualisant en lui-même la vocation ultime de toutes choses, le bodhisattva

contribue pour sa part à la transfiguration finale de l'univers, puisqu'il
fait lui-même partie de ce dernier. C'est ainsi que dâna-pâramitâ

implique, éveille et diffuse en même temps la «prescience» - c'est le

sens étymologique de prajnâ - de la «Bouddhéité du triple temps»

évoquée à la fin du passage que nous commentons.
Les quatre autres «vertus qui font transcender» sont : la «discipline»

(çila: les abstentions canoniques), 1'«énergie» (vîrya), la «patience»

(ou «humilité»: kshânti) et la «méditation» (dhyâna) ; exaltées en

pâramitâs, elles désignent respectivement le renoncement, l'héroïsme,
la sérénité et la contemplation du Vide (Samâdhi-pâramitâ), qui
engendre directement Prajhâ-pâramitâ20. Dâna, la charité, est généralement

citée en premier, parce qu'elle ouvre l'accès au bodhisattva-yâna;

mais si l'on considère les six pâramitâs dans leur ordre hiérarchique, il

est clair que cette vertu éminemment médiatrice et bhaktique se situe

immédiatement avant les deux vertus intellectuelles, dhyâna et prajnâ,

toujours citées en dernier, et après son complément «passif» : kshânti.

Çîla, vertu qui fait le pont entre les deux Véhicules et représente un

minimum moral, est toujours énumérée avant vîrya et kshânti. La

hiérarchie des six pâramitâs se présentera, dès lors, comme il suit:

i° Çîla: Renoncement 2° Vîrya: Virilité
3° Kshânti: Patience (humilité) 40 Dâna: Charité

r° Dhyâna : Contemplation 6° Prajnâ : Sagesse

Ces trois couples complémentaires se superposent, on le voit,
conformément au ternaire «moi» (i°, 2°) - «non-moi» (30, 40) -
«existence» (r», 6°) (pudgala-dharma-samsâra) qui ordonne la première

20. La méditation (dhyâna) se convertit en état contemplatif (samâdhi) quand l'objet

contemplé — symbole ou vérité — est devenu une modalité de celui qui contemple ; et samâdhi

devient prajnâ «sagesse», lorsque cette identification ne cesse de «rayonner» dans les actes.



PRAJNAPARAMITA 23

partie du Hridaya, et ils correspondent respectivement aux trois voies

de réalisation, dites de l'Action (Karma), de l'Amour (Bhakti) et de

la Connaissance (Jhâna) telles que M.F.Schuon les a examinées21.

Chandrakîrti met d'ailleurs les six pâramitâs en connexion avec les six

premiers des dix degrés (ou «terres»: bhûmis) de la «carrière» du

bodhisattva d'une manière qui ne laisse guère de doute au sujet de cette

correspondance ".
De toutes manières, Karma et Bhakti demeurent intégralement

subordonnés au Jhâna*3. Les commentaires insistent sur le fait que les cinq
premières vertus susnommées ne sont au fond que des modalités

anticipées de la sixième qui, seule, mérite le nom de «matrice de la Boud-

dhéité» (Tathâgatagarbha). Pourquoi celle-ci, dès lors, ne correspond-
elle qu'au sixième degré parmi les dix bhûmis auxquels nous venons de

faire allusion? Les quatre derniers degrés ont-ils trait à la réalisation
«descendante»? C'est ce que suggèrent aussi nettement que possible

21. Des modes de la réalisation spirituelle, Etudes Traditionnelles d'avril-mai 1947 (Chacornac,
Paris).

2 2. Voici, adaptée à l'ordre hiérarchique, la correspondance qu'il établit entre les vertus
et les degrés ou états de la réalisation ascendante du bodhisattva : 1 ° Çîla prédomine dans l'état
«immaculé», qui consiste à agir sans l'idée d'ego. 2° Vîrya prédomine dans l'état «radieux»
qui perfectionne les bonnes actions et entraîne l'abandon complet de l'idée de «moi». 30

Kshânti dans l'état «beau, splendide», lié à la Réflexion et où la patience a déraciné la colère,
vice fatal pour le bodhisattva. 40 Dâna dans l'état «joyeux», où la connaissance du Vide
fertilise la charité, c ° Dhyâna dans l'état « invincible», où le bodhisattva perçoit la différence entre
la vérité réelle et la vérité apparente. 6 ° Prajnâ dans l'état «face à face » (avec le Vide), état
inaccessible tant que dâna l'emporte sur prajnâ, qui seule révèle le Vide et pénètre la
production conditionnée.

Ceux qui ont quelques connaissances d'astrologie reconnaîtront sans peine les affinités
suivantes: i°et 2° avec les deux planètes maléfiques (ou plutôt «shivaïtes»: fj et c?), 30 et 40

avec les deux planètes bénéfiques (ou « vishnouïtes » : % et $ et j ° et 6 ° avec les deux
luminaires; Mercure enfin correspond fort bien à bodhicitta, le vœu initiatique, c'est-à-dire à

l'initié lui-même en tant qu'il «épousera» toutes les vertus. Si l'on se rappelle les autres
parallèles astrologiques signalés précédemment, et si l'on ajoute la correspondance des trois
«qualités» (contraction, expansion, synthèse) avec le ternaire pudgala — dharma — samsara, on
constate que tous les éléments constitutifs de l'astrologie se retrouvent dans le Bouddhisme
sous une forme purement psychologique et initiatique.

23. Ne fait exception que l'école Jôdo, fondée tout entière sur la confiance dans le vœu
salvihque d'Amida, nom japonais d'Amitâbha.



24 JEAN THAMAR

les noms de ces ultimes étapes ainsi que celui des quatre pâramitâs
additionnelles que l'auteur précité leur fait correspondre et qu'il appelle

«vertus surnaturelles»24; il précise d'ailleurs que la «septième vertu»

marque la fin de la carrière active et dynamique et le commencement
de la voie «non-agissante» où le Bodhisattva, affranchi du samsara, voit

les vœux formés durant son ascension porter la plénitude de leurs fruits.

Les mêmes vertus qui avaient servi de «supports» à l'obtention de la

Sagesse transcendante réapparaissent, on le voit, comme «fruits» de

cette dernière, et c'est exactement cela que le Sûtra appelle les

«moyens d'application» (upâyas) de Prajhâpâramitâ, en précisant que ceux-

ci ne font qu'un avec une vertu déjà signalée à propos de la charité, à

savoir l'attribution au prochain de ses propres mérites » (parinâmana) ;

il est dit, en effet, que le parinâmana comporte deux aspects, l'un ascendant

et l'autre descendant : le premier aspire à l'illumination universelle

(sambodhi), et le second, partant de la connaissance totale (sarvajhatâ)

ou «Bouddhéité» (Buddhatâ), «redescend» sur les êtres impliqués dans

le samsara. La conscience du Bodhisattva est alors unie à la fonction ava-

târique par une continuité d'état qui en fait un corps spirituel.

(III) Le Hridaya s'achève sur la glorification du mantra de Prajhâpâramitâ.

Nous retrouvons une fois de plus, dans cette incantation, le

ternaire initiatique de la Ire partie. Gate, Gate: «parti, parti» désigne en

effet l'élimination du «moi», Pâragate: «parti vers l'autre rive», le

détachement des choses et Pârasamgate: «parvenu à l'autre rive»,
l'affranchissement de l'existence comme telle. Dans le préfixe pâram «au-

delà», «de l'autre côté», qui entre dans les deux derniers termes,

nous retrouvons, d'autre part, la «perspective» du Vide, suivant la-

24. Chandakîrti établit comme il suit les rapports entre les quatre ultimes pâramitâs et

bhûmis: 70 La «parfaite maîtrise des moyens» (upâyas) prédomine dans l'état «qui porte au

loin». 8° La vertu des «résolutions» (pranidhâna) l'emporte dans l'état «immuable», où le

Bodhisattva apparaît sous diverses formes. 90 La vertu des «pouvoirs» correspond au degré

de la Bonté et enfin io° Jiiâna-pâramitâ s'épanouit au degré de 1'«aboutissement final»,appelé

aussi «Nuage de Vérité», expression qui rappelle le nubespluant Justum de la Bible.



PRAJNAPARAMITA 2f

quelle ce n'est pas aux choses (dharmas) de changer, mais à nous de

voir leur essence (dharmatâ) en les contemplant «de l'autre côté»

jusqu'à ce que leur «être» (asti) ou «ne pas être» (nâsti) ne soit plus

une alternative, mais une non-dualité (advaita), c'est-à-dire jusqu'à ce

que soit dépassée la dualité samsâra-nirvâna. Prajhâpâramitâ, la vertu des

vertus n'est autre que cette perspective. Ces trois membres du Mantra

explicitent, on le voit, le Nom dont Çâkyamuni se désignait lui-même :

Tathâgata «Celui qui est ainsi allé», tandis que le quatrième: Bodhi,

désigne l'identification de l'invoquant avec son Nom éternel25. «O
Illumination, Svâhâ»26, évoque ainsi sans le nommer, conformément à

la doctrine du Vide, celui qui, en définitive, est le Sujet de l'invocation.

Incorporation rythmique de la Bouddhéité (Buddhatâ), la formule

gate, gate, paragate, pârasamgate préfigure manifestement le «Triple
Mystère de l'Egalité du Corps, de la Parole et de la Pensée»,
quintessence du Mahâvairocana-Sûtra, l'Ecriture fondamentale du
Bouddhisme ésotérique extrême-oriental (notamment Tendai et Shingon).
D'autre part, les trois membres de la dite incantation retracent non
moins manifestement la doctrine du « triple corps » (trikâya) du Bouddha

éternel: corps-individuel ou «de projection magique» (nirmâna-
kâya), corps universel ou «de Béatitude» (sambhoga-kâya) et corps
principici ou «de Vérité» (dharma-kâya)2'. Formulée par Açvaghosha, le

2j. fiocini est en effet de même racine que Buddha «Eveillé, Illuminé». Çâkyamuni ne se
faisait jamais, de son vivant, appeler Buddha par ses disciples, mais Tathâgata. Ce changement
de nom après la mort est à rapprocher de lean, XVI, 7 : «Il vous est avantageux que je m'en
aille! Car si je ne m'en vais pas, le Consolateur (c'est-à-dire «le Saint-Esprit que le Père
enverra en mon nom ») ne viendra point à vous », car les Apôtres ne s'adressaient pas non plus
au Christ par son «nom d'invocation». L'absence de mantras dans le Hînayâna et leur fréquence
dans le Mahâyâna montre bien que la « succession apostolique » du second est plus intérieure
- et partant plus cachée - que celle du premier. «Il n'y a d'efficace dans la réalisation que la
puissance des mantras», affirme le Tantrisme qui, suivant R. Guénon, paraît précisément
associé à l'origine du Bouddhisme.

26. Cette exclamation est employée en un sens analogue à l'Amen des trois traditions
monothéistes.

27. Le premier de ces trois corps a un commencement et une fin, le second est dit avoir
"n commencement, mais pas de fin, et le troisième «ni commencement, ni fin»: c'est le



26 JEAN THAMAR

guru probable de Nâgârjuna, cette doctrine est à la base du Bouddhisme

tantrique ou Vajrayâna (Voie de Diamant), voie d'incantation (man-

trayâna), appelée parfois la «Troisième mise en mouvement de la Roue

de la Loi»; l'un de ses aspects les plus profonds est précisément le

Sûtra précité du «Grand Illuminateur» Mahâvairocana) qui n'est autre

que Bouddha en Dharma-kâya, Bouddha en tant que Loi (Dharma) ou

Raison éternelle des choses. Estimant que l'invocation et l'adoration

(bhakti) du Bouddha éternel et, partant, la conception du Trikâya, ne

sont guère compatibles avec la doctrine du Vide, certains auteurs en

concluent que la dernière partie du Hridaya doit être une adjonction
ultérieure. Ils oublient que, si toute chose est vide, cela est vrai aussi

des éléments constitutifs de l'humanité du Bouddha, en sorte que son

corps historique ne pouvait être qu'une incarnation illusoire, une

«apparition» (nirmâna)28; ils oublient aussi que le propre de cette

«apparition» était de laisser en quelque sorte «transparaître » la nature

essentiellement vide des dharmas au point d'en faire sa propre nature,

son Corps véritable ou Dharma-kâya, de manière que «Çâkyamuni en

nirmânakâya et Vairocana en dharmakâya sont identiques»29. Entre t'es

deux pôles extrêmes de l'Existence s'échelonne l'ensemble des degrés

« Corps de diamant » (Vajrakâya), imbrisable comme l'Illumination et le Vide, que symbolise

le Vajra («foudre» et «diamant»). Le monde est conçu comme la «Matrice» (Garbha) du

Vajra ; et c'est parce que l'incantation consiste à s'assimiler les rythmes de l'univers que le

Mantra de Prajnâpâramitâ est dit «engendrer» le Corps de diamant.

28. Si les Pères apostoliques avaient été des Orientaux, leur condamnation de l'hérésie

«docétique» (de dokeo «paraître») aurait été sans objet. Le docétisme, pour qui le corps du

Christ n'est qu'un nirmânakâya, n'est pas hérétique en lui-même, mais seulement dans 1

ambiance occidentale, où le corps est considéré comme une réalité frréductible, en sorte que

le docétisme y revient à nier l'humanité de l'Aratâra.

29. Tajima, ouvrage cité, p.47. Vairocana «L'Illuminateur» est le premier des cinq

Bouddhas principiels (Dhyâni-Buddhas), dont le quatrième régit le cycle actuel et porte le

nom d'«invocation» Amitâbha «Lumière infinie». Vairocana, le «Bouddha solaire», occupe

symboliquement le centre de la Roue céleste et chacun des autres Dhyâni-Buddhas l'un des

quatre points cardinaux, ainsi que nous l'avons signalé précédemment. Au sujet des cinq

« Sagesses » qui leur sont attribuées respectivement - notamment celle de la «Discrimination»
à Amitâbha, régent de l'Ouest - voir M. Pallis, Peaks and Lamas, chap. «The Round of

Existence».



PRAJNAPARAMITA 27

ou «terres» (bhûmis) supra-individuels qui, pour les êtres qui n'ont
pas réalisé cette Identité suprême, séparent le «Ciel» de la «Terre»,
et c'est cet abîme supraformel que franchit mystérieusement, en mode

intemporel et inétendu, le «Corps béatifique» des Bodhisattvas de

Contemplation (Dhyâni-Bodhisattvas), parmi lesquels Avalokiteçvara «le

Seigneur qui regarde en bas» ou Kouan-yin «la Déesse de Compassion»

régissent plus particulièrement le cycle actuel de l'humanité30. Loin
d'infirmer la perspective du Vide, la doctrine du Trikâya la révèle au

contraire «de l'autre côté», en tant que plénitude réalisée31.

Cette doctrine permet aussi de comprendre pourquoi la diffusion
des premières statues représentant la forme humaine du Bouddha coïncide

avec le courant «bhaktique» qui traversa le monde aux premiers
siècles de l'ère chrétienne, époque où commencent à se répandre la

Bhagavadgîta et, précisément, le Bouddhisme de la Grande Voie. Sans

porter atteinte au caractère foncièrement «jnânique » du Mahâyâna, ce

courant servit de véhicule à son expansion. Jusqu'alors, les reliefs

30. On voit que le corps béatifique (sambhoga-kâya) est celui qui s'oppose directement
aux ténèbres de l'ignorance (avidyâ) ; cette opposition apparaît dans le fait qu'il a «un
commencement, mais pas de fin», tandis que l'ignorance, au contraire, est dite «sans commencement,

mais ayant une fin». C'est par là que le «corps de grâce» transforme le corps «qui a

un commencement et une fin» en celui qui est «sans commencement et sans fin».

31. Il est donc très significatif que le Vajrayâna, la troisième voie bouddhique, porte aussi
le nom de Yogâcâra, terme qui signifie exactement «réalisation initiatique». Cette voie
dépourvue de toute «théorie métaphysique » reçut au ce siècle sa formulation la plus connue en
Occident, le vijnânavâda «perspective de la pure conscience», par Asanga et son frère
Vasubandhu (qu'il convertit du Hînayâna au Mahâyâna); elle se résume dans la proposition: «Ces
trois mondes ne sont que Pensée. » Pour comprendre combien est fausse la traduction ordinaire

de vijnânavâda par «idéalisme», il faut savoir que la perspective initiatique consiste,
par définition, à n'envisager le monde que comme un «aspect de l'âme», sans le moindre
égard aux «théories philosophiques». Ajoutons que Çankara, qui s'attaque plus particulièrement

au vijnânavâda, reconnaît lui-même la ressemblance avec Atmâ de son élément fondamental,

Yâlaya-vijnâna ou «Conscience-réceptacle», unique «Sujet» réel de l'illusion
cosmique; le monde n'est pas absolument irréel, disent les Vijnânavâdins, mais il n'a pas la
realité qu'on lui attribue tant qu'on n'a pas réalisé le Vide. Ces précisions permettent de
comprendre pourquoi les Sûtrasde la «troisième voie» bouddhique, celle qui s'est répandue
au-delà de l'Inde, affirment qu'elle est la dernière dans le temps, mais la première dans l'esprit
du Bouddha.



28 JEAN THAMAR

évoquant la vie de Çâkyamuni figuraient ce dernier en mode «aniconic»,
suivant l'expression de Coomaraswamy, c'est-à-dire en remplaçant sa

personne par un symbole (parasol royal, arbre de la bodhi, roue, stûpa,

empreinte des pieds), et cette «absence individuelle» du Bouddha au

milieu des nombreux personnages qui l'entourent est comme la

figuration de la «vacuité du moi», perspective à laquelle s'arrête la Petite

Voie, où la vacuité des choses objectives en elles-mêmes est au nombre

des «questions refusées». Dorénavant, cette iconographie fait place à

son complément inverse : la statue isolée du Bouddha qui, par sa richesse

esthétique, son expression d'«ubiquité intérieure» et sa «présence

totale», évoque non moins suggestivement le dharma-çûnyatâ, la vision

mahâyânique de la vacuité universelle. Cette connexion entre l'apparition

de l'icone du Bouddha et la restauration de son enseignement
originel explique notamment les deux faits suivants : si la statuaire

hînayânique, dont l'éclosion est contemporaine de celle du Mahâyâna, se

reconnaît à sa pauvreté esthétique, c'est que l'image du Bouddha n'y joue

nullement le rôle de «moyen de grâce» initiatique; dans les statues

singhalaises ou siamoises, par exemple, on cherche vainement la

«présence réelle » des six pâramitâs, si manifeste dans les figurations thibé-

taines, chinoises et japonaises du Tathâgata^. Et si, d'autre part, le

courant bhaktique dont nous venons de parler prend dans le Bouddhisme

un caractère sui generis très différent de ses modalités vishnouites ou

chrétiennes, par exemple, c'est parce qu'il s'y modèle sur la doctrine

apophatique et « jhânique » du Vide : la bhakti devient le véhicule
providentiel d'une révélation qui semble la contredire. Issue de ce

contraste, l'icone - picturale ou plastique - du Bouddha illustre d'une

manière particulièrement frappante la coïncidence paradoxale du divin

et de l'humain qui est le propre du «moyen de grâce». Car tandis que

32. Nous ne parlons même pas des Bouddhas du style Gandhâra, où, en raison de 1

influence hellénistique, les vertus bodhisattviques sont totalement absentes, y compris
notamment vîrya-pâramitâ «l'énergie spirituelle». Voir à ce sujet Coomaraswamy, The Origin«}

the Buddha Image (The Art Bulletin, New York University, Juin 1927), où l'auteur réfute«

thèse «grécolâtre» de Foucher.



PRAJNAPARAMITA 1<)

les autres icônes (pratîkas) «objectivent» un principe transcendant qui
deviendra chez l'adorateur un état «subjectif», celle-ci figure directement

et exclusivement cet «état»; objectivant l'absence d'objectiva-
tion - car «nul ne peut voir le voyant de la vision » — l'image du Bouddha

est en quelque sorte le miroir du Soi de celui qui la contemple. Se

contempler soi-même dans cette «présence réelle du Vide dans la

forme», c'est transmuer graduellement le moi et les choses en «une
ombre sur les marches du temple, qui ne soulève pas de poussière », en

«un rayon de lune dans l'eau, qui ne laisse pas de traces», en une

«goutte de rosée qui s'évapore». Celui qui, devant un Bouddha,
récite le Prajhâpâramitâ-Mantra, devient lui-même Prajhâpâramitâ, «Mère
de la Bouddhéité ». Aussi cette Vertu est-elle représentée par une statue

qui se distingue uniquement par la féminité de son corps de celle du
Bouddha faisant le geste de «mettre en mouvement la Roue de la Loi».


	Prajñâpâramitâ

