
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 2 (1948)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHERBESPRECHUNGEN COMPTES RENDUS

Ernest Mackay, Early Indus Civilizations. Second edition, revised and

enlarged by Dorothy Mackay, 169 pp., XXX plates, plans of palace and

adjacent house, 8vo. London, Luzac & Co. Ltd., 1948.

Das im Jahre 1935 erschienene Buch Mackays über die Induskultur (deutsche
Übersetzung Leipzig, Brockhaus, 1938) hat in dieser zweiten Auflage dank den
inzwischen besonders von Amerikanern und Indern vorgenommenen Grabungen eine
bedeutende Bereicherung erfahren, die auch in zahlreichen neuen Abbildungen zum
Ausdruck kommt. Als die erste Fassung entstand, waren erst Mohenjo-daro und

Harappa genauer bekannt; im Winter 193J/36 setzten dann die Grabungen in
Chanhu-daro, etwa 80 Meilen südwestlich von Mohenjo-daro, ein, die eine wesentliche

Erweiterung unserer Kenntnis der Induskultur brachten, denn sie erschlossen
zwei weitere Kulturformen, vor allem die des Jhukar-Volkes ; und die Ähnlichkeit
der von diesem gebrauchten Siegel und Töpferwaren, die sich durchaus von denen
in Harappa unterscheiden, mit solchen aus dem westlichen Anatolien hat zu neuen
Untersuchungen der westlichen Beziehungen der Induskultur angeregt. Die
Bereicherungen des Buches von Mackay beruhen hauptsächlich auf seinem Bericht Chanhu-
daro Excavations 1Ç35/36, American Oriental Series No. 20. - Während man zunächst

angenommen hatte, daß die Stadt Mohenjo-daro keinerlei Befestigungsanlagen besaß,

haben die späteren Grabungen Mackays doch eine große Wahrscheinlichkeit für
das Bestehen solcher erbracht, und die Untersuchungen Mazumdars in dem
Landstreifen zwischen dem Indus und der Grenze Beludschistans haben starke
Befestigungswerke freigelegt, deren eines, Ali Murad, einen Paß beherrscht; dies zeugt
dafür, daß die Indusstädte von wilden Stämmen jenseits des Indus bedroht waren.
Das zentrale Gebäude unter dem Stûpa von Mohenjo-daro, in dem man einen Tempel

vermutet, hat jetzt durch die Forschungen Wheelers in Harappa eine Entsprechung

gefunden, was die Annahme einer Theokratie nach sumerischem Vorbild
weiter zu stützen geeignet ist. Zu den häufigen Darstellungen eines gehörnten Tieres,

das vor einem nicht sicher bestimmten Gegenstand steht, wird auf die bisherigen

Erklärungsversuche (Futterkrippe oder Räuchergefäß) verwiesen ; er hat aber
inzwischen durch W. Koppers (Geographica Helvetica II) eine einleuchtende Deutung
gefunden, indem er darin eine Anpflanzung von Getreidehälmchen erkannte, die in
einem Fruchtbarkeitsritus Verwendung fanden, wie er heute noch bei indischen
Primitivstämmen üblich ist.

Während bei den ersten Ausgrabungen Marshalls noch keine Gräber gefunden
wurden, ist ein solches jetzt in Harappa freigelegt worden, und zeigt eine Form,
die derjenigen von Kish und Ur im 3. Jahrtausend entspricht : die Leiche lag in einer
Holzkiste und war mit allem Nötigen für das Leben im Jenseits versehen. Freilich



148 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

kann es sich hier um das Grab eines ins Indusgebiet verschlagenen Sumerers
handeln. Im übrigen scheinen die Harappa-Leute ihre Toten am Flußufer verbrannt und

die Asche ins Wasser geworfen zu haben. Unter den neuen Einzelfunden ist besonders

bemerkenswert das Fragment eines Maßstabs aus Muschelschalen, dessen
dezimale Graduierung erstaunlich genau ist. Wahrscheinlich bestand er aus mehreren

Teilen, die durch Metallbänder verbunden waren. Durch die Verwendung von

Muschelschalen war die Veränderung der Skala durch Temperaturschwankungen
ausgeschlossen. Die dezimale Teilung von Maßstäben fand sich auch auf proto-
elamischen Täfelchen und in Jemdet Nasr, was aufs neue für die westliche
Beeinflussung der Induskultur spricht. Unter den Malereien auf Tongefaßen sind
verschiedene Tierdarstellungen von Interesse (Antilopen und Vögel zwischen Gräsern

oder Blättern, auf Bäumen oder Buschreihen). Ein bemalter Krug zeigt reihenweise

angeordnete Tiere, ein in Elam und Sumer bekanntes Motiv, wohl auf einem von

dort importierten Stück. Menschliche Figuren sind bisher auf den Töpferwaren von

Mohenjo-daro nicht gefunden worden, dagegen zeigt eine Scherbe von Harappa das

Bild eines Mannes mit Kind.
Die Annahme, daß die Induskultur keine Steinwerkzeuge mehr gekannt habe, ist

auch durch die Grabungen von Chanhu-daro bestätigt worden, wo man bis in eine

Tiefe von 28 Fuß vorstieß, aber keine Spuren des Neolithikums fand. Für die

Datierung der Induskultur haben sich ebenfalls neue Gesichtspunkte ergeben, indem

man jetzt, besonders infolge der Neuorientierung der mesopotamischen Chronologie,

annimmt, daß die Harappakultur bis ins 17., ja ins 16. Jahrhundert
herabreiche, also etwa in die Zeit, da die ersten Arier in Iran auftauchen. Infolgedessen

ist die Möglichkeit in Betracht zu ziehen, daß das später anzusetzende Jhukar-Volk
bereits ein Vorläufer der arischen Invasion Indiens war. Die Ähnlichkeiten der

Jhukar-Siegel mit solchen aus Kappadokien würden ebenfalls dafür sprechen. Was

die Indusschrift betrifft, wird der Versuch des Paters Heras, sie als proto-dravidisch
zu erweisen, wohl etwas zu günstig beurteilt, während die immerhin ernstzunehmende

Anknüpfung an die hethitischen Hieroglyphen durch Hrozny gar nicht
erwähnt wird (außer im Literaturverzeichnis). Ob die Theorie indischer Forscher,

besonders von Barua, welche die Indusschrift aus gewissen Zeichen der Tantra-

literatur erklären will, begründet ist, kann erst nähere Prüfung erweisen. Solange

aber keine längeren Inschriften oder Bilinguen gefunden werden, ist ein Verständnis

der Indusschrift wohl ausgeschlossen. E. Abegg

Ananda K. Coomaraswamy, Time and Eternity. 140 pp., 8V0. Ascona,

Artibus Asiae Publishers, 1947.

Spekulationen über das Wesen der Zeit setzen in Indien schon sehr früh ein, und

alle späteren Systeme haben sich mit ihm auseinandergesetzt, wobei die Zeitfunk-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I49

tion je nach den allgemeinen Voraussetzungen derselben wechselvolle Bestimmungen

erfuhr. Ein philosophischer Hymnus des Atharvaveda lehrt die Zeit, Kala, als

schöpferisches Prinzip ; sie hat alle Wesen hervorgebracht und überdauert sie alle ;

was war und was sein wird, muß sich, von ihr getrieben, entfalten ; in ihr geschieht
der Sonne Auf- und Untergang, in ihr ruht der weite Himmel. Es liegt dieser
Auffassung die primitive Vorstellung zugrunde, daß was in der Zeit erfolge, auch durch

sie geschehe. Spätere Systeme, so dasjenige der Jaina, sehen umgekehrt in der Zeit
ein zerstörendes Prinzip, wobei eine analoge Überlegung wirksam war: weil die

Dinge im Verlaufe der Zeit vergehen, wird die Zeit als Ursache dieser Vergänglichkeit

aufgefaßt. So wird dann in der Maitri-Upanishad die Zeit zur zerstörenden
Macht und damit ebenfalls zum Prinzip aller Dinge, zum Inbegriff der Notwendigkeit

und damit zur obersten Schicksalsmacht. Auch in den philosophischen Partien
des Mahâbhârata wird eine Zeitphilosophie in diesem Sinne vertreten. Neben solche

Betrachtungen über den Zeitverlaufund seine Wirkungen treten nun aber schon
in den ältesten Upanishaden Versuche auf, einen Standort jenseits der empirischen
Zeit zu finden ; sie erscheinen in der Form, daß dem Brahman als übersinnlichem
Weltgrund jede zeitliche Bestimmung abgesprochen wird, was freilich noch durch

ganz primitive Bilder zum Ausdruck kommt: es ist ohne Früheres und Späteres,
Herr über Vergangenheit und Zukunft; und wenn es mit Moment und Ewigkeit
verglichen wird - wobei als Symbol des Momentanen der Blitz oder das Aufsteigen
einer Vorstellung im Bewußtsein dient —, so soll dadurch seine Zeitlosigkeit zum
Ausdruck gebracht werden, die dann im Vêdânta als ewige Gegenwart bestimmt
wurde, vergleichbar dem nunc stans der mittelalterlichen Philosophie. Dies
Verhältnis von empirischem Zeitverlauf und überzeitlichem Sein hat das letzte Werk
von A. K. Coomaraswamy zum Ausgangspunkt genommen. Auf Grund einer erstaunlichen

Belesenheit in der philosophischen Literatur Indiens, des Islams und des

Abendlandes verfolgt der Verfasser, dessen Lebenswerk sonst auf dem Gebiete der
indischen Kunstgeschichte und Symbolik lag, die Gestaltungen dieses großen Gegensatzes

nicht nur im indischen Denken, sondern auch im griechischen, islamischen
und abendländischen bis in die neuesten Entwicklungen hinein. Man vermißt eine
Behandlung der iranischen Lehre, welche zwischen der begrenzten und gegliederten
Zeit, in der sich die Geschichte des Universums abspielt, und der unbegrenzten,
dem Zervân akarana, die eigentlich zeitlose Ewigkeit ist, unterscheidet. In dem
Buche von Coomaraswamy ist die Dokumentation eine so reiche und vielgestaltige,
daß es nicht immer leicht fällt, die leitenden Gedanken festzuhalten, da sie durch
eine Unmenge von Zitaten, die nach Ort und Zeit bunt durcheinandergehen, fast
verschüttet werden ; sie eröffnen den Blick für überraschende Parallelen zwischen
räumlich und zeitlich weit auseinanderliegenden Gedankenkreisen und entgehen
dabei nicht immer der Gefahr, aus ganz verschiedenen Voraussetzungen Erwachsenes

zu vereinen. Die Betrachtung der indischen Lehren von der Zeit, wie sie von



ITO BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

der Naturphilosophie entwickelt wurden, zeigt weitgehende Zusammenhänge mit
der Atomistik, indem hier die Zeitmomente, in die der Zeitverlaufgegliedert wird,
den Atomen als letzten Elementen der Materie entsprechen, aber auch den

Raumpunkten, welche diese Atome einnehmen. Damit ist verwandt die buddhistische

Auffassung vom Zeitverlauf, die hier in den größeren Zusammenhang der Lehre von

der allgemeinen Vergänglichkeit trat, wie sie am extremsten vom Kshanikavâda

vertreten wurde. Wenn hier jeder Zeitmoment die drei Komponenten des Werdens,
Seins und Vergehens in sich enthält, so gibt Coomaraswamy dazu den interessanten

Hinweis auf die hinduistischen Trimurti-Götter, welche dieselbe Dreiheit
symbolisieren. Im Gegensatz zur Jaina-Philosophie und den naturphilosophischen Lehren

betrachtete der Buddhismus die Zeit als rein subjektives Phänomen, und dem

ewigen Fluß derselben tritt dann das Nirvana als ein Festes, Zeitloses gegenüber, darin

dem Brahman des Vêdânta vergleichbar. Wenn auch die griechische Philosophie

von ganz anderen Voraussetzungen ausging als die indische, ist sie doch zu ganz
ähnlichen Unterscheidungen zwischen Zeit und Zeitlosigkeit gelangt, und bei Plato und

Aristoteles steht das Zeitproblem ebenfalls in engem Zusammenhang mit dem
Atomismus. Die Ausstrahlungen dieser griechischen Gedanken sind dann einerseits in

der islamischen Philosophie, anderseits in der mittelalterlichen zu finden, wie sie in

dem Buche Coomaraswamys bis in alle ihre feinsten Verzweigungen verfolgt werden.

So ist dies Werk eines der letzten Vertreter des Ramakrishnakreises eine umfassende

Orientierung über eines der bedeutsamsten philosophiegeschichtlichen Probleme,
und ein letztes Zeugnis der weltumspannenden geistigen Schau seines Verfassers.

E. Abegg

William Cohn, Chinese Painting. 111 S., 224 Tafeln, 46 Abb. im Text.

London, Phaidon Press, 1948.

Wenn man der Geschichte der chinesischen Malerei nachgeht, wenn man
versucht, dem Lauf ihrer Entwicklung zu folgen, so stößt man auf Schwierigkeiten,
über welche selbst die zahlreichen Spezialarbeiten der letzten Jahre nicht hinweghelfen.

Der Mangel an verbürgtem Material und die Tatsache, daß sich die Ansichten der

Fachgelehrten in bezug auf Zuschreibungen und Datierungen vielfach widersprechen,

wirken jeder systematischen Untersuchung nach dieser Richtung hindernd

entgegen.
Auch das vorliegende Buch ist in diesem Belang durchaus nicht ermutigend. Auch

hier wird im ersten Kapitel festgestellt, daß alle Grundlagen für das sichere Erkennen

einer Entwicklungslinie in dem Gesamtwerk, besonders aber in den älteren

entscheidenden Perioden der chinesischen Malerei fehlen.
Wenn trotz dieser Erkenntnis die folgenden Kapitel - über alle Lücken der For-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ICI

schung hinweg - ein wunderbar geschlossenes Bild von Art und Wesen dieser Kunst
geben, so liegt dies an der persönlichen Einstellung des Verfassers zu seinem Gegenstand,

an dem tiefen Versenken in die chinesische Geisteswelt, die seiner
Bildbetrachtung zugrunde liegt: in demutvoller Ehrfurcht vor dem Werk und seiner
künstlerischen Gestaltung gelangt er zu einem sicheren Erfassen jeder Einzelheit der

Bildkomposition, zu einem einfühlenden Verständnis für das «Jenseits des Künstlers

» und dessen suggestive Wirkung auf den Beschauer.

Im Wege dieser Forschungsmethode, die, bei aller Berücksichtigung geschichtlichen

Geschehens, vor allem auf Sinn und Wesen der Kunst eingeht, gelingt es dem

Autor, unabhängig von Quellen, Zuschreibungen, Inschriften und Tradition, die

wichtigsten Merkmale der chinesischen Malerei erkennbar zu machen, ihre
grundlegenden Eigenschaften, Material, Technik, Gegenstand, Form und Inhalt festzustellen

und dem Leser ihren geheimnisvollen Zauber zu erschließen.
Auf ganzseitigen Tafeln und vielen Textabbildungen sind sorgfaltig gewählte

Beispiele chinesischer Malerei aus siebzehn Jahrhunderten gegeben. Zum Teil rühmlich
Bekanntes, zum Teil auch bisher Unbekanntes aus chinesischen, japanischen,
amerikanischen und englischen Sammlungen.

Das vergeistigte Bildnis des Fu Shêng, dem Dichtermaler Wang Wei zugeschrieben,

wird in der europäischen Fachliteratur meines Wissens zum erstenmal
veröffentlicht, ebenso die von allem Irdischen gelöste Darstellung des Patriarchen Hui-
nêng, von dem Priestermaler Shuai-wêng. Dazu noch schöne unbekannte Genrebilder

und Landschaften aus späteren Perioden. Eine Auswahl, die in ihrer Gesamtheit

nicht nur geeignet ist, die örtlichen und zeitlichen Verschiedenheiten innerhalb
der chinesischen Malerei erkennen zu lassen, sondern auch ihr ch'i yün, ihren
seelischen Gehalt, zu erfassen und ihren einzigartigen Reiz schauend zu genießen.

Der knapp gehaltene, mit jedem Wort an das Künstlerisch-Wesentliche gebundene

Text wird durch aufschlußreiche Fußnoten unterstützt und wirksam ergänzt -
wenn diese auch manchmal zum Widerspruch anregen. So ist beispielsweise die

Datierung des berühmten, einstmals Wang Wei zugeschriebenen «Wasserfalls » in
die Zeit der Süd-Sung nicht recht glaubhaft: die gigantischen, mit wilden Pinselhieben

des p'o-mo auf die Bildfläche hingeworfenen Berg- und Wassermassen, ohne

Andeutung von Horizont, ohne jedes Lebewesen, scheinen in ihrer elementaren
Gewalt nicht dem Kunstvollen der genannten Epoche zu entstammen. Sowohl der
Bildaufbau als auch die malerische Behandlung würden doch eher dem Stil der
kraftvollen T'ang-Zeit entsprechen. Man wäre eher geneigt, vor diesem «Wasserfall

» an den Einfluß eines Meisters wie Wu Tao-tzu zu denken als an die von Luft
und Weite erfüllten Visionen der Sung-Maler.

Abschließend sei besonders auf die schöne buchtechnische Ausstattung dieser
Publikation verwiesen und auf ihren trotzdem leicht erschwinglichen Preis.

M. Stiassny



IÇ2 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Gustav Ecke, Chinese Domestic Furniture. i6i plates, illustrating 122

pieces, of which 21 in measured drawings ; with an Introduction of VI and

40 pages, 2 c text figures. Peking, Editions H.Vetch, 1944.

Dr. G.Ecke's imposing portfolio assembles, for the first time, selected material
of Chinese domestic furniture, which he discusses in his introduction. No doubt

this will remain a standard work on the subject, even if future investigation should

correct some of the author's views or hypotheses and supply more material. It is

all the more regrettable that the edition of this important work has been limited
to 200 copies only, that its price is practically inaccessible for the average purse of

those most interested, i.e. the scholars, and that the collotype reproductions are

of a very unequal quality and, technically and aesthetically, seldom entirely
satisfactory.

The Chinese domestic furniture as presented by Dr. Ecke, excludes the palace

show pieces, the heavily carved and ornamented export horrors, and even the

lacquered furniture, the only type of Chinese furniture to which Western authors—

O.Roche and M.Dupont—till now, and already some twenty years ago, have
devoted noted publications. Instead of these kinds of Chinese furniture over which

many Westerners hitherto used to marvel, Dr. Ecke reveals the true marvels of a

much more distinguished, and "classic" art of cabinet-making : that which
furnished the homes of the "gentry", the cultivated upper-class, whose treasures

remained practically hidden from the eyes of Westerners as long as the exclusive

social traditions withstood the onset of modern occidental civilization. On the

other hand, Dr. Ecke does not concern himself with popular or rustic furniture.
The type of furniture which Dr. Ecke brings forward, emphasizes the plain structural

forms and uses, if any, the most sober ornaments. With descriptions and
pictures (there are many excellent drawings besides photographs) Dr. Ecke discloses

to us this remarkable art in all its features and in important details such as the

exemplary wood-work technique. This art reached its climax at the beginning of

the Ming dynasty, in about 1400 A. D., and began to degenerate in the 16th century,
with the progressive scarceness of the best rosewoods it depended on.

The wide scale of Dr. Ecke's work is shown in the fact that he tries also to trace

the history of his subject from the beginnings of Chinese civilization, i.e. from the

Shang remains, but his interpretation of these documents calls for some reservation

(cf. my more extensive review in Artibus Asia, XI/4). The high value of Dr. Ecke's

publication, however, consists in making known the most distinguished Chinese

domestic furniture in its full development and the competent technical and aesthetic

appreciation of this art. E. H.v. Tscharner



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS IÇ3

Franz Kiichi Numazawa, Die Weltanfänge in der japanischen Mythologie.

481 S., 8°. Internationale Schriftenreihe für soziale und politische
Wissenschaften, Ethnologische Reihe, Band II. Librairie du Recueil Sirey,
Paris. - Luzern, Verlag Josef Stocker, 1946.

Eine Untersuchung der ältesten japanischen Kosmogonie im Hinblick auf die

Frage, ob wir es hier mit einer selbständigen japanischen Schöpfung zu tun haben

oder mit der Verarbeitung literarischen Gutes aus China. In den beiden ersten
Hauptabschnitten seines Buches, die «Der chinesische Einfluß auf die japanischen
Mythen der Weltanfänge» und «Darlegung der Izanagi-Izanami-Mythe » betitelt
sind, kommt der Autor zu dem Schluß, es ließen sich unleugbar Parallelen zu
möglichen chinesischen Quellen nachweisen, die aber mit den Mitteln reiner Textkritik
niemals den Beweis eines tatsächlichen ideellen Zusammenhanges erbrächten.
Ausgehend von gewissen Ähnlichkeiten zwischen den Prinzipien Yin und Yang mit dem

Urelternpaar Izanagi-Izanami, wird daher im dritten Hauptabschnitt, «Ethnologische

Deutung der Izanagi-Izanami-Mythe als Mythe der Trennung von Himmel und
Erde», zur ethnologisch-mythologischen Deutung gegriffen.

Das Ergebnis der gesamten Arbeit läßt sich in die Worte zusammenfassen: «In
Indien wie in Persien haben wir zwar rein kosmogonische Mythen über Trennung
von Himmel und Erde getroffen, aber kaum eine über die Himmelsvertreibung. Mir
scheint, daß der Ausgangsort der letzteren bei den indochinesischen und indonesischen

Völkern zu suchen ist. Direkt kann ich es zwar mit Sicherheit nicht
nachweisen. Aber wir haben festgestellt, daß diese Mythen das Produkt eines
mutterrechtlichen Kulturkreises sind. Die Heimat dieses Kulturkreises ist nun die Gegend
der östlichen Abhänge des Himalaja mit den Flußtälern des Ganges, Brahmaputra,
Irawaddy und anderer Ströme. So dürfen wir sagen, daß das Gebiet, wo unsere
Mythen am dichtesten, und zwar in ihren typischen Zügen, verbreitet sind, mit
dieser Heimat des muterrechtlichen Kulturkreises ungefähr zusammenfällt

Das Mutterrecht bildet unzweideutig die Grundlage unserer Izanagi-Izanami-
Mythe. Ich glaube, daß auch diese japanische Mythe ebenso wie die chinesische mit
dem indochinesischen Mutterrecht in Zusammenhang steht. Dann können wir
unsere Mythe in ihrem grundlegenden Teil auch direkt aus einer gemeinindochinesischen

Urzeit herleiten.»
Der Wert dieser sehr eindringlichen Arbeit liegt also nicht darin, daß sie eine

eindeutige Stellungnahme erlaubt und Sicherheit gibt, sondern in dem Hinweis auf
neue Gesichtspunkte. Bedauerlich bleibt, daß weder Kanji (Schriftzeichen), noch
die chinesische Aussprache verschiedener Begriffe angegeben werden. Zusammen
mit der Streichung einiger den Fluß der Darstellung stark hemmender Wiederholungen

würde dies die Lektüre um vieles erleichtern. W. M. Treichinger



IÇ4 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Hokusai 1JÓ0-1849. The Work of Hokusai. Woodcuts, Illustrated Books,

Drawings and Paintings : A Catalogue of an Exhibition held on the occasion

of the Centenary of his Death. Preface by Basil Gray. 32 pp., 9

plates. London, British Museum, 1948.

Das britische Museum feiert den hundertsten Todestag des japanischen Malers

und Holzschnittmeisters mit einer Gedächtnisausstellung, in der über 200
Farbholzschnitte, Bücher, Kakemonos und Tuschskizzen aus den Museumsbeständen in
erlesenster Qualität gezeigt werden. Der sorgfältig bearbeitete Katalog enthält für

jedes Bild alle feststellbaren Daten, wie Entstehungsjahr, Format, Signatur, Stempel,

Verleger, Ursprungssammlung und Datum des Ankaufs.
Wer immer die herrlichen Bestände des Museums an Hokusai-Holzschnitten vor

dem Kriege kannte, wird voller Bewunderung dafür sein, daß es dem britischen

Museum gelungen ist, in der Zwischenzeit seinen Hokusai-Besitz so großartig
auszubauen. Mehr als ein Viertel aller ausgestellten Werke sind Erwerbungen nach

193 c. So wurde es beispielsweise auch möglich, die Reihe der «36 Fujibilder»
vollständig auszustellen. Bekanntlich hatte ja Hokusai die einst mit «36 Fujibilder»
betitelte Reihe auf 46 Bilder erhöht, die nun erstmals vollzählig gezeigt werden. Für

den Umschlagtitel des Kataloges hat man in reizvoller Art das Titelblatt von Hokusais

«Gwakyo»-Buch (1818) verwendet; die farbige Beilage reproduziert das

wunderbare Blatt des Wasserfalls von Ono aus der Arthur Morrison Collection, und die

Schwarz-Weiß-Bilder sind hauptsächlich den Tuschskizzen gewidmet. Der Katalog

legt Zeugnis ab von einer sehr sorgfältig bearbeiteten und schönen Ausstellung, die

versucht, dem Riesenwerk dieses Titanen dadurch gerecht zu werden, daß man in

kleiner Auswahl die Juwelen seines Schaffens zeigt. W. Boller

ZUR BESPRECHUNG ERHALTENE BÜCHER • LIVRES REÇUS

J. J. L. Duyvendak, China tegen de Westerkim. Derde herziene druk. Haarlem, de Er¬

ven F.Bohn N.V., 1948.

W. Eberhard, Chinas Geschichte. Bern, A. Francke Verlag, 1948.

Otto Fischer, Chinesische Plastik. München, R.Piper & Co. Verlag, 1948.

Heinrich Zimmer, Myths and Symbols in Indian Art and Civilization. Edited byJ. Campbell.

New York, Pantheon Books, 1946 (2nd Printing 1947).

Heinrich Zimmer, The King and the Corpse. Edited by J. Campbell. NewYork,
Pantheon Books, 1948.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

