
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 2 (1948)

Heft: 3-4

Artikel: Le Sassounacan : épopée arménienne

Autor: Gaspard, Armand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SASSOUNACAN, EPOPEE ARMENIENNE

PAR ARMAND GASPARD

Le problème de la création épique ne cesse de préoccuper les spécialistes.

Bédier et plusieurs autres romanistes ont eu le mérite de réfuter
les théories qu'une Ecole allemande, représentée par Lachmann, Wolf
et les Grimm, soutenait au siècle dernier en assignant aux poèmes

épiques une origine essentiellement populaire. Mais en rejetant l'idée
selon laquelle des cantilènes seraient à l'origine des épopées, en tenant

pour certaine la genèse savante des chansons de geste sous le double

effet de l'influence des clercs et des jongleurs occupés les premiers à

édifier, les seconds à récréer les publics de pèlerins, l'Ecole française
s'est montrée elle-même trop catégorique. Au cours des dernières
années, plusieurs savants ont été amenés à corriger certaines propositions
formulées par Bédier et ses disciples et à trouver dans certaines épopées

une émanation du génie populaire.
Dès avant la guerre, M.Robert Fawtier1, professeur à la Sorbonne,

a combattu les thèses de Joseph Bédier sur son propre terrain. Il a

démontré que la Chanson de Roland trouve son origine dans le souvenir
du désastre de Roncevaux ainsi que la tradition orale l'a conservé, dans

le peuple, pendant plusieurs générations. Si au cours du XIe siècle un
texte de construction parfaite a été rédigé, c'est que le poème, germé
dans la conscience des masses, était parvenu à maturité. A ce stade, il
n'en demeure pas moins, selon Fawtier, populaire d'inspiration, échappant

à l'emprise des clercs et gardant cette simplicité, fruste parfois,
qui en fait la grandeur.

L'année dernière, un autre romaniste, le professeur René Louis*, a

publié trois volumes soutenant la même argumentation en ce qui con-

i. Robert Fawtier: La Chanson de Roland. Etude historique. Paris, 1933.
2. René Louis : Gitan, comte de Vienne, et sesfondations monastiques. - Girart, comte de Vienne,

dans les Chansons de Geste. Auxerre, Imprimeries Modernes, 1947. - On trouve aussi la forme
«Girard.»



98 ARMAND GASPARD

cerne les chants sur Girart de Vienne et du Roussillon. Grâce à une

exégèse serrée de documents jusqu'alors ignorés, dont il a personnellement

vérifié, par des fouilles, les données topographiques, le savant

français a pu suivre la trace de ballades éparses qui se sont graduellement

transformées, agglomérées, agencées finalement en un vaste

poème: la chanson de geste. Or, celle-ci conserve encore, dans sa

rédaction définitive, «l'ambiance populaire qui a toujours favorisé

l'inspiration des compositeurs de complaintes et de cantilènes ».

L'influence de Bédier avait été si forte, un temps, qu'il était parvenu
à rallier à ses conceptions non seulement la plupart des romanistes, mais

encore les hellénistes, les slavisants et les orientalistes. Tous prétendaient

démontrer à leur tour que les épopées dont ils s'occupaient, loin
d'être l'émanation du génie populaire, n'étaient que l'arrangement de

morceaux empruntés aux chroniques ou aux ménologes.
Dans ce domaine également, il a fallu remonter le courant et faire la

part des traditions orales et de la création populaire dans l'agencement
des épopées. Le célèbre byzantiniste Henri Grégoire, aidé de son

collègue Goosens, professeur comme lui à l'université de Bruxelles, a

définitivement établi qu'à la base de la Chanson de Digénis Akritasi se

trouvent des lais, des cantilènes colportés par des aèdes et que la
population des thèmes euphratésiens de l'Empire s'est transmise de génération

en génération jusqu'à ce qu'un poète-assembleur les ait réunis en

une œuvre littéraire.
Cependant ces travaux se font sur des poèmes épiques qui, depuis des

siècles, sinon des millénaires, ont reçu leur forme définitive. Il y a pourtant

dans le monde deux épopées essentiellement populaires encore

«vivantes», dont l'une, à tout le moins, prolonge son existence de

geste parlée.

3. La Chanson d'Akritas, composée au X« siècle par un rapsode resté anonyme, sur la

base de cantilènes conservées par tradition orale depuis la fin du Ville siècle, n'a été

découverte qu'en 1870 à Trébizonde. Emile Legrand en a présenté la première version
française à la fin du siècle dernier (Paris, Edition Maisonneuve, 187 c). Henri Grégoire a publié



LE SASSOUNACAN, EPOP EE ARM ENIENNE 99

La première est le Kalevala finlandais, resté purement oral jusqu'au
milieu du siècle dernier, dont le Lausannois J.-L.Perret4 a donné en

1931 une traduction française intégrale. La seconde est le Sassounacan

arménien, découvert autour de 187c seulement, à la fin de l'époque
romantique, par le Père Servantsdiantz. La fixation écrite du poème,
dont on connaît une quarantaine de variantes, n'a cependant pas

interrompu le cycle de tradition orale. Il y a une quinzaine d'années, des

chercheurs pouvaient encore recueillir de la bouche de campagnards
illétrés de Transcaucasie certains fragments du poème dont quelques

épisodes suivent d'ailleurs l'évolution du temps et s'enrichissent de

thèmes nouveaux.
Malheureusement le document que constitue la chanson de geste

arménienne n'est accessible qu'à quelques personnes seulement. Il existe,
à notre connaissance, deux recueils complets du Sassounacan, publiés, le

premier en U.R.S.S.5, à l'occasion du millénaire de l'épopée commémoré

peu avant la guerre, le second à Paris en 1942 par M. DikranTchi-
touny6. Avec 9Ç6 laisses7 et plus de 10 000 vers, cette version, celle de

Sparkert (au sud du Plateau arménien), est seule à contenir le cycle
intégral de l'épopée. Elle a été transcrite d'après la narration d'un paysan
illétré nommé Kantcho de la famille de Maretcantz, tel que le chercheur
1 '

a recueillie en 19o 7. Il n 'existe toutefois pas de traduction de ces textes.
En 1933, Frédéric Macler a publié, dans son second volume de contes,

légendes et épopées populaires d'Arménie, le récit de Sanassar et Bag-
dassar et celui de David et Mehèr d'après la variante de Moks, transcrite

par S. Haï Kouni dans l'anthologie d'Eminian, parue à Moscou en
19018. En 194c, nous avons publié une adaptation française du poème

depuis lors de nombreuses études spéciales sur les chants akritiques, notamment dans
l'Antiquité classique, à Louvain, et dans Byzantion, à Bruxelles et New-York.

4. J.-L.Perret. Le Kalevala. Paris, Payot, 1931.
c. Sasnah Dzrèr (Les Dzours de Sassoun). Erevan, 1936.
6. Dikran Tchitouny. Sassounacan. Paris, Imprimeries Araxes, 1942.
7. Tirade d'une chanson de geste.
8. Librairie orientaliste Geuthner, Paris.



lOO ARMAND GASPARD

que Hovhannès Toumanian a composé sur le personnage central de l'épopée9.

Mais il s'agit, dans le texte original déjà, d'une version littérairement

élaguée et concernant un fragment seulement de la chanson de geste.
Celle-ci comporte en réalité sept branches et relate sous une forme

fabuleuse l'histoire d'une dynastie légendaire — la Maison des Paladins"

- représentée par les Dzours, sorte de demi-dieux truculents, grands

pourfendeurs d'infidèles, vainqueurs des dragons et des dêvs, chasseurs

intrépides et ravisseurs de filles.
La première branche», celle de Sanassar et Bagdassar, expose d'abord

les relations entre le roi des Arméniens, Pap'Astghic, et le roi des

Gentils, Sinam Khan. Celui-ci obtient d'épouser la propre fille du

monarque chrétien. Il en a deux fils, Sanassar et Bagdassar — ou Atramélik -
qui deviennent des géants. Pour échapper à la mort que leur réserve

leur père, dans la crainte de les élever à sa cour, les deux frères
s'enfuient et après de multiples péripéties, marquées par la quête de la

source sacrée des Héros, ils s'installent dans un réduit montagneux où

ils fondent une cité: Sassoun".

La seconde branche conte les hauts faits du fils de Sanassar, Mehèr le

Lion ou le Géant - Arioudz Mehèr ou Tchodj Mehèr - ses combats contre le

lutteur à l'Armure d'Acier, la délivrance de la princesse Astghic,
captive du Dêv blanc. De sa nombreuse descendance - Petit-Moineau,
Beau-Chanteur, Veki le Poltron — c'est David-Mehèr qui a retenu
l'attention des conteurs. Ceux-ci nous ont laissé le récit de ses aventures

amoureuses avec la Dame de Misr".
David de Sassoun, appelé aussi Thelol, le Bègue, qui succède à David-

Mehèr, est le personnage principal de la chanson de geste. Sorte de

géant naïf et débrouillard, candide et héroïque, il incarne la résistance

9. Armand Gaspard: La Geste de David le Sassouniote. Genève, Editions de la Frégate, 194$.

10. Aznants Toun.

11. Le haut canton de Sassoun se situe à l'ouest du lac de Van, entre le cours supérieur
de I'Euphrate oriental et un affluent du Tigre occidental, au sud de la ville de Mouch. Plus

exactement entre la chaîne de Sevsar et celle de Seghansar.

12. La Reine d'Arabie.



LE SASSOUNACAN, EPOPEE ARMENIENNE loi
de son peuple contre le cruel et tyrannique Msramélik qui personnifie
la force brutale et l'esprit de domination.

La cinquième branche de l'épopée, celle de Mehèr-le-Jeune se rattache

au cycle des mythes prométhéens. En effet, ce prince a été enfermé

avec son palefroi dans le rocher de Tosp, situé à l'ouest de la citadelle
de Van, où depuis des siècles il attend l'heure de la délivrance tandis

que tourne la Roue du Destin13.

Les deux dernières branches, beaucoup plus brèves, et qui ne se

rencontrent que dans très peu de variantes, présentent un moindre intérêt.
Les récits sur Baron Ter-Nersès et ses fils, comme ceux qui concernent
Hamza-Pahlavan, mettent en relief une période d'anarchie et de

tourments qui succède au règne de la grande lignée des Dzours.

Quels sont les événements historiques qui ont servi de canevas à

l'épopée Il est étonnant de constater que les premiers vers du Sassounacan

mettent en vedette des personnages qui ont vécu au VIIe siècle

avant notre ère. L'Ancien Testament mentionne l'assassinat du roi d'Assyrie

Senchérib — le Sinam khan de la chanson - par Atramélik (Bagdassar)

et Saretsar (Sanassar) qui s'enfuirent ensuite au pays d'Ararat ou
d'Ourartou14. Cet événement est également relaté par des textes
cunéiformes, notamment les tablettes de Scheil et très particulièrement
le prisme d'Asharaddon publié en 1914. Dans son ouvrage posthume
sur l'histoire ancienne de l'Arménie, Nicolas Adontz propose l'explication

suivante: l'un des cinq fils de Sénekerim, Arad-Ninlil, tua son

père en 681 et monta sur le trône d'Assyrie. Il en fut chassé par son
frère Asharaddon, ce qui l'obligea à chercher refuge en Ourartou avec
l'un de ses partisans, Nebô-Saresar. La légende en a fait un frère d'Arad-
Ninlil dont le nom a été déformé en Atramélik15.

Grâce à ces données historiques, on peut supposer que les Dzours de

13. Tchahri Felek.
14. II Rois, XIX, 37 et Esaïe, XXXVII, 38.
1 c. Adontz, Histoire d'Arménie du Xe au Xle siècle, Paris 1946. p. I2çss.



I02 ARMAND GASPARD

la légende correspondent aux descendants des princes ourartiens qui

régnèrent sur le pays de Van avant l'arrivée des Arméniens et se

distinguèrent par leur lutte contre Ninive. Un historien arménien du IXe

siècle, Thomas Ardzrouni16, fait allusion à cette origine fabuleuse dans

l'une de ses chroniques concernant les habitants du Sassoun. Il décrit

ces montagnards comme une population rude, peu évoluée, sauvage de

mœurs, parlant un langage baroque et inintelligible et ajoute: «Tous

sont des paysans d'Assyrie venus à la suite d'Atramélik (Bagdassar) et de

Sanassar, les deux fils de Sénekerim, roi d'Assyrie et de Ninive. Pour

cette raison ils se nomment eux-mêmes Sanasnai.» A cause de cette

origine reculée, M. Tchitouny a voulu voir dans les branches suivantes

de la lignée des Dzours l'histoire légendaire de la dynastie des Arsa-

cides. Il identifie David-Mehèr avec Khosrov - ou Chosroès - le Grand

(217-238), Mehèr-le-Jeune avec Khosrov le Jeune (331—339), tandis

qu'entre deux, David correspondrait à Tiridate III, sous le règne
duquel l'Arménie passa du paganisme au christianisme en 303.

En dépit de nombreuses preuves que le savant arménien apporte à

l'appui de sa thèse, ce rapprochement de la légende avec l'histoire de

la seconde dynastie arménienne n'emporte pas la conviction. Les

événements qui sont à l'origne des chants sassouniotes paraissent remonter

plutôt au premier millénaire de notre ère, ainsi qu'en témoignent les

recherches faites par d'autres spécialistes, en Union soviétique. Les

rapsodes qui ont chanté les événements de cette période ont fait sans

doute quelques emprunts à des traditions plus anciennes, mais il
faudrait clairement déceler tous les cas d'interpolation.

M. Tchitouny déclare lui-même, dans sa préface, avoir découvert

dans l'Histoire d'Arménie du Père Tchamtchian, publiée à Venise en

1796, un épisode qui correspond très exactement aux cinquante
premières stances de sa version, c'est-à-dire à la narration sur Sanassar et

Bagdassar. Il s'agit du mariage de la fille d'un seigneur d'Arménie et du

ié. M-F. Brosset: Histoire des Ardzrouni par Thomas Ardzrouni. Collection des historiens

arméniens: Saint-Pétersbourg, 1869 et Paris, 1874.



LE SASSOUNACAN, EPOPEE ARMENIENNE I03

prince mongol Ghazan khan, prédécesseur de Tamerlan et contemporain

du roi Hetoum III7 de Cilicie, qui régna à la fin du XIIIe siècle sur
la Haute-Arménie.

C'est bien au moyen-âge qu'il faut situer les événements qui ont
donné naissance aux récitatifs colportés ensuite par les aèdes, de village
en village, des siècles durant, pour en perpétuer le souvenir. Agglomérés

peu à peu, enrichis d'éléments plus anciens, ou, parfois, contemporains

du narrateur, ils ont formé finalement le Sassounacan tel qu'il nous
est parvenu.

Une première série d'événements aurait une portée locale : il s'agit
des récits provenant de l'histoire de la famille des princes Mamikonian

qui, depuis le IIIe siècle, avait pour fief le Daron, province qui englobe
le canton de Sassoun. C'est ainsi que l'on pourrait retrouver, dans la

chanson de geste, des passages se rapportant à l'expédition entreprise

par les Sassouniotes en 8ri contre la ville de Daron — ancien nom de

Mouch — où ils massacrèrent l'émir Youssouf, fils d'Abou Seth, et sa

garde, pour venger le prince Bagrat Mamikonian que cet émir avait

dépossédé. De même on a pu rapprocher l'idylle de David et de Sandoukht
hanoum dans les roseraies royales avec le récit des noces de Mouchègh
Mamikonian. Son fils Thornik, ayant recruté une armée parmi les

montagnards du Sassoun, repoussa en ior8 une invasion des Turcs Seldjou-
kides qu'il défit près du couvent du Précurseur, reprenant tout leur
butin et délivrant les captifs : encore un événement conservé dans la

chanson de geste. Il serait encore possible de déceler, peut-être, des

allusions aux luttes de l'atabek Ilidigouz et de Vikèn Mamikonian,

seigneur de Sassoun, autour de 11 col8.

17. Dans sa Chronica — texte déposé à la Bibliothèque nationale à Paris, p. 246 - l'archevêque

saint Antonin de Florence fait également allusion à cet événement. «Cassanus - Ghazan
khan - quis fuerit &_ quamado ad Christi fide cuersus sit ...» M. Tchitouny, qui a fait cette
double découverte, a présenté dans un recueil de contes et de commentaires publié en 1941
à Paris sous le titre Piour Ag, Hazar Ag, une exégèse de ces textes qu'il confronte avec la

légende qu'il a lui-même recueillie - p. 83SS.

18. Adontz, Les Taronites en Arménie et à Byzance, dans Byzantion, X, 193 ç. Voir aussi

Grégoire Makistros.



I04 ARMAND GASPARD

Une autre série d'événements venus se recouper sur la première
concerne la Grande-Arménie et la dynastie des Bagratides. Il s'agit de

certains épisodes de la longue lutte qui opposa, du VIIIe au XIIIe siècle,
les rois d'Arménie et les émirs d'Atrapatakan, vassaux des khalifes de

Bagdad, pour la possession de la ville de Douïn - ou Dovin — capitale
du royaume d'Arménie, et de la vallée voisine du Bagrévant. On peut
reconnaître, dans l'épopée, les échos de ces luttes. C'est ainsi que l'épisode

du tribut refusé, prélude à la guerre entre David et Msramélik,
semble être le récit à peine transformé de l'ouverture des hostilités entre
le roi Achot III et l'émir Hamdoun en 96219. De même la rivalité qui,
dans la légende, oppose les gens de Sassoun à ceux de Khelath s'explique
si l'on sait que dès leur avènement, en "jco, les Abassides enlevèrent

aux Bagratides cette dernière région située à l'ouest du lac de Van, pour
en faire un émirat musulman au milieu des principautés arméniennes.

L'épopée populaire arménienne est encore très riche en thèmes

mythologiques et cosmogoniques. Retraçant d'un bout à l'autre la défense

d'une population chrétienne contre les envahisseurs infidèles, elle

abonde, par un singulier paradoxe, en évocations du paganisme. Nous

avons déjà vu que le chant de Mehèr-le-Jeune entre dans le cycle des

mythes prométhéens. On trouve aussi de nombreux rappels des génies

des eaux et des plantes des mythologies ourartienne et iranienne ainsi

que des divinités du Caucase. Une étude comparative de ces éléments

avec ceux que Dumézil20 a découverts dans les légendes sur les Nartes

donnerait certainement de précieux résultats.

Enfin les chants sassouniotes accordent une place importante à l'hy-
drolâtrie et à l'héliolâtrie. La Source vive, l'Eau sacrée des héros -
Tchour Ferez - qui est une représentation allégorique de la force
régénératrice de l'eau courante, jouent souvent un rôle prépondérant dans

le poème. Il faut également reconnaître, comme l'a fait M. DikranTchi-

19. René Grousset, Histoire d'Arménie, des origines à 1071, Paris, Payot, 1947^.462. Voir
aussi Matthieu d'Edesse.

20. Georges Dumézil: Légendes sur les Nartes. Paris, Honoré Champion, 1930.



LE SASSOUNACAN, EPOP EE ARM ENIENNE IOC

touny, des traces du culte du soleil et des astres dans les passages du

premier chant sur Gohar aux Quarante Boucles, la princesse de la Cité
d'Airain devenue l'épouse de Sanassar, et sur la Belle aux Tresses d'Or,
de la Cité Verte, qui fut la femme de Bagdassar.

L'étude approfondie de ces thèmes historiques et mythiques serait

encore plus féconde s'il était possible de les confronter avec les

éléments d'autres épopées nationales. On sait combien curieux sont
certains rapprochements que l'on a pu faire entre elles, par quels détours

étranges elles ont pu s'influencer mutuellement. L'épisode de Baligant,
dans la Chanson de Roland, a été rapproché de certaines traditions
byzantines21. La Chanson de Digénis Akritas a elle-même déteint, croit-

on, sur la Chanson de Guillaume au Court Nez et sur les bylines22. Nul
doute que le Sassounacan n'ait lui-même d'étroits liens avec la Ruste-

miade iranienne, avec Digénis Akritas*3, avec d'autres poèmes épiques

encore. N'est-il pas surprenant de trouver l'essentiel de l'épisode de

David de Sassoun ramenant au bercail des fauves à la place des moutons

qu'il devait garder à la trente-troisième runot du Kalevala**?

Le Sassounacan offre encore un terrain entièrement neuf pour l'étude
des poèmes épiques. Son existence commence seulement à être connue
des spécialistes occidentaux. Et les observations qu'il a été possible d'y
faire, au sujet de la formation des épopées, réjouiront tous ceux qui
voient dans le génie spontané des humbles une source inaltérable de

création artistique.

2i. Byzantion, tome XIV (1939). Cf. notamment les laisses 230SS. dans le texte du
manuscrit d'Oxford.

22. Chansons épiques slaves.

23. On a déjà montré l'analogie entre le chant de Sanassar et Bagdassar et la Geste de

l'Emir qui sert d'introduction à la Chanson d'Akritas. Il y aurait certainement beaucoup à

dire sur le rapprochement des éléments communs de ces deux légendes avec l'épisode
historique de Ghazan khan dont nous avons parlé plus haut. D'autre part les fables sur David-
Mehèr et sur Digénis enfermé dans une caverne appartiennent au même cycle de mythes.

24. Dans Piour Ag, Hazar Ag (op.cit., p.99ss.), M.Tchitouny expose les relations qui
existent selon lui entre les chants sassouniotes sur Baron Ter-Nersès - l'avant dernière
branche des Dzours - et certains contes d'origine byzantine recueillis en Moldavie.


	Le Sassounacan : épopée arménienne

