
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 2 (1948)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Walter Ruben (o. Prof. für Indologie an der Universität Ankara), Die

Philosophen der Upanishaden. 338 S., 8°. Bern, A. Francke Verlag, 1947.
Schon der Titel des Buches zeigt, daß hier ein neuer Weg zum Verständnis der

Upanishaden beschritten wird. Hatte man bisher diese Texte, bei aller Berücksichtigung

der mannigfachen Denkrichtungen, die sich in ihnen anbahnen, mehr oder

weniger als eine Einheit betrachtet, ohne sie freilich wie Çankara in ein System
bringen zu wollen, so werden hier die Denker, die als Verkünder bestimmter Lehren

auftreten, einzeln betrachtet und in ihrer zeitlichen Folge bestimmt, und es

ergibt sich dabei, wie irrtümlich die Meinung war, daß die indische Philosophie im
Grunde keine Entwicklung durchgemacht habe. Die eingehende Analyse sämtlicher

grundlegender Upanishadtexte, die Ruben durchgeführt hat - sie werden in einer
die bereits vorhandenen vielfach bereinigenden Übersetzung dargeboten -, läßt
erkennen, daß auch hier, ähnlich wie bei den Vorsokratikern, festumrissene
Denkerpersönlichkeiten auftreten, in deren Gleichzeitigkeit oder Abfolge sich die
Gedankenbewegungen jener Jahrhunderte spiegeln. Da sich dabei fünf Generationen
feststellen lassen, wird auch ein neuer Gesichtspunkt für die chronologische Bestimmung

der Upanishaden gewonnen, der es ermöglicht, sie in die Zeit von etwa 700 bis

eco v.Chr. einzuordnen.
Wie schon in seiner Schrift «Indien im Rahmen der Weltgeschichte» (s.Mittei¬

lungen der S.G.F.O.K., VIII, 103), hat der Verfasser auch hier die indische Entwicklung

in einen größeren weltgeschichtlichen Rahmen gestellt, und in einem
weitausholenden ersten Kapitel die Kulturformen gezeichnet, die in Indien wie anderswo

der geschichtlichen Überlieferung vorausgehen. Wenn dabei auch der mesopo-
tamische und alttestamentliche Kulturkreis herangezogen wird, so erhebt sich
natürlich immer wieder die Frage, wieweit Gleichzeitigkeit und Gleichartigkeit auch

historischen Zusammenhang bedeute ; bei der Induskultur, die ja deutliche
Beziehungen zum Westen erkennen läßt, ist dies durchaus möglich, während die alttesta-
mentlichen Vergleichungen nur als Parallelen zu bewerten sind. Die Betrachtung
der vorhistorischen, aber heute noch bei indischen Primitivstämmen zu beobachtenden

Jäger- und Hirtenkultur gibt bereits Veranlassung, Motive des Mythos
aufzuzeigen, die im späteren Indien weiterleben und die Grundlagen philosophischer
Konzeptionen gebildet haben, so etwa schamanistische TraumWanderungen, die zu

den Traumtheorien der Upanishaden führten, oder die Vorstellung vom Weltriesen
bei den Indoeuropäern, die im Purusha des Sânkhya ihre metaphysische Gestaltung
fand, oder die Fabel vom Streit der Glieder, die sich dann im Brâhmana als solche

vom Rangstreit zwischen Geist und Rede wiederholt. In die Zeit des Rigveda sind

die Anfänge jener Feuermystik zu setzen, die in den Upanishaden einer der Aus-



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 8l

gangspunkte der All-Einheitslehre wurde. Hier tauchen auch die ersten Gedanken
über Tod und Unsterblichkeit auf, und die Unterscheidung der drei göttlichen
Potenzen Feuer, Sonne und Wind bereitet bedeutsame naturphilosophische Entwicklungen

der späteren Zeit vor. Die Zeit der Brâhmanas ist gekennzeichnet durch das

Eindringen vorarischer Mythenelemente, so der Lehre von der magisch-mystischen
Identität von Mikro- und Makrokosmos, die dann u.a. für die spätere Lehre von
der Sinnesempfindung bestimmend geworden ist. Hier tritt auch die Vorstellung
vom Wiedertod, d. h. zunächst vom abermaligen Tod im Jenseits auf, dessen

Überwindung dann das Heilsziel der großen Religionen Indiens wurde.
Seine tiefeindringende Untersuchung sämtlicher alten Upanishad-Texte führt

Ruben zur Feststellung von nicht weniger als 109 Vertretern philosophischer Lehren,

von denen freilich viele für uns namenlos bleiben ; sie verteilen sich auf fünf
Generationen - in einigen Fällen treten Vater und Sohn, so Uddâlaka und Çvetaketu,
in den Gesprächen auf -, so daß diese Betrachtungsweise der Upanishaden auch zu
einer viel genaueren relativen Datierung derselben führt, als dies bisher möglich
war. Die erste Generation umfaßt Atem-Wind-Verehrer, bei denen bereits jene
Identifikation menschlicher und kosmischer Potenzen in Erscheinung tritt, welche
die Atman-Brahmanlehre vorbereitet; Verehrer der Sonne, welche den alt-arischen
Sonnenkult zur philosophischen Lehre erheben ; Verehrer der Rede, wie sie schon
in einem Hymnus des Rigveda als schöpferische Macht gepriesen wird, und schließlich

solche des Denkens, womit zum späteren Idealismus der Grund gelegt war. In
der zweiten Generation tritt die Lehre des Königs Janaka von der Wiedergeburt
auf, wobei zum erstenmal der bestimmende Einfluß der Kshatriyas auf die
philosophische Gedankenbildung in Erscheinung tritt, der dann auf religiösem Gebiet in
Buddha und Mahâvîra gipfelt. Die dritte Generation brachte neben dem Naturphilosophen

Uddâlaka den größten Denker der Upanishaden hervor, Yâjnavalkya, den

Begründer des Idealismus und der Brahman-Atmanlehre, die beide bis in den
klassischen Vedânta hinein und damit bis auf den heutigen Tag für das philosophische
Denken Indiens bestimmend geblieben sind. Schon mit der vierten Generation
setzt das Epigonentum ein : es treten neue, mit Elementen des Volksglaubens
vermischte Formen der Seelenwanderungslehre auf, und der Idealismus hat sich mit
materialistischen Strömungen auseinanderzusetzen oder wird wieder mit primitiver
Atem-Wind-Verehrung verquickt. Daneben aber bahnen sich bedeutsame ethische

Gedankenentwicklungen an, die in der fünften Generation ihre Fortsetzung finden,
einerseits in der Machtphilosophie des Königs Pratardana, anderseits in den Lehren,
die Krishna von Ghora erteilt werden, und die dann in der Bhagavad-Gîtâ ihre
Massiche Ausgestaltung erfuhren. In diese Periode fallen auch die Anfänge des Yoga,
besonders in der Katha-Upanishad, und daneben entwickelte sich aus jenen primitiven

Klassifikationen der Upanishad-Denker die Wissenschaft des indischen Mittelalters,

die in der Grammatik ihren bewundernswerten Gipfel erreichte.



82 BÜCHERBESPRECHUNGEN ¦ COMPTES RENDUS

Es ist ganz unmöglich, im Rahmen einer kurzen Besprechung von dem
Ideenreichtum dieses Buches auch nur einen entfernten Begriff zu geben. Die von Ruben

begründete Betrachtung der Upanishad-Texte hat es erst ermöglicht, einen tieferen
Einblick in die Gedankenbewegungen dieser für die Geschichte der Philosophie so

überaus wichtigen Zeit zu gewinnen, und sein Buch wird deshalb für immer ein
Markstein der Upanishad-Forschung bleiben. — Die große Entfernung des Autors
vom Druckort hat leider eine größere Zahl von Druckfehlern verschuldet, von
denen aber glücklicherweise die wenigsten sinnstörend sind ; nur ein solcher sei

angemerkt : verschiedene Aspekte der Sonne werden natürlich nicht zu eigenen
Göttergestalten «hypnotisiert» (S. 68), sondern hypostasiert. E. A.

The Way ofAcceptance, A new version of Lao Tse's Tao Tè Ching, by Her-
mon Ould. 9c p., 8vo. London, Andrew Dakers Ltd., 1946.

Unless you believe in infallible intuition or mediumistic power, you will never
rely on a "version" of a book like the Tao-tê-king, written without any knowledge
of Chinese, as you would rely on a translation by a serious sinologue. This certainly
is the only sane attitude to be taken towards translations and "versions" of any
foreign works of literature. Yet, the numerous "authoritative" translations of
Laotse's book differ from each other so widely and often remain so obscure in many
places that one can't trust them either; on the other hand, the obscurities and

inconsistencies of the translations have again and again tempted searching minds to
write ' 'versions' ', and some of them are clearer and often truer to Lao-tse's thought
than some of these translations as I, as a reader of the original Chinese texts, can

testify.
This applies, for instance, to H. Ould's new version. Of course it contains a few

passages which cannot stand up against sinological criticism, e.g. the conditional
clauses in chap. 12: "The five colours, if unharmonized, confuse the eye ..." This
is an inadequate rendering of Lao-tse's thought which exemplifies here the "danger"

- modern Western philosophers would say: the "metaphysical clanger" - of
differentiation in general. Moreover, these conditional clauses in chap. 12 have been

added by Ould himself, so that here, and in a few other places, he might be

reproached with what he in his preface reproaches most of the translators: that "it
becomes difficult to disentangle the thing itself from the editor's interpretation".
That means we ought to read also Ould's version with an attitude of reserve. But

must we not, after all, adopt this attitude even with regard to translations of the

Tao-tê-king by sinologues and their scholarly annotations because it is the requisite
scientific attitude towards any, even original documents

Although I should not like to encourage the writing of Lao-tse-"versions" I

must admit that there is more to be said in favour of Ould's version than against it.



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 83

The poet Hermon Ould has approached Lao-tse's venerable text with the subtle

sensibility and intelligence of his poetic and contemplative mind, together with the
submission and modesty of one who merely endeavors to be a truthful interpreter of
a great genius. In this spirit he has carefully collated and pondered over quite a

number of translations and afterwards written his own version which provides, on
the whole, very good reading.

The author himself justifies his version in his preface which is written in the
same spirit and is slightly spiced with some mild irony at the expense of the scholarly
translators of Lao-tse. He justifies also the title he has chosen : The Way ofAcceptance,

which, as he says, "seems to me to indicate the philosophy which the author of
the manual (Lao-tse) wished to impart". We might say that this is too exclusive,
but it certainly is a good interpretation of the praticai and ethical purport of Laotse's

philosophy. E.H.T.

Oriental Art, A quarterly Journal devoted to the study of all forms of
Oriental art, edited by William Cohn. The Oriental Art Magazine Ltd.,
3 Victoria Street, London S.W. i.

We can only welcome the new British "sister" - or perhaps rather "cousin" -
periodical Oriental Art which started its life in the summer of 1948. As its title and
sub-title indicate, it is devoted to the study of all forms of Oriental art. It is abundantly

and well illustrated as the first number that has already come out, shows. And
the fact that Dr. William Cohn, well-known as a specialist in Oriental art and one
of the experienced former editors of the Ostasiatische Zeitschrift, takes care of the
editorship will be a guarantee for the high and reliable scientific standard to be
expected of Oriental Art. This is also proved by the names and articles of the collaborators

in the first number as, among others : S. H. Hansford - "Jade and the
kingfisher", Sir H.Ingram - "New approach to early Chinese ceramics", O. Siren -
"The Chinese garden", and W.Cohn himself - "The Exhibition of Indian Art,
some reflections." Besides book reviews, Oriental Art contains, as did formerly the
Ostasiatische Zeitschrift, a very valuable current bibliography, listing not only all books,
but also all articles from periodicals on Oriental art or related subjects, written
in Western languages. E. H. T.

Willy Boller, Meister desjapanischen Tarb-Holzschnittes. 174 S., 4°. Bern,
Urs Graf-Verlag, 1947.

Dieses Buch von großem Format, mit vorzüglichen schwarzen und farbigen Tafeln

ausgestattet, gibt einen Überblick auf die ganze Entwicklung des japanischen
Farb-Holzschnittes von den Anfängen bis zu Hiroshige, das heißt, bis zum Ende der



84 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Schulen rein japanischen Stils. Aufgebaut ist das Werk derart, daß je ein inhaltlich
gedrängter Aufsatz über einen der wichtigen Meister von einigen Tafeln begleitet
wird, wobei Text und Bilder in engverbundenem Wechselspiel die Persönlichkeit
und den eigenen Stil des betreffenden Künstlers vermitteln. — Eine allgemeine
Einleitung geht voraus. - Ganz diesem Aufbau entsprechend, der Geist und Auge
zugleich anregt, ist das Menschliche und das Künstlerische in den Vordergrund
gerückt, und die rein geschichtliche Forschung tritt, wenn sie auch die Grundlage
bildet, dagegen zurück. Das Buch ist entschieden nicht nur für den Fachmann und

Spezialisten gedacht, es soll - was ihm auch vortrefflich gelingt - jeden für Kunst

Empfänglichen ansprechen. Übrigens ist diese Weise, bezeichnende Blätter des

einzelnen Meisters aufs Schönste wiederzugeben und mit wesentlichen Hinweisen zu

begleiten, wohl auch die beste, um in den persönlichen «Genius» einzuführen und
einen unvergeßlichen Eindruck des einzelnen Künstlers zu erwecken. So wird dem

Leser und Beschauer gleichsam eine Stimmgabel eingehändigt, mit deren Hilfe er
selbst andere Blätter zu werten vermag. Wer sich aber auf Aufzählungen verlassen

möchte und wissenschaftliche Zerlegungen erwartet, der kommt bei diesem Buche

zu kurz. Der Sammler wird es dennoch immer wieder zur Hand nehmen.

W illy Boller ist selbst Sammler ; verschiedene Ausstellungen von ausgewählten
Blättern aus seinem Schatze haben in Zürich, in Basel und in Bern Begeisterung
ausgelöst, ganz besonders auch bei der Künstlerschaft. Was ihn jedoch kennzeichnet,

und was auch seinem Buche zugute kommt, das ist sein inniges und geistig
vertieftes Verhältnis zu den besten japanischen Meistern.

Boller verweist in seinen Erklärungen auf die letzten Endes aus der chinesischen

Überlieferung stammende, sinnbildliche Ausdrucksweise, die den japanischen
Bildern zugrunde liegt; so wie die femöstliche Schrift aus vieldeutigen Bildern
besteht, so fügt sich auch das japanische Bild aus Schriftzeichen tieferen Sinnes

zusammen. Dieses Gefüge ist nicht bloß künstlich, weil die Zeichen selbst aus der
«Natur der Dinge» abgeleitet sind und deren Wesen andeuten. — Das ist die eine
Seite des japanischen Holzschnittes, die uns der Verfasser des Buches nahebringt;
die andere, zu welcher er ein nicht minder lebendiges Verhältnis hat, ist das, was

wir eine aristokratische Sinnlichkeit nennen möchten, ein Zug, den wir als japanische

Eigenart empfinden : Es bedurfte jener ritterlichen Zucht, die der Japaner
soweit wie kaum ein anderes Volk getrieben hat, um der diese Zucht ausgleichenden
Liebesfreiheit des Yoshiwara die blütenhafte, jeder Grobheit abholde Schönheit zu

bewahren.
Daß der japanische Holzschnitt eine volkstümliche Kunst darstelle, ist nur sehr

verhältnismäßig wahr ; er ist noch immer von besinnlichen Gehalten getragen und

von den Idealen der vornehmen Schicht durchdrungen ; volkstümlich ist das

Groteske und das Kindliche humorvoller Blätter, wenn es auch im befreienden Lachen

buddhistischer Bettelmönche wiederkehrt. Öffentliche Kunst ist der Holzschnitt



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 8c

dadurch, daß er durch seine Vervielfältigung zur Ware auf den Märkten des breiten
Volkes wird.

Welche Ansammlung der Vorstellungskraft die Herstellung jedes Holzschnittes
schon wegen der technischen Voraussetzungen erforderte, das beschreibt Boller
anschaulich in seiner Einleitung. T. B.

René Guenon, L'homme et son devenir selon le Vêdânta. 198 p., in-8°.
3e éd., Paris, Les éditions traditionnelles, 1947.

«Exposer directement certains aspects des doctrines métaphysiques de l'Orient»
et limiter son étude à «la nature et à la constitution de l'être humain» (p. 7-8),
tel est le propos de l'auteur. Après des généralités sur le Vêdânta, le lecteur est

initié aux différentes conditions du «Soi», à l'évolution posthume, au voyage divin
et à la délivrance finale. En guise de conclusion, le livre se termine par un chapitre
sur «l'Etat spirituel du yogi : l'Identité suprême» consistant en citations de lA'tma-
bodha ou «Connaissance du Soi» du célèbre docteur Cahkaräcärya (fin du VIIIe s.).

Comme M. Guénon se défend de faire de l'histoire, de la philologie, de la
littérature ou de la philosophie (p. 1 o), il nous est malaisé de discuter « certaines idées

qu'il croit devoir exposer pour ceux qui sont capables de se les assimiler» (p. 11),
mais nous retiendrons volontiers combien de textes sanskrits sont cités et commentés.

Certains points méritent pourtant d'être relevés. Sans doute est-ce à la suite
d'un lapsus calami que mîmânsâ «méditation » est rattaché à la forme itérative (p. 17)

plutôt que desiderative. Le mot sanskrit loka n'est nullement identique au latin
locus (p. 162); il est tout aussi imprudent de rapprocher Kri de creare (p. 164) ou
muni de fióvogty. 181). A côté de ces erreurs, regrettons l'absence d'une
bibliographie qui aurait pu rendre service. Probablement semblait-il superflu de rappeler
«Das System des Vêdânta» de P.Deussen; mais chacun ne connaît pas «le Vêdânta,
Etude sur les Brahmasûtras et leurs cinq commentaires» de V.S. Ghate (Tours, 1918). Si

la Chândogya-upanisad et la Brhad-aranyaka-upanisad ont été éditées et traduites par
E.Senart (Paris, 1930 et 1934), d'autres textes ont paru depuis sous la direction
de M.Louis Renou (Paris, Maisonneuve, 1943 sv.). Il existe aussi une excellente
traduction de la Bhagavad-gîtâ, due à E.Senart (Paris, 1922) et une autre de Sylvain
Lévi et J.-T. Stickney (Paris, 1938).

On déplorera d'autre part que M.Guénon ne se soit «pas astreint à suivre les

transcriptions compliquées et plus ou moins arbitraires qu'ont imaginées les
orientalistes» (p. 191). Ailleurs encore les orientalistes sont fort malmenés puisqu'ils
«sont coutumiers des assimilations injustifiées» (p. 8) et que «la confusion
constamment commise» entre le salut et la délivrance leur est imputable (p. 17c).
Thibaut, le traducteur du Vêdânta sûtra et de ses commentaires (Sacred Books of



86 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

the East, vol.XXXIV, XXXVIII et XLVIII), «ne semble guère se poser la question
de la vérité intrinsèque des idées» (p. 22). «Une interprétation» du mot upanisad
donnée par Max Müller «n'a jamais été proposée ni admise par aucun Hindou
compétent» (p. 23-24). Oltramare a employé une expression encore plus malencontreuse»

(p. 24), parfois il «écrit naïvement» (p. 167), et pis, il «traduit Moksha par
'salut' d'un bout à l'autre de ses ouvrages, sans paraître même se douter de la

simple possibilité d'une inexactitude dans cette assimilation» (p. 17c). Dans leur
disgrâce, les orientalistes se trouvent en bonne compagnie; ils voisinent avec ceux
qui font «de la 'pseudo-métaphysique' à la manière des philosophes modernes»

(p. 9) et avec «les philologues malheureusement incapables de comprendre que
plus on s'efforce de suivre strictement la lettre, plus on risque de s'éloigner de

l'esprit» (p. 132). Bref, n'appartiendraient-ils pas tous à la caste «des imposteurs
plus ou moins conscients» par qui «la 'Science sacrée' a été odieusement
caricaturée, dans l'Occident moderne» (p. 10) G. C.

Max Ladner. Gotamo Buddha. Sein Werden, seine Lehre, seine

Gemeinde. Dargestellt an Hand des Pâli-Kanons. 396 S., 8°. Zürich, Rascher

Verlag, 1948.

Schon Schopenhauer hat betont, daß es der europäischen Kultur nur gut tun
könnte, wenn sie sich etwas mehr mit der Geisteswelt des Ostens, insbesondere
der Indiens, befassen würde. Nun hat aber der Krieg so viel zerstört, daß der Zugang
zu den fernen Schätzen sehr erschwert worden ist. Da will das Buch Ladners, was
den Buddhismus betrifft, Hilfe bringen, und es tut dies auf die beste Weise, indem
es vor allem die wichtigsten Texte in Übersetzung wieder zugänglich macht. Die

Übersetzungen sind, soweit dies möglich war, den Sammlungen von Oldenberg,
Winternitz, Franke, Geiger, Seidenstücker entnommen, also zuverlässig. Daß auch

der unglückselige K.E.Neumann mit seinem Wagnerdeutsch und seiner
Schopenhauerbesessenheit weitgehend benützt worden ist, ist zu bedauern, war aber, ohne

große Lücken zu verursachen, nicht zu vermeiden. Nach einer Einleitung, der
Entwicklung des indischen religiösen Denkens in vorbuddhistischer Zeit gewidmet,
stellen die Texte das Leben Buddhas, dann seine Lehre und endlich Werden und

Wesen der Mönchs- und Nonnengemeinde wie auch die Stellung der Laienschaft

im buddhistischen Religionsleben dar. Die Übersetzungsstücke sind teils eingeleitet,

teils durchsetzt von kommentierenden, das Verständnis erleichternden
Ausführungen des Verfassers. Außerordentlich nützlich sind auch die verschiedenen
Indices. Zu bedauern ist es, daß der Verfasser das Literaturverzeichnis nicht mit
einem Fachindologen durchgesehen ; es wäre dies und jenes sicher weggeblieben,
manches Wichtige auch dazugekommen. Vor allem vermißt man Beckh und Pischel,



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 87

auch Glasenapps «Buddhismus». Dann fehlen die bedeutenden französischen
Forscher Burnouf, Senart, de la Vallée-Poussin, Foucher, Sylvain Lévi, der Genfer
Oltramare und die Italiener Formichi und Suali. - Das Werk eines erstaunlichen
Fleißes und gläubiger Begeisterung ist durchaus geeignet, weiten Kreisen die Augen
dafür zu öffnen, daß religiöses Leben auch ganz andere Wege einschlagen kann, als

wie wir sie in unsem Breiten gewöhnt sind. A. A.

Maryla Falk, Nâma-rûpa and dharma-rûpa, origin and aspect of an
ancient indian conception. XII and 222 pp., 8vo. Published by the University

of Calcutta, 1943.

Avec le volume sérieux et bien documenté qu'elle ajoute à ses publications
antérieures, Mademoiselle Falk apporte une contribution importante à l'étude de la

philosophie indienne. Elle s'est proposé d'atteindre l'origine des concepts nâma-

rûpa «nom et forme» ou individualité, et dharma-rûpa «loi et forme» ou universalité

; elle marque l'opposition des éléments matériel et immatériel. Sans négliger
l'interprétation métaphysique, l'auteur s'intéresse surtout au développement de ces

notions, à leur évolution qu'elle suit du Rg-veda au bouddhisme à travers les upa-
nishads et le yoga, aux relations qui s'établissent d'un système philosophique à

l'autre. Mademoiselle Falk, qui a droit à notre reconnaissance, étaie ses thèses de

citations abondantes; mais pourquoi ne les a-t-elle pas traduites plus souvent à

l'usage de ceux à qui le sanskrit et le pâli ne sont pas familiers En outre, une table
des textes cités aurait été la bienvenue. Le copieux «Index of terms and notions»
(p. 191-220) serait aussi plus maniable si le pâli y figurait au même titre que le
sanskrit. Enfin on regrettera que les indications bibliographiques se trouvent éparses
dans des notes ; elles auraient gagné à être précisées (lieu et date de parution) et
groupées en un chapitre spécial ; cela aurait évité des renvois fastidieux : ainsi II Mito
Psicologico nell'India Antica, un ouvrage précédent de Mademoiselle Falk, est
mentionné plus de quarante fois. Mais ces réserves n'enlèvent rien à la valeur et à l'intérêt

du livre même. P. C.

Dagny Carter, Four Thousand Years of China's Art. xix and 3C8 pp.,
8vo. New York, The Ronald Press Company, 1948.

Im Vorwort zu ihrer Wanderung durch die Jahrtausende sagt Dagny Carter, daß

es ihr Wunsch sei, Lehrenden und Lernenden in knapper Darlegung eine gründliche
und dabei leichtverständliche Kenntnis chinesischer Kunstübung zu vermitteln.

Sie gliedert das Material in vier Teile : im ersten Teil wird «Vorgeschichte und
Archäologie» behandelt, im zweiten «Frühe äußere Einflüsse», im dritten das

«Goldene Zeitalter» und im vierten «Kunsthandwerker und Händler».



88 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Beginnend mit der neolithischen Keramik gibt die Verfasserin, gestützt auf die
Arbeiten der besten Kenner dieses Gebietes, eine Übersicht über die verschiedenen

Typen der Yangshao-Töpferei. Leider vermittelt die offenbar eingeschränkte
Zahl der Abbildungen nur eine Vorstellung von der bemalten Keramik aus dem
nordwestlichen China und nicht von den Gefäßen aus dem nordöstlichen Gebiet,
deren urtümliche Formen in die älteste historische Zeit der Chinesen übergehen.

In den Kapiteln über die Ausgrabungen von Anyang und über die Kunst der Chou-
Zeit ist der Text, wie auch weiterhin, in enger Anlehnung an die zuverlässigsten
literarischen Unterlagen abgefaßt. Die gut gewählten Illustrationen zeugen von dem
Reichtum der künstlerischen Gestaltung zur Zeit der Shang, insbesondere von der

eigenartigen Schönheit der Sakralgefäße aus Bronze, deren Form und Schmuck in
der Chou-Zeit nüchterner und, auch in symbolischer Hinsicht, bedeutungsärmer
wird.

Interessant ist im Zusammenhang mit der Chou-Kunst die Einstellung der
Verfasserin zum sobenannten Huai-Stil. Sie verweist auf die Verschiedenheiten, welche
zwischen den Bronzen von Nord- und Mittelchina und jenen des Huai-Stils bestehen
und sucht die Erklärung für die schlangenartigen Verzierungen, die diese Gruppe
charakterisieren, darin, daß ihr Ursprungsgebiet der Südstaat Ch'u gewesen ist.

Mit besonderer Liebe behandelt D. Carter die Denkmäler, die unter dem Einfluß

der Nomadenkunst entstanden sind: ihre Schmuckplatten und Zierstücke in

vielfältiger Tiergestalt haben offenbar magische Bedeutung, entspringen jedoch
einem anderen Vorstellungskreis und einem anderen Kunstwollen als die phantastisch-
symbolhaften Tierbildungen der altchinesischen Kultgeräte.

In der Bearbeitung der späteren Perioden zeigt sich ein feines Empfinden für die
wechselnden geistigen Strömungen. Ihre Auswirkung auf die bildende Kunst ist
jedoch meines Erachtens nicht immer deutlich genug aufgezeigt. Es kommt beispielsweise

zur Zeit der Han das Eindringen der hellenistischen und der iranischen Ideenwelt

in die Wesenszüge der chinesischen Kunst nicht ganz zur Geltung — und auch

in der Zeit der Sung hätte vielleicht ein intensiveres Eingehen auf die Priestermaler
des Ch'an ein eindrucksvolleres Bild von der mystischen Gewalt der chinesischen
Tuschmalerei hervorgerufen.

Dessenungeachtet muß gesagt werden, daß das vorliegende, reich bebilderte
Buch ein sehr wertvoller Behelf ist für den Lehrenden sowohl wie für den Lernenden.

Es ist ein glänzend verarbeiteter Auszug aus den Ergebnissen der älteren bis zur
neuesten Forschung und reicht erfreulicherweise bis in die Kunst der Gegenwart,
welche durch Begabungen, wie die eines Ju Péons, wieder kraftvollen Aufschwung
nimmt. M. St.



BÜCHERBESPRECHUNGEN « COMPTES RENDUS 89

India Antiqua. A volume of Oriental studies, presented by his friends
and pupils to Jean Philippe Vogel, CLE., on the occasion of the

fiftieth anniversary of his doctorate. Edited by the Kern Institute, Ley-
den. 329 pp., xx Plates, 4™. Leyden, E.J. Brill, 1947.

Der reiche Inhalt dieser prächtig ausgestatteten Festschrift, der die mannigfachen
Ausstrahlungen der indischen Kultur in der asiatischen Welt spiegelt, entspricht der

vielseitigen Forscher- und Lehrtätigkeit des Jubilars, und es seien daraus die Arbeiten,

die allgemeineres Interesse beanspruchen können, herausgehoben. Eine ganze
Reihe wertvoller Beiträge sind der Kunstgeschichte gewidmet. Ludwig Bach-
hofer beschreibt ein taoistisches Freskogemälde des Buddha Maitreya, das ihn in
seiner typischen Form, in europäischer Weise sitzend, darstellt, und zwar bei Anlaß

der Weihung des Königs Çankha, unter dessen Regierung Maitreya erscheinen
wird. Das Bild stimmt genau zu den Sanskritquellen über Maitreya sowie zu deren
chinesischen Weiterbildungen. B. Bhattacharya behandelt einige bemerkenswerte
Bronzen aus Nepal, so eine sechzehnarmige Chundâ und einen Vajradhara, der im
spätbuddhistischen Pantheon den Adi-Buddha vertritt. Pannenborg-Stutterheim
zeigt, daß der Naga-Tempel in Panataram auf Java nicht, wie man bisher annahm,
ein Schatzhaus gewesen ist, sondern eine Stätte der Meditation für den König, um
seine magischen Kräfte zu steigern. P. H. Pott behandelt die Figurengruppen auf
buddhistischen Mandalas und die Prinzipien, nach denen die Mahâyâna-Gotter mit
vielen Köpfen und Armen oder auch in ganzer Figur verdoppelt erscheinen. J.B.
Kempers gibt grundsätzliche Betrachtungen über Methoden und Aufgaben der
Archäologie. Von der Kunstgeschichte zur Literatur führt der Beitrag von A. Foucher

über Elfenbeinschnitzereien aus Afghanistan, welche die Legende von Prinz
Gazellenhorn wiedergeben, dem keuschen Jüngling, dessen Verführung durch die

Königstochter dem Lande Regen bringt, und auch van Lohuizen verbindet Kunst
und Literatur, indem er die Erzählung von Affe und Krokodil, ein beliebtes Motiv,
das weit über Indien hinaus Verbreitung fand, in seinen künstlerischen Darstellungen

verfolgt, und in gleicher Richtung bewegt sich der Aufsatz von Th.B. Gale-
stein über balinesische Gemälde aus dem Mahâbhârata, das neben dem Râmâyana in
Java schon früh verbreitet war und vielfach umgestaltet worden ist. Auf einem
Stoffgemälde sind die schweren Prüfungen dargestellt, die ein geistlicher Lehrer
seinen Schülern auferlegt. Kunst- und Kulturgeschichte verbindet die Untersuchung

von H. Goetz über die islamischen Einflüsse im Panjab-Himalaja, die in ihren
verschiedenen Etappen insbesondere nach der kunstgeschichtlichen Seite verfolgt
werden. Über die Zeitrechnungen der Inder, wie sie auf den Inschriften erscheinen,
handelt Sten Konow, wobei im Mittelpunkt der Diskussion noch immer die Saka-
Aera steht, die aufs engste mit der Datierung des Kushana-Königs Kanishka zusam-



90 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

menhängt, und E. E. Herzfeld zeigt historische Beziehungen zwischen dem alten
Perserreich und Indien auf, wofür besonders einige Metallnamen und Bezeichnungen

von Pflanzenerzeugnissen sprechen. Der Stadt Mithila in Videha (heute Tirhut),
die für die Geschichte des alten Buddhismus so wichtig ist, aber auch im Epos eine
Rolle spielt, ist eine Abhandlung von B. C. Law gewidmet. Kleinere Beiträge
behandeln Probleme der südindischen und altjavanischen Geschichte, und G.Tucci
prüft die tibetische Tradition auf ihre historische Zuverlässigkeit. In den Kreis der

geschichtlichen Beiträge gehört auch derjenige von U.N. Ghoshal, der ein
Problem der altindischen Staatswissenschaft behandelt, wie sie durch die Wiederentdeckung

von Kautilyas Arthaçâstra erschlossen worden ist, indem er zeigt, wie hier
die zwischenstaatlichen Beziehungen und die auswärtige Politik geregelt werden.
Ins Gebiet der vergleichenden Literaturwissenschaft führt der Beitrag von B. Fad-

degon über das Sittendrama Mricchakatika («Das Tonwägelchen ») und Shakespeares

King Lear ; er gibt eine tiefeindringende Strukturanalyse beider Stücke und zieht
auch das Drama Mudrârâkshasa heran, das wie die Mricchakatika von J. Ph. Vogel ins

Holländische übersetzt worden ist. A. A. Bake verfolgt das Symbol der Überfahrt
über einen Strom für die Heilserlangung durch die religiöse Literatur Indiens und
des Abendlandes. Bekanntlich erwuchs Rabindranath Tagores Drama «Das Postamt

» (Dhâk Ghar) aus einem bengalischen Volkslied, dem dies Motiv zugrunde lag.
F. D. Bosch zeigt, wie Bhîma, ein Held des Mahâbhârata, in der altjavanischen Dichtung

einen ganz anderen Charakter annahm, indem er zum Träger übernatürlicher
Kräfte und Kenntnisse wurde, und ihm als solchem ein förmlicher Kult gewidmet
war. Ins Gebiet der Religionsgeschichte führt die Untersuchung von J.J.Boeles
über Ursprung und Wanderung der mystischen Silbe Om und ihre älteste graphische

Darstellung im Bower-Manuskript (3 Jahrh. n. Chr.). Besonders wichtig ist der

Nachweis, daß der geflammte Ushnîsha der hinterindischen Buddha- und Bodhi-

sattvafiguren aus einer Umbildung des Om-Zeichens hervorgegangen ist. A. K. C00-
marasvamy gibt morgen- und abendländische Belege für das Symbol des göttlichen
Lebensstroms und die Rückkehr der Seele ins Meer des göttlichen Bewußtseins. So

wird das Meer zum Inbegriff des Alls und des Aufgehens der Zeitlichkeit in der

Ewigkeit, das heißt Zeitlosigkeit. Hier berühren sich Coomarasvamys Betrachtungen

mit seinem gleichzeitig erschienenen Buche Time and Eternity. Das Meer, aus

dem alle Flüsse stammen und in das sie wieder zurückfließen, ist schon in den

Upanishads das Bild für das Aufgehen der Einzelseele in Brahman und im Buddhismus

für die Erlangung des Nirvana. E. Lamotte verbindet mit einer Betrachtung der
Anfänge des buddhistischen Kanons auch eine solche seiner kritischen Bewertung
durch die Buddhisten selbst. Th. Pigeaud behandelt die messianischen Hoffnungen
auf einen gerechten König in Java, wo der nicht mehr verstandene Name des

Dhyâni-Buddha Vairocana von islamischen Mystikern für diesen gebraucht wurde.
R. B. Whitehead weist nach, daß die auf Münzen von Multan dargestellte Gestalt



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 9I

nicht ein Sonnengott ist, und daß diese Münzen ursprünglich gar nicht aus Multan
stammen. Ins Gebiet der Völkerkunde führen die Beiträge von R. Heine-Geldern
und G. Morgenstierne. Der erste geht aus von einer mit reichem Bilderschmuck
versehenen Trommel von den Sunda-Inseln, die von den Eingebornen zum
Regenmachen verwendet wird und einen individuellen Namen trägt, wozu daran
erinnert werden kann, daß im Indonesischen die Namen berühmter Musikinstrumente

den persönlichen Artikel tragen ; der zweite gibt eine erstmalige Beschreibung

des Frühlingsfestes der Kalash Kafirs im Hindukush, das reich ist an

ethnologisch interessanten Zügen. — Das Gebiet der Sinologie beschlagen die Beiträge
von J. J. L. Duyvendak über die Träume des Kaisers Hsüan-tsung und von T. T. Som

über die Datierung von Kao-tsu's erstem Hofzeremoniell. E. A.

ZUR BESPRECHUNG ERHALTENE BÜCHER • LIVRES REÇUS

F. D. K. Bosch, De Gouden Kiem, Inleiding in de Indische Symboliek. Amsterdam-
Brüssel, Elsevier Pubi. Co.

William Cohn, Chinese Painting. 224 pictures and details. London, Phaidon Press

Ltd., 1948.

J. J. L. Duyvendak, Wegen en Gestalten der Chineesche Geschiedenis. Tweede, herziene
druk. Amsterdam-Brüssel, Elsevier, 1948.

Wolfram Eberhard, Die chinesische Novelle des lj.-ic).Jahrhunderts, eine soziologische

Untersuchung. Ascona (Schweiz), Verlag Artibus Asiae, 1948.

Maryla Falk, Näma-Rüpa and Dharma-Rüpa, Origin and Aspects of an Ancient
Indian Conception. Calcutta, University of Calcutta, 1943.

Immortal Rose, An Anthology of Persian Lyrics, translated by A. J. Arberry. London,

Luzac & Co., 1948.
R. A.D.Forrest, The Chinese Language. London, Faber and Faber Ltd., 1948.

Ernest Mackay, Early Indus Civilizations. 2nd edition, revised and enlarged by
Dorothy Mackay. London, Luzac & Co., 1948.

Orientalia Neerlandica, a volume of Oriental studies, published under the auspices of
The Netherlands' Oriental Society, on the occasion of the twenty-fifth annivers-

ery of its foundation. Leiden, A.W. Sijthoff's Uitgeversmaatschappij N.V., 1948.

H.F.E. Visser, Asiatic Art in private collections of Holland and Belgium. Amsterdam,
«De Spieghel» Pubi. Co., 1948.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

