Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 2 (1948)
Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bucherbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

WALTER RuBeN (0. Prof. fiir Indologie an der Universitit Ankara), Die
Philosophen der Upanishaden. 338 S., 8°. Bern, A.Francke Verlag, 1947.

Schon der Titel des Buches zeigt, daB hier ein neuer Weg zum Verstindnis der
Upanishaden beschritten wird. Hatte man bisher diese Texte, bei aHer Beriicksich-
tigung der mannigfachen Denkrichtungen, die sich in ihnen anbahnen, mehr oder
weniger als eine Einheit betrachtet, ohne sie freilich wie Cankara in ein System
bringen zu wollen, so werden hier die Denker, die als Verkiinder bestimmter Leh-
ren auftreten, einzeln betrachtet und in ihrer zeitlichen Folge bestimmt, und es
ergibt sich dabei, wie irrtiimlich die Meinung war, daf die indische Philosophie im
Grunde keine Entwicklung durchgemacht habe. Die eingehende Analyse simtlicher
grundlegender Upanishadtexte, die Ruben durchgefiihrt hat — sie werden in einer
die bereits vorhandenen vielfach bereinigenden Ubersetzung dargeboten —, 1aBt er-
kennen, daB auch hier, dhnlich wie bei den Vorsokratikern, festumrissene Denker-
personlichkeiten auftreten, in deren Gleichzeitigkeit oder Abfolge sich die Gedan-
kenbewegungen jener Jahrhunderte spiegeln. Da sich dabei fiinf Generationen fest-
stellen lassen, wird auch ein neuer Gesichtspunkt fiir die chronologische Bestim-
mung der Upanishaden gewonnen, der es erméglicht, sie in die Zeit von etwa 700 bis
s5o v, Chr, einzuordnen.

Wie schon in seiner Schrift «Indien im Rahmen der Weltgeschichte » (s. Mittei-
lungen der S.G.F.0.K., VIII, 103), hat der Verfasser auch hier die indische Entwick-
lung in einen groBeren weltgeschichtlichen Rahmen gestellt, und in einem weit-
ausholenden ersten Kapitel die Kulturformen gezeichnet, di¢ in Indien wie anders-
wo der geschichtlichen ﬂberlieferl}ng vorausgehen. Wenn dabei auch der mesopo-
tamische und alttestamentliche Kulturkreis herangezogen wird, so erhebt sich na-
tiirlich immer wieder die Frage, wieweit Gleichzeitigkeit und Gleichartigkeit auch
historischen Zusammenhang bedeute ; bei der Induskultur, die ja deutliche Bezie-
hungen zum Westen erkennen lif3t, ist dies durchaus méglich, wihrend die alttesta-
mentlichen Vergleichungen nur als Parallelen zu bewerten sind. Die Betrachtung
der vorhistorischen, aber heute noch bei indischen Primitivstimmen zu beobach-
tenden Jager- und Hirtenkultur gibt bereits Veranlassung, Motive des Mythos auf-
zuzeigen, die im spiteren Indien weiterleben und die Grundlagen philosophischer
Konzeptionen gebildet haben, so etwa schamanistische Traumwanderungen, die zu
den Traumtheorien der Upanishaden fithrten, oder die Vorstellung vom Weltriesen
bei den Indoeuropiern, die im Purusha des Sankhya ihre metaphysische Gestaltung
fand, oder die Fabel vom Streit der Glieder, die sich dann im Brdhmana als solche -
vom Rangstreit zwischen Geist und Rede wiederholt. In die Zeit des Rigveda sind
die Anfinge jener Feuermystik zu setzen, die in den Upanishaden einer der Aus-



BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 81

gangspunkte der All-Einheitslehre wurde. Hier tauchen auch die ersten Gedanken
iiber Tod und Unsterblichkeit auf, und die Unterscheidung der drei géttlichen Po-
tenzen Feuer, Sonne und Wind bereitet bedeutsame naturphilosophische Entwick-
lungen der spiteren Zeit vor. Die Zeit der Brahmanas ist gekennzeichnet durch das
Findringen vorarischer Mythenelemente, so der Lehre von der magisch-mystischen
Identitit von Mikro- und Makrokosmos, die dann u.a. fir die spitere Lehre von
der Sinnesempfindung bestimmend geworden ist. Hier tritt auch die Vorstellung
vom Wiedertod, d.h. zunichst vom abermaligen Tod im Jenseits auf, dessen Uber-
windung dann das Heilsziel der groBen Religionen Indiens wurde.

Seine tiefeindringende Untersuchung simtlicher alten Upanishad-Texte fiihrt
Ruben zur Feststellung von nicht weniger als 109 Vertretern philosophischer Leh-
ren, von denen freilich viele fiir uns namenlos bleiben; sie verteilen sich auf fiinf
Generationen — in einigen Fillen treten Vater und Sohn, so Uddalaka und Cvetaketu,
in den Gesprﬁchen auf —, so daf} diese Betrachtungsweise der Upanishaden auch zu
einer viel genaueren relativen Datierung derselben fiihrt, als dies bisher méglich
war. Die erste Generation umfaBt Atem-Wind-Verehrer, bei denen bereits jene
Identifikation menschlicher und kosmischer Potenzen in Erscheinung tritt, welche
die Atman-Brahmanlehre vorbereitet; Verehrer der Sonne, welche den alt-arischen
Sonnenkult zur philosophischen Lehre erheben; Verehrer der Rede, wie sie schon
in einem Hymnus des Rigveda als schépferische Macht gepriesen wird, und schlieB3-
lich solche des Denkens, womit zum spiteren Idealismus der Grund gelegt war. In
der zweiten Generation tritt die Lehre des Konigs Janaka von der Wiedergeburt
auf, wobei zum erstenmal der bestimmende EinfluB der Kshatriyas auf die philo-
sophische Gedankenbildung in Erscheinung tritt, der dann auf religiosem Gebiet in
Buddha und Mahavira gipfelt. Die dritte Generation brachte neben dem Naturphilo-
sophen Uddilaka den gréBten Denker der Upanishaden hervor, Yajnavalkya, den
Begriinder des Idealismus und der Brahman-Atmanlehre, die beide bis in den klas-
sischen Vedanta hinein und damit bis auf den heutigen Tag fiir das philosophische
Denken Indiens bestimmend geblieben sind. Schon mit der vierten Generation
setzt das Epigonentum ein: es treten neue, mit Elementen des Volksglaubens ver-
mischte Formen der Seelenwanderungslehre auf, und der Idealismus hat sich mit
materialistischen Strémungen auseinanderzusetzen oder wird wieder mit primitiver
Atem-Wind-Verehrung verquickt. Daneben aber bahnen sich bedeutsame ethische
Gedankenentwicklungen an, die in der fiinften Generation ihre Fortsetzung finden,
cinerseits in der Machtphilosophie des Konigs Pratardana, anderseits in den Lehren,
die Krishna von Ghora erteilt werden, und die dann in der Bhagavad-Gita ihre klas-
siche Ausgestaltung erfuhren. In diese Periode fallen auch die Anfinge des Yoga,
besonders in der Katha-Upanishad, und daneben entwickelte sich aus jenen primi-
tiven Klassifikationen der Upanishad-Denker die Wissenschaft des indischen Mittel-
alters, die in der Grammatik ihren bewundernswerten Gipfel erreichte.

6



82 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

Es ist ganz unméglich, im Rahmen einer kurzen Besprechung von dem Ideen-
reichtum dieses Buches auch nur einen entfernten Begriff zu geben. Die von Ruben
begriindete Betrachtung der Upanishad-Texte hat es erst erméglicht, einen tieferen
Einblick in die Gedankenbewegungen dieser fiir die Geschichte der Philosophie so
iiberaus wichtigen Zeit zu gewinnen, und sein Buch wird deshalb fiir immer ein
Markstein der Upanishad-Forschung bleiben. — Die groBle Entfernung des Autors
vom Druckort hat leider eine groBere Zahl von Druckfehlern verschuldet, von de-
nen aber gliicklicherweise die wenigsten sinnstérend sind; nur ein solcher sei an-
gemerkt : verschiedene Aspekte der Sonne werden natiirlich nicht zu eigenen Got-
tergestalten «hypnotisiert» (S. 68), sondern hypostasiert. E:A.

The Way of Acceptance, A new version of Lao Tse’s Tao Té Ching, by HEr-
MON OuLp. 95 p., 8. London, Andrew Dakers Ltd., 1946.

Unless you believe in infallible intuition or mediumistic power, you will never
rely on a ““version’’ of a book like the Tao-té-king, written without any knowledge
of Chinese, as you would rely on a translation by a serious sinologue. This certainly
is the only sane attitude to be taken towards translations and “‘versions’’ of any
foreign works of literature. Yet, the numerous ¢‘authoritative’’ translations of Lao-
tse’s book differ from each other so widely and often remain so obscure in many
places that one can’t trust them either; on the other hand, the obscurities and in-
consistencies of the translations have again and again tempted searching minds to
write ‘‘versions’’, and some of them are clearer and often truer to Lao-tse’s thought
than some of these translations as I, as a reader of the original Chinese texts, can
testify.

This applies, for instance, to H. Ould’s new version. Of course it contains a few
passages which cannot stand up against sinological criticism, e.g. the conditional
clauses in chap. 12: ““The five colours, if unharmonized, confuse the eye ..."”” This
is an inadequate rendering of Lao-tse’s thought which exemplifies here the ‘‘dan-
ger’’ — modern Western philosophers would say: the ‘‘metaphysical danger’’ — of
differentiation in general. Moreover, these conditional clauses in chap. 12 have been
added by Ould himself, so that here, and in a few other places, he might be re-
proached with what he in his Preface reproaches most of the translators: that it
becomes difficult to disentangle the thing itself from the editor’s interpretation’.
That means we ought to read also Ould’s version with an attitude of reserve. But
must we not, after all, adopt this attitude even with regard to translations of the
Tao-té-king by sinologues and their scholarly annotations because it is the requisite
scientific attitude towards any, even original documents ?

Although I should not like to encourage the writing of Lao-tse-¢‘versions” I
must admit that there is more to be said in favour of Ould’s version than against it.



BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 83

The poet Hermon Ould has approached Lao-tse’s venerable text with the subtle
sensibility and intelligence of his poetic and contemplative mind, together with the
submission and modesty of one who merely endeavors to be a truthful interpreter of
a great genius. In this spirit he has carefully collated and pondered over quite a
number of translations and afterwards written his own version which provides, on
the whole, very good reading.

The author himself justifies his version in his preface which is written in the
same spirit and is slightly spiced with some mild irony at the expense of the scholarly
translators of Lao-tse. He justifies also the title he has chosen: The Way of Acceptance,
which, as he says, ‘‘seems to me to indicate the philosophy which the author of
the manual (Lao-tse) wished to impart’’. We might say that this is too exclusive,
but it certainly is a good interpretation of the pratical and ethical purport of Lao-
tse’s philosophy. E.H. T,

Oriental Art, A quarterly Journal devoted to the study of all forms of
Oriental art, edited by WiLLiaAM ConN. The Oriental Art Magazine Ltd.,
3 Victoria Street, London S.W. 1.

~

We can only welcome the new British ‘sister’’ — or perhaps rather “‘cousin’’ —
periodical Oriental Art which started its life in the summer of 1948. As its title and
sub-title indicate, it is devoted to the study of all forms of Oriental art. It is abund-
antly and well illustrated as the first number that has already come out, shows. And
the fact that Dr. William Cohn, well-known as a specialist in Oriental art and one
of the experienced former editors of the Ostasiatische Zeitschrift, takes care of the
editorship will be a guarantee for the high and reliable scientific standard to be ex-
pected of Oriental Art. This is also proved by the names and articles of the collab-
orators in the first number as, among others: S.H.Hansford - ¢‘Jade and the king-
fisher’’, Sir H.Ingram — ¢‘New approach to early Chinese ceramics’’, O.Sirén —
“The Chinese garden’’, and W. Cohn himself — ¢“The Exhibition of Indian Art,
some reflections.’” Besides book reviews, Oriental Art contains, as did formerly the
Ostasiatische Zeitschrift, a very valuable current bibliography, listing not only all books,
but also all articles from periodicals on Oriental art or related subjects, written
in Western languages. E.H,T,

WiLLy BoLLER, Meister des japanischen Farb-Holzschnittes. 174 S., 4°. Bern,
Urs Graf-Verlag, 1947.
Dieses Buch von groBem Format, mit vorziiglichen schwarzen und farbigen Ta-

feln ausgestattet, gibt einen Uberblick auf die ganze Entwicklung des japanischen
Farb-Holzschnittes von den Anfingen bis zu Hiroshige, das heif3t, bis zum Ende der



84. BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Schulen rein japanischen Stils. Aufgebaut ist das Werk derart, daB je ein inhaltlich
gedringter Aufsatz iiber einen der wichtigen Meister von einigen Tafeln begleitet
wird, wobei Text und Bilder in engverbundenem Wechselspiel die Personlichkeit
und den eigenen Stil des betreffenden Kiinstlers vermitteln. — Eine allgemeine Ein-
leitung geht voraus. — Ganz diesem Aufbau entsprechend, der Geist und Auge zu-
gleich anregt, ist das Menschliche und das Kiinstlerische in den Vordergrund ge-
riickt, und die rein geschichtliche Forschung tritt, wenn sie auch die Grundlage
bildet, dagegen zuriick. Das Buch ist entschieden nicht nur fiir den Fachmann und
Spezialisten gedacht, es soll — was ihm auch vortrefflich gelingt — jeden fiir Kunst
Empfinglichen ansprechen. Ubrigens ist diese Weise, bezeichnende Blitter des ein-
zelnen Meisters aufs Schonste wiederzugeben und mit wesentlichen Hinweisen zu
begleiten, wohl auch die beste, um in den persénlichen «Genius» einzufiihren und
einen unvergeflichen Eindruck des einzelnen Kiinstlers zu erwecken. So wird dem
Leser und Beschauer gleichsam eine Stimmgabel eingehindigt, mit deren Hilfe er
selbst andere Blitter zu werten vermag. Wer sich aber auf Aufzihlungen verlassen
mdchte und wissenschaftliche Zerlegungen erwartet, der kommt bei diesem Buche
zu kurz. Der Sammler wird es dennoch immer wieder zur Hand nehmen.

Willy Boller ist selbst Sammler; verschiedene Ausstellungen von ausgewihlten
Blittern aus seinem Schatze haben in Ziirich, in Basel und in Bern Begeisterung
ausgeldst, ganz besonders auch bei der Kiinstlerschaft. Was ihn jedoch kennzeich-
net, und was auch seinem Buche zugute kommt, das ist sein inniges und geistig ver-
tieftes Verhiltnis zu den besten japanischen Meistern.

Boller verweist in seinen Erklirungen auf die letzten Endes aus der chinesischen
Uberlieferung stammende, sinnbildliche Ausdrucksweise, die den japanischen Bil-
dern zugrunde liegt; so wie die ferndstliche Schrift aus vieldeutigen Bildern be-
steht, so fiigt sich auch das japanische Bild aus Schriftzeichen tieferen Sinnes zu-
sammen. Dieses Gefiige ist nicht bloB kiinstlich, weil die Zeichen selbst aus der
«Natur der Dinge » abgeleitet sind und deren Wesen andeuten. — Das ist die eine
Seite des japanischen Holzschnittes, die uns der Verfasser des Buches nahebringt;
die andere, zu welcher er ein nicht minder lebendiges Verhiltnis hat, ist das, was
wir eine arlstokratlsche Sinnlichkeit nennen mdchten, ein Zug, den wir als japani-
sche Elgenart empfinden: Es bedurfte jener r1tterhchen Zucht, die der Japaner so-
weit wie kaum ein anderes Volk getrieben hat, um der diese Zucht ausgleichenden
Liebesfreiheit des Yoshiwara die bliitenhafte, jeder Grobheit abholde Schénheit zu
bewahren.

DaB} der japanische Holzschnitt eine volkstiimliche Kunst darstelle, ist nur sehr
verhiltnismiBig wahr; er ist noch immer von besinnlichen Gehalten getragen und
von den Idealen der vornehmen Schicht durchdrungen; volkstiimlich ist das Gro-
teske und das Kindliche humorvoller Blitter, wenn es auch im befreienden Lachen
buddhistischer Bettelmonche wiederkehrt. Offentliche Kunst ist der Holzschnitt



BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 85’

dadurch, daf} er durch seine Vervielféiltigung zur Ware auf den Mirkten des breiten
Volkes wird.

Welche Ansammlung der Vorstellungskraft die Herstellung jedes Holzschnittes
schon wegen der technischen Voraussetzungen erforderte, das beschreibt Boller
anschaulich in seiner Einleitung. T.B.

ReNE GUENON, L’homme et son devenir selon le Véddnta. 198 p., in-8°.
3e éd., Paris, Les éditions traditionnelles, 1947.

«Exposer directement certains aspects des doctrines métaphysiques de I’Orient »
et limiter son étude a «la nature et a la constitution de I’étre humain» (p. 7-8),
tel est le propos de I'auteur. Apreés des généralités sur le Védanta, le lecteur est
initié aux différentes conditions du «Soi», a 1’évolution posthume, au voyage divin
et a la délivrance finale. En guise de conclusion, le livre se termine par un chapitre
sur «I’Etat spirituel du yogi: I'Identité supréme » consistant en citations de 14’ tma-
bodha ou «Connaissance du Soi» du célebre docteur Cankaracarya (fin du VIII® s.).

Comme M. Guénon se défend de faire de I'histoire, de la philologie, de la litteé-
rature ou de la philosophie (p. 10), il nous est malaisé de discuter «certaines idées ...
qu'il croit devoir exposer pour ceux qui sont capables de se les assimiler» (p. 11),
mais nous retiendrons volontiers combien de textes sanskrits sont cités et commen-
tés,

Certains points méritent pourtant d’étre relevés. Sans doute est-ce a la suite
d’un lapsus calami que mimdnsd «méditation » est rattaché a la forme itérative (p. 17)
plutdt que désidérative. Le mot sanskrit Joka n’est nullement identique au latin
locus (p. 162); il est tout aussi imprudent de rapprocher Kri de creare (p.164) ou
muni de udvog (p. 181). A coté de ces erreurs, regrettons 1’absence d’une biblio-
graphie qui aurait pu rendre service. Probablement semblait-il superflu de rappeler
«Das System des Védanta» de P.Deussen; mais chacun ne connait pas «Le Védanta,
Etude sur les Brahmasiitras et leurs cinqg commentaires» de V.S. Ghate (Tours, 1918). Si
la Chandogya-upanisad et la Brhad-aranyaka-upanisad ont été éditées et traduites par
E.Senart (Paris, 1930 et 1934), d’autres textes ont paru depuis sous la direction
de M.Louis Renou (Paris, Maisonneuve, 1943 sv.). Il existe aussi une excellente
traduction de la Bhagavad-gitd, due a E. Senart (Paris, 1922) et une autre de Sylvain
Lévi et J.-T. Stickney (Paris, 1938).

On déplorera d’autre part que M. Guénon ne se soit «pas astreint a suivre les
transcriptions compliquées et plus ou moins arbitraires qu’ont imaginées les orien-
talistes» (p.191). Ailleurs encore les orientalistes sont fort malmenés puisqu’ils
«sont coutumiers des assimilations injustifiées» (p.8) et que «la confusion cons-
tamment commise» entre le salut et la délivrance leur est imputable (p.175).
Thibaut, le traducteur du Védanta siitra et de ses commentaires (Sacred Books of



86 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

the East, vol. XXXIV, XXXVIII et XLVIII), «ne semble guére se poser la question
de la vérité intrinséque des idées» (p.22). «Une interprétation» du mot upanisad
donnée par Max Miiller «n’a jamais été proposée ni admise par aucun Hindou com-
pétent» (p.23—24). Oltramare a employé une expression encore plus malencon-
treuse » (p. 24), parfois il «écrit naivement» (p.167), et pis, il «traduit Moksha par
‘salut’ d’un bout a 'autre de ses ouvrages, sans paraitre méme se douter ... de la
simple possibilité d’une inexactitude dans cette assimilation» (p. 175). Dans leur
disgrice, les orientalistes se trouvent en bonne compagnie ; ils voisinent avec ceux
qui font «de la ¢pseudo-métaphysique’ a la maniére des philosophes modernes»
(p- 9) et avec «les philologues malheureusement incapables de comprendre que ..
plus on s’efforce de suivre strictement la lettre, plus on risque de s’éloigner de
Pesprit» (p. 132). Bref, n’appartiendraient-ils pas tous a la caste «des imposteurs
plus ou moins conscients» par qui «la ‘Science sacrée’ a été odieusement cari-
caturée, dans I’Occident moderne» (p. 10) ? G.C.

Max LADNER. Gotamo Buddha. Sein Werden, seine Lehre, seine Ge-
meinde. Dargestellt an Hand des Pali-Kanons. 396 S., 8°. Ziirich, Rascher
Verlag, 1948.

Schon Schopenhauer hat betont, dal es der europdischen Kultur nur gut tun
kénnte, wenn sie sich etwas mehr mit der Geisteswelt des Ostens, insbesondere
der Indiens, befassen wiirde. Nun hat aber der Krieg so viel zerstort, dal der Zugang
zu den fernen Schitzen sehr erschwert worden ist. Da will das Buch Ladners, was
den Buddhismus betrifft, Hilfe bringen, und es tut dies auf die beste Weise, indem
es vor allem die wichtigsten Texte in Ubersetzung wieder zuginglich macht. Die
Ubersetzungen sind, soweit dies mdglich war, den Sammlungen von Oldenberg,
Winternitz, Franke, Geiger, Seidenstiicker entnommen, also zuverlissig. Daf} auch
der ungliickselige K. E. Neumann mit seinem Wagnerdeutsch und seiner Schopen-
hauerbesessenheit weitgehend beniitzt worden ist, ist zu bedauern, war aber, ohne
groBBe Liicken zu verursachen, nicht zu vermeiden. Nach einer Einleitung, der Ent-
wicklung des indischen religisen Denkens in vorbuddhistischer Zeit gewidmet,
stellen die Texte das Leben Buddhas, dann seine Lehre und endlich Werden und
Wesen der Monchs- und Nonnengemeinde wie auch die Stellung der Laienschaft
im buddhistischen Religionsleben dar. Die Ubersetzungsstiicke sind teils eingelei-
tet, teils durchsetzt von kommentierenden, das Verstindnis erleichternden Aus-
fihrungen des Verfassers. AuBerordentlich niitzlich sind auch die verschiedenen
Indices. Zu bedauern ist es, daBl der Verfasser das Literaturverzeichnis nicht mit
einem Fachindologen durchgesehen; es wire dies und jenes sicher weggeblieben,
manches Wichtige auch dazugekommen. Vor allem vermif3t man Beckh und Pischel,



BUCHERBESPRECHUNGEN + COMPTES RENDUS 87

auch Glasenapps «Buddhismus». Dann fehlen die bedeutenden franzésischen For-
scher Burnouf, Senart, de la Vallée-Poussin, Foucher, Sylvain Lévi, der Genfer
Oltramare und die Italiener Formichi und Suali. — Das Werk eines erstaunlichen
FleiBes und gliubiger Begeisterung ist durchaus geeignet, weiten Kreisen die Augen
dafiir zu 6ffnen, daB religiéses Leben auch ganz andere Wege einschlagen kann, als
wie wir sie in unsern Breiten gewohnt sind. A.A.

MaRryLA FALK, Nc’ima-rﬁpa and dharma-riipa, origin and aspect of an an-
cient indian conception. Xl and 222 pp., 8*°. Published by the Univer-
sity of Calcutta, 1943.

Avec le volume sérieux et bien documenté qu’elle ajoute a ses publications anté-
rieures, Mademoiselle Falk apporte une contribution importante a4 I’étude de la
philosophie indienne. Elle s’est proposé d’atteindre I’origine des concepts ndma-
ripa «nom et forme » ou individualité, et dharma-riipa «loi et forme » ou universa-
lité ; elle marque I’opposition des éléments matériel et immatériel. Sans négliger
I'interprétation métaphysique, I’auteur s’intéresse surtout au développement de ces
notions, a leur évolution qu’elle suit du Rg-veda au bouddhisme & travers les upa-
nishads et le yoga, aux relations qui s’établissent d’un systéme philosophique &
'autre. Mademoiselle Falk, qui a droit & notre reconnaissance, étaie ses théses de
citations abondantes; mais pourquoi ne les a-t-elle pas traduites plus souvent a
I'usage de ceux a qui le sanskrit et le pili ne sont pas familiers ? En outre, une table
des textes cités aurait été la bienvenue. Le copieux «Index of terms and notions»
(p- 191—220) serait aussi plus maniable si le pali y figurait au mé€me titre que le
sanskrit. Enfin on regrettera que les indications bibliographiques se trouvent éparses
dans des notes; elles auraient gagné a étre précisées (lieu et date de parution) et
groupées en un chapitre spécial ; cela aurait évité des renvois fastidieux : ainsi 11 Mito
Psicologico nell’India Antica, un ouvrage précédent de Mademoiselle Falk, est men-
tionné plus de quarante fois. Mais ces réserves n’enlévent rien a la valeur et a I'inté-
rét du livre méme. P.C.

DaeNy CARTER, Four Thousand Years of China’s Art. xix and 358 pp.,
8v°. New York, The Ronald Press Company, 1948.

Im Vorwort zu ihrer Wanderung durch die Jahrtausende sagt Dagny Carter, daf3
es ihr Wunsch sei, Lehrenden und Lernenden in knapper Darlegung eine griindliche
und dabei leichtverstindliche Kenntnis chinesischer Kunstiibung zu vermitteln.

Sie gliedert das Material in vier Teile: im ersten Teil wird «Vorgeschichte und
Archiologie» behandelt, im zweiten «Frithe duBere Einflisse», im dritten das
«Goldene Zeitalter » und im vierten «Kunsthandwerker und Hindler ».



88 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Beginnend mit der neolithischen Keramik gibt die Verfasserin, gestiitzt auf die
Arbeiten der besten Kenner dieses Gebietes, eine Ubersicht iiber die verschie-
denen Typen der Yangshao-Tépferei. Leider vermittelt die offenbar eingeschrinkte
Zahl der Abbildungen nur eine Vorstellung von der bemalten Keramik aus dem
nordwestlichen China und nicht von den GefiBen aus dem nordéstlichen Gebiet,
deren urtiimliche Formen in die alteste historische Zeit der Chinesen iibergehen.

In den Kapiteln iiber die Ausgrabungen von Anyang und iiber die Kunst der Chou-
Zeit ist der Text, wie auch weiterhin, in enger Anlehnung an die zuverlissigsten
literarischen Unterlagen abgefaBt. Die gut gewahlten Illustrationen zeugen von dem
Reichtum der kiinstlerischen Gestaltung zur Zeit der Shang, insbesondere von der
eigenartigen Schonheit der Sakralgefile aus Bronze, deren Form und Schmuck in
der Chou-Zeit niichterner und, auch in symbolischer Hinsicht, bedcutungsﬁrmer
wird.

Interessant ist im Zusammenhang mit der Chou-Kunst die Emstellung der Ver-
fasserin zum sobenannten Huai-Stil. Sie verweist auf die Verschiedenheiten, welche
zwischen den Bronzen von Nord- und Mittelchina und jenen des Huai-Stils bestehen
und sucht die Erklirung fiir die schlangenartigen Verzierungen, die diese Gruppe
charakterisieren, darin, daBl ihr Ursprungsgebiet der Siidstaat Ch’u gewesen ist.

Mit besonderer Liebe behandelt D. Carter die Denkmiler, die unter dem Ein-
fluB der Nomadenkunst entstanden sind: ihre Schmuckplatten und Zierstiicke in
vielfiltiger Tiergestalt haben offenbar magische Bedeutung, entspringen jedoch ei-
nem anderen Vorstellungskreis und einem anderen Kunstwollen als die phantastisch-
s ymbolhaften Tierbildungen der altchinesischen Kultgerite.

In der Bearbeitung der spiteren Perioden zeigt sich ein feines Empfinden fur die
wechselnden geistigen Stromungen. Thre Auswirkung auf die bildende Kunst ist je-
doch meines Erachtens nicht immer deutlich genug aufgezeigt. Es kommt beispiels-
weise zur Zeit der Han das Eindringen der hellenistischen und der iranischen Ideen-
welt in die Wesensziige der chinesischen Kunst nicht ganz zur Geltung — und auch
in der Zeit der Sung hitte vielleicht ein intensiveres Eingehen auf die Priestermaler
des Ch’an ein eindrucksvolleres Bild von der mystischen Gewalt der chinesischen
Tuschmalerei hervorgerufen.

Dessenungeachtet mul3 gesagt werden, dal3 das vorliegende, reich bebilderte
Buch ein sehr wertvoller Behelf ist fiir den Lehrenden sowohl wie fiir den Lernen-
den. Es ist ein glinzend verarbeiteter Auszug aus den Ergebnissen der ilteren bis zur
neuesten Forschung und reicht erfreulicherweise bis in die Kunst der Gegenwart,
welche durch Begabungen, wie die eines Ju Péons, wieder kraftvollen Aufschwung
nimmt. M. St.



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 89

India Antiqua. A volume of Oriental studies, presented by his friends
and pupils to Jean PuiLipPE VogeL, C.I.E., on the occasion of the
fiftieth anniversary of his doctorate. Edited by the Kern Institute, Ley-
den. 329 pp., xx Plates, 4¥°. Leyden, E.]. Brill, 1947.

Der reiche Inhalt dieser prichtig ausgestatteten Festschrift, der die mannigfachen
Ausstrahlungen der indischen Kultur in der asiatischen Welt spiegelt, entspricht der
vielseitigen Forscher- und Lehrtitigkeit des Jubilars, und es seien daraus die Arbei-
ten, die allgemeineres Interesse beanspruchen kénnen, herausgehoben. Eine ganze
Reihe wertvoller Beitrige sind der Kunstgeschichte gewidmet. Lupwic Bach-
HOFER beschreibt ein taoistisches Freskogemilde des Buddha Maitreya, das ihn in
seiner typischen Form, in europiischer Weise sitzend, darstellt, und zwar bei An-
laB der Weihung des Konigs Cankha, unter dessen Regierung Maitreya erscheinen
wird. Das Bild stimmt genau zu den Sanskritquellen iiber Maitreya sowie zu deren
chinesischen Weiterbildungen. B. BHATTACHARYA behandelt einige bemerkenswerte
Bronzen aus Nepal, so eine sechzehnarmige Chunda und einen Vajradhara, der im
spatbuddhistischen Pantheon den Adi-Buddha vertritt, PANNENBORG-STUTTERHEIM
zeigt, daBB der Naga-Tempel in Panataram auf Java nicht, wie man bisher annahm,
ein Schatzhaus gewesen ist, sondern eine Stitte der Meditation fiir den Kénig, um
seine magischen Krifte zu steigern. P, H. PorT behandelt die Figurengruppen auf
buddhistischen Mandalas und die Prinzipien, nach denen die Mahdy&na-Gétter mit
vielen Kopfen und Armen oder auch in ganzer Figur verdoppelt erscheinen. J.B.
Kempers gibt grundsitzliche Betrachtungen iiber Methoden und Aufgaben der Ar-
chiologie. Von der Kunstgeschichte zur Literatur fiihrt der Beitrag von A.Fou-
cHER iiber Elfenbeinschnitzereien aus Afghanistan, welche die Legende von Prinz
Gazellenhorn wiedergeben, dem keuschen Jiingling, dessen Verfiihrung durch die
Kénigstochter dem Lande Regen bringt, und auch van Lonuizen verbindet Kunst
und Literatur, indem er die Erzihlung von Affe und Krokodil, ein beliebtes Motiv,
das weit iiber Indien hinaus Verbreitung fand, in seinen kiinstlerischen Darstellun-
gen verfolgt, und in gleicher Richtung bewegt sich der Aufsatz von TH.B. GALE-
STEIN {iber balinesische Gemilde aus dem Mahdabhdrata, das neben dem Rdmdyana in
Java schon frith verbreitet war und vielfach umgestaltet worden ist. Auf einem
Stoffgemilde sind die schweren Priifungen dargestellt, die ein geistlicher Lehrer
seinen Schiilern auferlegt. Kunst- und Kulturgeschichte verbindet die Untersu-
chung von H, Gokrz iiber die islamischen Einfliisse im Panjab-Himalaja, die in ihren
verschiedenen Etappen insbesondere nach der kunstgeschichtlichen Seite verfolgt
werden. Uber die Zeitrechnungen der Inder, wie sie auf den Inschriften erscheinen,
handelt STEN Konow, wobei im Mittelpunkt der Diskussion noch immer die Saka-
Aera steht, die aufs engste mit der Datierung des Kushana-K&nigs Kanishka zusam-



90 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

menhingt, und E.E.HEeRzrELD zeigt historische Beziehungen zwischen dem alten
Perserreich und Indien auf, wofiir besonders einige Metallnamen und Bezeichnun-
gen von Pflanzenerzeugnissen sprechen. Der Stadt Mithila in Videha (heute Tirhut),
die fiir die Geschichte des alten Buddhismus so wichtig ist, aber auch im Epos eine
Rolle spielt, ist eine Abhandlung von B. C.Law gewidmet. Kleinere Beitrige be-
handeln Probleme der siidindischen und altjavanischen Geschichte, und G.Tuccr
priift die tibetische Tradition auf ihre historische Zuverlissigkeit. In den Kreis der
geschichtlichen Beitrige gehort auch derjenige von U.N. GHosHAL, der ein Pro-
blem der altindischen Staatswissenschaft behandelt, wie sie durch die Wiederent-
deckung von Kautilyas Arthagdstra erschlossen worden ist, indem er zeigt, wie hier
die zwischenstaatlichen Beziehungen und die auswirtige Politik geregelt werden.
Ins Gebiet der vergleichenden Literaturwissenschaft fithrt der Beitrag von B. Fap-
DEGON iiber das Sittendrama Mricchakatika («Das Tonwiégelchen ») und Shakespeares
King Lear; er gibt eine tiefeindringende Strukturanalyse beider Stiicke und zieht
auch das Drama Mudrdrdkshasa heran, das wie die Mricchakatika von ].Ph. Vogel ins
Hollindische iibersetzt worden ist. A.A.BAkE verfolgt das Symbol der Uberfahrt
iiber einen Strom fiir die Heilserlangung durch die religiose Literatur Indiens und
des Abendlandes. Bekanntlich erwuchs Rabindranath Tagores Drama «Das Post-
amt» (Dhdk Ghar) aus einem bengalischen Volkslied, dem dies Motiv zugrunde lag.
F.D.BoscH zeigt, wie Bhima, ein Held des Mahdbhdrata, in der altjavanischen Dich-
tung einen ganz anderen Charakter annahm, indem er zum Triger iibernatiirlicher
Krifte und Kenntnisse wurde, und ihm als solchem ein formlicher Kult gewidmet
war. Ins Gebiet der Religionsgeschichte fiihrt die Untersuchung von J. J. BoeLes
iiber Ursprung und Wanderung der mystischen Silbe Om und ihre ilteste graphische
Darstellung im Bower-Manuskript (3.Jahrh.n.Chr.). Besonders wichtig ist der
Nachweis, daB der geflammte Ushnisha der hinterindischen Buddha- und Bodhi-
sattvafiguren aus einer Umbildung des Om-Zeichens hervorgegangen ist. A.K. Coo-
MARASVAMY gibt morgen- und abendlindische Belege fiir das Symbol des gottlichen
Lebensstroms und die Riickkehr der Seele ins Meer des géttlichen BewuBtseins. So
wird das Meer zum Inbegriff des Alls und des Aufgehens der Zeitlichkeit in der
Ewigkeit, das heiBt Zeitlosigkeit. Hier beriihren sich Coomarasvamys Betrachtun-
gen mit seinem gleichzeitig erschienenen Buche Time and Eternity. Das Meer, aus
dem alle Fliisse stammen und in das sie wieder zuriickflieBen, ist schon in den
Upanishads das Bild fiir das Aufgehen der Einzelseele in Brahman und im Buddhismus
fiir die Erlangung des Nirvdna. E. LAMOTTE verbindet mit einer Betrachtung der An-
finge des buddhistischen Kanons auch eine solche seiner kritischen Bewertung
durch die Buddhisten selbst. Th. Piceaup behandelt die messianischen Hoffnungen
auf einen gerechten Konig in Java, wo der nicht mehr verstandene Name des
Dhy4ni-Buddha Vairocana von islamischen Mystikern fiir diesen gebraucht wurde.
R.B. WHITEHEAD weist nach, daB} die auf Miinzen von Multan dargestellte Gestalt



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 91

nicht ein Sonnengott ist, und daB diese Miinzen urspriinglich gar nicht aus Multan
stammen. Ins Gebiet der Vélkerkunde fiihren die Beitrige von R.HHEINE-GELDERN
und G. MORGENSTIERNE. Der erste geht aus von einer mit reichem Bilderschmuck
versehenen Trommel von den Sunda-Inseln, die von den Eingebornen zum Regen-
machen verwendet wird und einen individuellen Namen trigt, wozu daran er-
innert werden kann, dal im Indonesischen die Namen beriihmter Musikinstru-
mente den personlichen Artikel tragen; der zweite gibt eine erstmalige Beschrei-
bung des Friihlingsfestes der Kalash Kafirs im Hindukush, das reich ist an ethno-
logisch interessanten Ziigen. — Das Gebiet der Sinologie beschlagen die Beitrige
von J. J. L. DuyvENDAK iiber die Triume des Kaisers Hsiian-tsung und von T. T. Som
iiber die Datierung von Kao-tsu’s erstem Hofzeremoniell. E.A.

ZUR BESPRECHUNG ERHALTENE BUCHER . LIVRES RECUS

F.D.K.BoscH, De Gouden Kiem, Inleiding in de Indische Symboliek. Amsterdam-
Briissel, Elsevier Publ. Co.

WiLLiam CoHN, Chinese Painting. 224 pictures and details. London, Phaidon Press
Ltd., 1948.

J.J.L.DuyveNDAK, Wegen en Gestalten der Chineesche Geschiedenis. Tweede, herziene
druk. Amsterdam-Brussel, Elsevier, 1948.

WoLFRAM EBERHARD, Die chinesische Novelle des 17.—19. Jahrhunderts, eine soziolo-
gische Untersuchung. Ascona (Schweiz), Verlag Artibus Asiae, 1948.

Maryra FaLk, Nama-Rupa and Dharma-Rupa, Origin and Aspects of an Ancient In-
dian Conception. Calcutta, University of Calcutta, 1943.

Immortal Rose, An Anthology of Persian Lyrics, translated by A.]. ARBERRY. Lon-
don, Luzac & Co., 1948.

R.A.D.FoRrrEst, The Chinese Language. London, Faber and Faber Ltd., 1948.

ERNEST MACKAY, Early Indus Civilizations. 2nd edition, revised and enlarged by Do-
rothy Mackay. London, Luzac & Co., 1948.

Orientalia Neerlandica, a volume of Oriental studies, published under the auspices of
The Netherlands’ Oriental Society, on the occasion of the twenty-fifth annivers-
ery of its foundation. Leiden, A.W. Sijthoff’s Uitgeversmaatschappij N.V.,1948.

H.F.E. VissEr, Asiatic Art in private collections of Holland and Belgium. Amsterdam,
«De Spieghel » Publ. Co., 1948.



	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

