
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 2 (1948)

Heft: 1-2

Artikel: Chinesische Buddhapilger in Indien

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN

VON EMIL ABEGG

II

Hüan-tsang

Zweihundert Jahre nach Fa-hien unternahm der weitaus bedeutendste

der chinesischen Buddhapilger seine Reise nach Indien: Hüan-tsang.
Sein Hauptzweck war es, Handschriften der heiligen Bücher nach China

zu bringen, da ihm die damals vorhandenen chinesischen Übersetzungen

in keiner Weise genügten. Auch er wählte den Weg durch Zentralasien,

im Gegensatz zu Fa-hien auch auf der Rückreise. Er verließ

Ch'ang-an, das heutige Sianfu, im Jahre 629 in aller Heimlichkeit, da

ihm eine kaiserliche Verfügung das Verlassen Chinas verboten hatte.
Als er dann nach 16jähriger Abwesenheit in seine Heimat zurückkehrte,
brachte er 20 Pferdelasten kostbarer buddhistischer Handschriften auf
Palmblättern und Birkenrinde (bhûrja) mit sich, nebst Bildern des Buddha

Gotama und verschiedener Bodhisattvas aus Gold, Silber und

Sandelholz, und überdies eine große Zahl Reliquien des Buddha. Er wurde

vom Kaiser T'ai-tsung - demselben Herrscher der T'ang-Dynastie,

gegen dessen Verbot er seine Reise angetreten hatte — mit höchsten

Ehren empfangen, und verfaßte auf dessen Veranlassung seinen
«Bericht über die westlichen (d. h.buddhistischen) Länder», das Si-yü-ki,
oder wie der volle Titel lautet : Ta T'ang Si-yü-ki, was besagt, daß das

Buch unter der Dynastie der T'ang erschien1. Es ist dies eines der wert-

1. Die 1911 in Kyoto erschienene Textausgabe (aufder koreanischen Rezension beruhend)
ist auch durch einen Index der geographischen und Personennamen mit ihren verschiedenen

Transkriptionen, bzw. Übersetzungen wertvoll. Das Si-yü-ki wurde ins Französische übersetzt

von Stanislas Julien, Mémoires sur les contrées occidentales, 18 J7 ; weniger zuverlässig ist die
englische Übersetzung von Samuel Beai, Buddhist Records of the Western World, 1884. Zahlreiche

Verbesserungen beider Übersetzungen enthält Watters, On Yuan Chwangs Travels in India,

1904/j, und Pelliot, Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême-Orient, 190J, P.421-4J7. Über die
Namensform Yuan Chwang s. Watters, a.a.O. 1,6.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN £J

vollsten Werke der buddhistischen Literatur Chinas; Hüan-tsang ist

ein Klassiker dieses Schrifttums, denn sein Werk ist weit mehr als eine

bloße Reisebeschreibung, wenn es auch schon als solche durch seine

genauen Beobachtungen und umfassenden Informationen von höchstem

Wert ist. Hüan-tsang macht seine Leser aber auch mit all den

Traditionen bekannt, die sich an die von ihm besuchten Orte knüpften ;

dadurch wird sein Buch zu einer der wichtigsten Quellen für die
Geschichte des Buddhismus in Indien und Zentralasien, und seine Angaben

sind jetzt durch die archäologischen Entdeckungen in jenen
Gegenden durchaus bestätigt worden2. Das Si-yü-ki hat auch in späterer
Zeit mehrfach zu Bearbeitungen angeregt, und noch im 16. Jahrhundert

schuf der Dichter Wu Ch'eng-en unter Verwendung mythischer
Motive einen Roman, in dem freilich Hüan-tsang's Reiseerlebnisse

unter einer Fülle an sich sehr interessanter Zutaten fast verschwinden3.

Hüan-tsang betrat den Boden Indiens in der Gegend von Bamiyan

(Fan-yen-na), noch mitten in den Schneegebirgen, die er unter großen
Mühen und Gefahren überschritten hatte. Er traf dort eifrige Buddhisten,

und zwar sowohl solche, die jene höhere Form der Religiosität
vertraten, welche dife «drei Kleinode» (triratna, chinesisch san pao)
Buddha, Lehre und Gemeinde verehrt, als auch solche, die niederem
Geister- und Gespensterglauben huldigten, oder, wie Hüan-tsang sagt,
die «hundert Geister» (po shen) verehrten, so daß sogar Kaufleute
den Preis ihrer Waren nach Anweisung dieser Geister bestimmten. Die
Buddhisten von Bamiyan waren Anhänger des Mahâyâna und vertraten
innerhalb desselben den Lokottaravâda, d.h. die metaphysische Richtung,

welche die Realität der Außenwelt annimmt, während Hüantsang
sich selbst zum Vijnânavâda bekannte, der die alleinige Realität des Be-

2. Diese sind weitgehend berücksichtigt in René Grousset, Sur les traces du Bouddha, 1929,
wo Hüan-tsang's Reise eine ansprechende Darstellung gefunden hat.

3. Der Roman ist von Arthur Waley ins Englische übersetzt worden, und in deutscher

Bearbeitung, mit Zeichnungen der Verfasserin, von Georgette Boner unter dem Titel «Monkeys

Pilgerfahrt. Eine chinesische Legende» 1947 erschienen.



C8 EMIL ABEGG

wußtseins lehrt4 ; er hat später, nach seinen eingehenden philosophischen

Studien in Indien, diese Lehre in einem eigenenWerke dargestellt5.
Auf einem Berge nahe der Hauptstadt von Bamiyan war ein steinernes

Buddhabild errichtet, mit Gold und Edelsteinen reich verziert, wie
solche von der Gandhârakunst geschaffen und in jenen Gegenden in
großer Zahl gefunden worden sind6. In der Umgebung von Bamiyan sah

Hüan-tsang eine Kolossalfigur des liegenden, d.h. ins Parinirvâna

eingehenden Buddha, die er, wie die Chinesen allgemein, als schlafenden

Buddha (shuei fo) mißversteht. Dagegen erwähnt er nichts von den

Fresken in Bamiyan, wie sie durch die Forschungen von Hackin und den

beiden Godards bekannt geworden sind7. In Kapiça (Kia-pi-shü), dem

Kapissa der antiken Geographen, nahe dem heutigen Kabul lernte

Hüan-tsang zum erstenmal Jainas kennen, und zwar Digambaras, welche
nackt gingen (ihr Name bedeutet «den Himmel oder die Luft als Kleid

tragend»), sowie Çivaiten, die sich mit Asche beschmierten. Hier
beteiligte er sich an einer fünftägigen Disputation zwischen den Anhängern

verschiedener buddhistischer Schulen, wobei er sich für den

Vijnânavâda einsetzte. In einer allgemeinen Betrachtung der kulturellen
Verhältnisse des damaligen Indien macht er interessante Angaben über
die indischen Gottesurteile, die geeignet sind, die Bestimmungen der
brahmanischen Rechtsbücher (Dharmaçâstras) zu bestätigen und zu

ergänzen. Er erwähnt vier Formen des Ordals: durch Wasser, Feuer,
die Waage und Gift8. An Nagarahâra (Na-kie-lo-ho), das heutige Jelâlâ-

4. Über diese verschiedenen Richtungen der buddhistischen Metaphysik s. E. Abegg, Das

Problem der Realität in der indischen Philosophie, Jahrbuch der Schweiz. Philos. Ges. 194J.

j. Vijnaptimâtratâ-Siddhi, traduite et annotée par L. de la Vallée-Poussin, 1928/31 ; vgl.
auch die Inhaltsangabe in R. Grousset, Les philosophies indiennes, Vol.11, 1931, p. 8off.

6. Wenn Hüan-tsang auch von Buddhabildern aus «Metallstein» (t'ou-shi) spricht, deren

Glieder erst an Ort und Stelle zusammengesetzt wurden, dürften damit Bronzen gemeint sein.

7. S.Fa-hien, Anm. 21.
8. Die Ordale des indischen Rechts sind behandelt in den Gesetzbüchern des Yâjnavalkya

II, 9f-M3, Vishnu 9-14, Nârada I, 247-348; vgl. auch J. Jolly, Recht und Situ (in Bühlers

Grundriß der Indo-arischen Philologie und Altertumskunde), S. 144ff. Schlagintweit, Die Gottesurteile

der Indier, 1866.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN çç)

bâd, knüpfte sich die Legende von der Begegnung des Buddha mit dem
Buddha der Vorzeit Dîpankara, von der auch Fa-hien berichtet worden

war; es ist ja ein stehendes Motiv der buddhistischen Überlieferung,
daß der Buddha in einem früheren Dasein einem seiner Vorgänger
begegnet, der ihm seine künftige Berufung prophezeit; Foucher hat auf
Reliefs von Gandhâra Darstellungen dieser Szene gefunden. Hüan-tsang
gelangte auch in die von ihm Hi-lo genannte, heute unter dem Namen
Hadda bekannte Gegend in Afghanistan, ohne auf die Skulpturen Bezug

zu nehmen, die durch die französischen Ausgrabungen entdeckt worden
sind. Es haben sich darunter dämonische Schreckgestalten aus Mâras

Heer gefunden, auch eine Figur von Mara selbst, sowie von Buddhas

Wagenlenker Chandaka, der ihm bei seinem Aufbruch aus der Heimat
in die Heimatlosigkeit seinen Hengst Kantaka sattelte9. — Diese

Gegenden waren zwar zu Hüan-tsang's Zeit noch buddhistisch, hatten aber
bereits unter den Einfällen der «Weißen Hunnen» schwer gelitten;
die Stupas lagen in Ruinen und waren von Schlinggewächsen überwuchert.

Hüan-tsang nennt die buddhistischen Philosophen, die diesem
Grenzland entstammten, vor allem Asanga und Vasubandhu, den
Verfasser des Abhidharmakoça ; er hörte dort, wie Fa-hien auf Ceylon, vom
Wandern der Almosenschale (pâtra) des Buddha, die sich einst dort
befand, dann nach Iran weitergegeben wurde - was in der Ausbreitung
des Buddhismus auf iranischem Gebiet seinen historischen Hintergrund
hat -, und zuletzt in seine ursprüngliche Heimat, das Magadhaland,
zurückkehren wird.

In der Gegend von Pushkalâvatî (Pu-shê-kie-lo-fa-ti), der alten

Hauptstadt des Gandhâralandes (dem Peukaleotis der Griechen) fand

Hüan-tsang den Stûpa, der daran erinnern sollte, daß der Buddha dort
die «Mutter der Dämonen» bekehrte und sie davon abbrachte,
Menschen zu fressen ; die Bewohner des Gandhâralandes brachten ihr Opfer
dar, um Kinder zu bekommen. Aus einer Angabe I-tsing's ergibt sich,

9. Buddha auf Kantaka stellt eine hinterindische Bronze der Zürcher Sammlung für
Völkerkunde dar, s.E. Abegg, Die Indiensammlung der Universität Zürich, S. 1 j8, Fig. J3.



6o EMIL ABEGG

daß es sich hier um jene Hâritî handelt, die aus einem kinderfressenden

Dämon zu einer die Kinder behütenden Gottheit geworden ist, zur
Madonna des Mahâyânaglaubens, wie sie von der Gandhârakunst häufig
dargestellt worden ist, und dann einerseits von der chinesischen Kunst

aufgenommen wurde und anderseits auf den altchristlichen Madonnatypus

eingewirkt hat10. An eine andere Gegend von Gandhâra knüpfte sich

die Legende von dem frommen Jüngling Sâma, der die Stütze seiner

alten, blinden Eltern war, und vom König von Benares auf der Jagd
versehentlich mit einem vergifteten Pfeil getroffen und getötet wurde ; der

Jüngling war der Bodhisattva, und die Geschichte findet sich deshalb in
der Jätaka-Sammlung11. Wie so viele Motive von Jâtakas sich auch in
der brahmanischen Literatur finden, so auch dies; das Epos Râmâyana
enthält die rührende Episode, in der erzählt wird, wie König Daçaratha,

der Vater Râmas, versehentlich einen Einsiedlerknaben tötet und sich

deshalb noch in seiner Sterbestunde bittere Vorwürfe machtI2.

Eine andere Angabe Hüan-tsang's zeigt, daß im Gandhâralande auch

das Vessantara-Jâtaka bekannt war, in dem erzählt wird, wie der Bodhisattva

einem Brahmanen — es war in Wirklichkeit der Gott Indra, der
ihn in der Gestalt eines solchen versuchte - all sein Gut, ja Frau und

Kinder hinweggibt, einer der beliebtesten Erzählungsstoffe der
buddhistischen Literatur, der auch nach dem Westen verbreitet wurde und

in der Placidas- und Eustachiuslegende fortlebt13. Die Legende ist auch

vielfach von der bildenden Kunst dargestellt worden, vor allem im

io. Foucher, The Buddhist Madonna, in The Beginnings of Buddhist Art, 1917, p. 271 ff.
11. Sâma-Jâtaka, Nr. J40 ; die Sanskritfassung findet sich unter dem Titel « Çyâmaka-Jâtaka»

im Mahâvastu (II, 2o9f.), vgl. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, II, 12of. und

292. Die Legende ist bereits im 3. Jahrh. v. Chr. an einem Relief am Stûpa von Bhârhut

dargestellt (Cunningham, Stûpa of Bhârhut, PI. 26, fig. 7), sowie an den Gandhâraskulpturen von
Jamâlgarhî (Foucher, L'art gréco-bouddhique du Gandhâra, I, 279).

12. Râmâyana, II, 63. Die Episode ist übersetzt von Schack, Stimmen vomGanges. Eine Sammlung

indischer Sagen, IV : «Der Tod des Dasaratha ». Noch Rabindranath Tagore hat das Thema
behandelt in dem Drama Kai Mrigaya, «Die unheilvolle Jagd».

13. R.Garbe, Indien und das Christentum, 1914, S. 86f. ; H.Günter, Buddha in der

abendländischen Legende?, 1922, S. 8f.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 6l

Gandhâraland14. Ein drittes, der buddhistischen wie der brahmanischen

Literatur bekanntes Motiv begegnete Hüan-tsang in der Geschichte des

Rishi Ekacringa oder «Einhorn» (er stammte von einer Antilope), der
durch die Tochter des Königs von Benares zum Bruch des Keuschheitsgelübdes

verführt wird ; es herrscht nämlich im Reiche des Königs eine

Dürre, die nur dadurch behoben werden kann, was deutlich zeigt, daß

der Geschichte ein uralter Regenzauber zugrunde liegt15.
In den an den Himalaya grenzenden Gebieten des Gandhâralandes traf

Hüan-tsang neben einem besonders von der Çiva-Verehrung beherrschten

Hinduismus eine Form des Mahâyâna, die schon stark vom Tantris-

mus durchsetzt war, in dem Dämonenglauben und Zauberei eine

hervorragende Rolle spielten; der Pilger bringt seine Abneigung gegen
diese Form des Buddhismus, die sich im sinnlosen Nachplappern heiliger

Texte erschöpft, deutlich zum Ausdruck und gibt ihr gegenüber

sogar dem sonst von ihm bekämpften Hînayâna den Vorzug.
In Takshaçilâ (Ta-ch'a-shï-lo), der alten Hauptstadt des Panjab, deren

Ruinen in Shah Dari unweit Lahore noch zu sehen sind, fand Hüan-

tsang, wie schon Fa-hien (S.112), Erinnerungen an die Legende von
Prinz Kunâla, dem Sohn des Königs Asoka, der Statthalter dieser Provinz

war, und von seiner Stiefmutter, deren Anträge er zurückgewiesen
hatte, ins Unglück gebracht wurde. Sie sandte einen gefälschten Brief
Asokas, der mit dem Abdruck seiner Zähne gesiegelt war, den sie ihm

14. Das Vessantara-Jâtaka (Nr. J47) ist ein ganzes Epos, das 786 Strophen enthält. Über
seine Darstellung in der Kunst s. Foucher, L'art gréco-bouddhique du Gandhâra, I, 283f. Der
chinesische Reisende Sun Yün sah in Shâhbâzgarhî eine Darstellung der Vessantaralegende,
welche die Barbaren zu Tränen rührte, s. Chavannes, Cinq cents contes et apologues tirés du

Tripitaka chinois, I, p.X.
ij. Die buddhistische Fassung findet sich Nalinikâ-Jâtaka (Nr. j26) und Mahâvastu, IH,

i43f., die brahmanische Mahâbhârata, III, 110-113 ; über ihr Verhältnis zur buddhistischen
Lüders, Die Sage von Rishyaçringa, Nachr. d. Göttinger Ges.d. Wiss., 1897; über die ethnischen

Hintergründe L. v. Schroeder, Mysterium und Mimus im Rigveda, 1908, S. 292 f. Die Geschichte
von Rishyaçringa ist dargestellt am Stûpa von Bhârut (Cunningham, Stûpa of Bhârhut, Pl.
XXVI, 7) und Sancì (ders. Monuments of Sancì, PI. 27). Eine Darstellung auf Elfenbein aus Bê-

grâm ist beschrieben von A. Foucher in India Antiqua. A Volume of Oriental Studies presented to

J.Ph. Vogel, p. 127f.



62 EMIL ABEGG

im Schlaf abgenommen hatte, mit dem Auftrag, den Prinzen zu blenden.

Als blinder Bettler und Sänger zog er darauf umher, bis er in die

Königsburg gelangte, wo ihn Asoka an der Stimme erkannte. Diese
Geschichte gehört dem reichen Kranz der Asokalegenden an, die wir
größtenteils nur aus chinesischen Quellen kennen'6. Sie zeigt die indische

Gestaltung des Phädra- und Potipharmotivs, verbunden mit demjenigen

des UriasbriefesI?.

Zwei Jahre hielt sich Hüan-tsang in Kashmir (Kia-sh'i-mi-lo) auf, wo
sich unter den Buddhisten auch Anhänger des Sarvâstivâda fanden, jener
Lehre, daß «alles immer existiert» — eine Spielart des erkenntnistheoretischen

Realismus, die in der abendländischen Philosophie keine
genaue Entsprechung hat —, während er in einer Stadt des Panjab mit
einem Brahmanen zusammentraf, der in der Lehre des Nâgârjuna bewandert

war, dem Çûnyavâda, der «Lehre vom Leeren», jenem erkennt-
nistheoretischen Nihilismus oder Negativismus, der die Realität auf
eine nicht in Begriffe zu fassende Geistigkeit zurückführt, die dem
gewöhnlichen Denken als Nichts erscheinen muß18. Hüan-tsang hat sich

überall mit diesen Vertretern anderer Richtungen der buddhistischen

Metaphysik auseinandergesetzt und ihnen gegenüber die Lehre von der
Bewußtseinsimmanenz der Erscheinungswelt, den Vijnânavâda,
vertreten. — Am Ufer der Vipâç (Pi-po-shê), eines Flusses im Panjab, den

schon der Rigveda kennt (es ist der Beas der Griechen), fand Hüan-tsang

nur wenige Buddhisten, dagegen zahlreiche Verehrer der Hindu-Götter
und -Geister (t'ien-shen), und erwähnt, daß früher dort viele «Häuser
des Heils» (punyaçâlâ, chinesisch Ju-shê) bestanden hätten, in denen

Arme und Kranke verpflegt wurden, indem man ihnen Nahrung und

16. Vgl. die Fa-hien A.17 genannte Untersuchung Przyluskys. Die Legenden von Asoka

wurden schon im 3. Jahrh. ins Chinesische übersetzt (Silvain Levy, in T'oung Pao, 1907,

p.118).
17. Eine abendländische Parallele derselben knüpft sich an Kaiser Konstantin, seine Gattin

Fausta und seinen Sohn Crispus ; s. E. Hardy, König Asoka, 1913, S. 118 und 121.
18. Vgl. die o. Anm. 4 zitierte Abhandlung Das Problem der Realität in der indischen Philosophie,

S.17.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 63

Kleidung, aber auch Arzneien verabfolgte, letzteres in treuer Befolgung

von König Asokas Forderung in seinen Felsenedikten. Es gab dort noch

etwa zehn buddhistische Klöster (sanghârâma, seng-kia-lan) neben einigen

hundert Hindutempeln (t'ien-sï).
Bei Sthânveçvara (Sa-t'a-ni-shï-fa-lo), das nach Çiva als Herrn des Linga

(sthânu) benannt ist, dem heutigen Thanesar am Oberlauf der Jumna
wurde Hüan-tsang eine Gegend mit dem Namen Dharmakshetra (fu-ti)
gezeigt, die Stätte, gewöhnlich Kurukshetra genannt, wo der große

Völkerkampf sich abspielte, welcher den Kern des indischen Nationalepos

Mahâbhârata bildet. Die Sage wurde Hüan-tsang freilich in sehr

vereinfachter und zum Teil entstellter Form mitgeteilt, aber seine

Angaben zeigen immerhin, daß sie noch damals im Volke lebendig war,
vielleicht durch öffentlichen Vortrag des großen Epos, wie er heute
noch bei festlichen Gelegenheiten üblich ist. Nach einer in dieser

Gegend erhaltenen Überlieferung gelang es einem König von Kurukshetra,
die einander gerüstet gegenüberstehenden Heervölker zum Kampfe

anzuspornen, indem er ihnen durch einen Brahmanen für den Tod in der
Schlacht die himmlische Seligkeit versprechen ließ, ganz so wie in der

Bhagavad-Gîtâ, die ja eine Episode des Mahâbhârata ist, Krishna es gegenüber

Arjuna tut, der in dem tiefen sittlichen Zwiespalt zwischen Erfüllung

seiner Kriegerpflicht als Kshatriya und dem großen Gebot der Schonung

alles Lebens (ahinsâ) verzagt und sich scheut, seine Verwandten
und Lehrer im gegnerischen Heere zu töten'9. Da tröstet und ermutigt
ihn Krishna : «Du klagst um solche, die nicht zu beklagen sind, denn nie

war eine Zeit, da ich nicht war und du nicht warst und alle diese

Fürsten, und nie wird in alle Zukunft die Zeit kommen, da wir nicht sind.

Vergänglich sind wohl diese Leiber, doch ewig ist der, welcher den
Leib beseelt, unvergänglich ist er und unermeßlich; darum kämpfe, o
Bhârata! Wer vermeint, daß jemand töte oder daß jemand getötet
werde : beide kennen die Wahrheit nicht. » Der Trost, den Krishna
dem Arjuna vor der großen Schlacht gewährt, ist also die Lehre von

19. Bhagavad-Gîtâ, I, 28f.



64 EMIL ABEGG

der Ewigkeit und Unzerstörbarkeit der Seele. Es ist nun für den tiefen

Gegensatz, der in dieser Frage zwischen Hinduismus und Buddhismus

besteht, höchst bezeichnend, wie Hüan-tsang, auf eine volkstümliche
buddhistische Version der Bharata-Sage sich stützend, den Brahmanen

seinen Trost begründen läßt. «Leben und Tod, sagt er, sind wie das

grenzenlose Weltmeer und strömen abwechselnd dahin, ohne Ende;
die vernunftbegabten Wesen können dem Wirbel nicht entgehen, der
sie fortreißt. » Hier fließt also der Trost für den Kämpfer nicht im
Sinne des Brahmanismus aus dem Glauben an ein Unvergängliches, Ewiges

im Menschen, sondern im Gegenteil aus der Überzeugung vom ewigen

Vergehen als dem Grundgesetz des Daseins, die ihren konsequentesten

Ausdruck gefunden hat in derjenigen Richtung der buddhistischen

Metaphysik, die als Kshanikavâda, als Lehre von der nur momentanen

Dauer des Seins bezeichnet wird20.

In Matipura (Mo-ti-pu-lo), dem heutigen Madâwar im westlichen

Rohilkand, in dessen Namen vielleicht die Mathai des Megasthenes

stecken, lernte Hüan-tsang eine Tradition vom Wettstreit Vasuband-

hus, des berühmten Mahâyâna-Philosophen, der von ihm als Bodhisattva

bezeichnet wird, mit dem Vertreter einer andern Richtung kennen;
Vasubandhu läßt sich schließlich nicht weiter mit ihm ein, auch wenn
dadurch der Verdacht entstehen könnte, er sei ihm unterlegen, denn er
vertraut auf seinen Ruf, der dies von vornherein unglaublich erscheinen

ließe, und schließt daher die Disputation mit einem Vers aus der Tierfabel

: Wenn auch der Löwe sichvor dem Eber weit zurückzieht, so werden
doch die Weisen wissen, wer der Stärkere ist. Die Strophe wird einem

Jâtaka entstammen, findet sich aber auch in der brahmanischen Tierfabel.

In Kanyâkubja (wie bei Fa-hien übersetzt mit K'ü-nü-ch'eng, «Stadt

der buckligen Mädchen»), dem heutigen Kanauj, regierte zu Hüan-

tsang's Zeit der König Harsha, dem es zum letztenmal gelungen war,
dem Ansturm der barbarischen Nordvölker standzuhalten und ein
nationales Reich auf indischem Boden zu gründen. Ihm ist der historische

2o. Vgl. Das Problem der Realität in der indischen Philosophie, S. 18.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 6c

Roman des Dichters Bâna, das Harshacarita, gewidmet, leider fast die

einzige Quelle, die wir über sein Leben besitzen. Er war ein Beschützer

des Buddhismus, dessen persönliche Bekanntschaft der chinesische Pilger

machte ; seine Angaben — er nennt den König Harshavardhana oder

mit seinem Ehrennamen Çîlâditya «Sonne der Tugend» - bieten deshalb

manche wertvolle und aufTatsächliches zurückgehende Ergänzung

zu der dichterisch ausgeschmückten Darstellung Bânas. Hüan-tsang
berichtet, daß König Harsha alljährlich eine Versammlung von Çramanas

(sha-men) aus allen Teilen seines Reiches veranstaltete und sie aufforderte,

über ihre Lehren zu disputieren, wobei er selbst den Schiedsrichter

spielte, was an jene berühmten Religionsgespräche erinnert,
die Jahrhunderte später von Kaiser Akbar durchgeführt wurden.

Diejenigen, die gesiegt hatten, beschenkte er reich, wie schon zur Zeit der

Upanishads König Janaka den im philosophischen Wettstreit siegreichen

Brahmanen Kühe mit schwervergoldeten Hörnern als Kampfpreis
zusprach21. Hüan-tsang schildert eine solche Zusammenkunft, an der
sowohl buddhistische Asketen als Brahmanen teilnahmen : ein Bild der

geistigen Auseinandersetzung der beiden großen Religionen, die das

ganze indische Mittelalter bis zum Einbruch des Islams erfüllte. Es wurde
dabei eine goldene Buddhastatue auf einem prächtig geschmückten
Elefanten herumgeführt. Zur Linken desselben schritt der König, als Gott
Indra gekleidet und einen Baldachin über ihn haltend, zur Rechten der

Kronprinz als Brahma mit einem weißen Yak-Wedel (Sanskrit châmara,

Hindi chaurì), dem Zeichen der Ehrenerweisung, die einem König
gebührt. Dies entspricht ganz der Art, wie in altbuddhistischen Texten
die Hindugötter dem Vollendeten ihre Aufwartung machen. Der König
warf nach allen Seiten Perlen und Edelsteine aus, als Symbol der «drei
Kostbarkeiten» des Buddhaglaubens: Buddha, Dharma und Sangha. Am
Ende des Festes brach in der Hauptstadt Feuer aus, das auch das Sang-
hârâma ergriff, das der König zu Ehren des Buddha und seiner Gemeinde

errichtet hatte. Da vollzieht der König, um dem Brande Einhalt zu tun,
2i, Brihadâranyaka-Upanishad, III, I.



66 EMIL ABEGG

eine «Wahrheitsbekräftigung» (Sanskrit satyakriyâ, Pâli saccakiriya) mit
den Worten: «So wahr ich mir durch meine Spenden und die Gründung

dieses Klosters religiöses Verdienst erworben habe, so wahr möge

jetzt dieses Feuer erlöschen; andernfalls möge ich des Todes sein»22.

In der Stadt Ayodhyâ (O-yü-t'o), dem heutigen Oude, die dem
Hinduismus als Residenz Râmas bekannt ist, sah Hüan-tsang das Kloster,
wo der große Philosoph Vasubandhu sich aufgehalten hatte, und wo er
zunächst Schriften im Sinne des Hînayâna, und dann, nach seiner Bekehrung

durch seinen Bruder Asanga, auch Mahâyâna-Werke verfaßt hatte ;

auch die Halle, in der er gelehrt hatte, war noch erhalten. Im Südwesten

von Ayodhyâ besuchte Hüan-tsang den Mangohain, wo Asanga, der

Begründer der Yogâcâraschule, die einen extremen Vijnânavâda
vertrat, und die Erscheinungswelt auf ein kosmisches Bewußtsein (âlaya-
vijhâna) zurückführte, seine bedeutendsten Werke, das Yogâcâryacastra
und das Mâhâyânasûtrâlankâra23 verfaßt hatte. Vasubandhu und Asanga

waren überzeugt, im Tushitahimmel wiedergeboren zu werden und
dort den Bodhisattva Maitreya zu schauen, und nach seinem Tode soll
Vasubandhu seinem Bruder Kunde von ihm gegeben haben : Keine

Worte vermögen seine Schönheit wiederzugeben; seine Stimme ist
sanft und rein, wer sie vernimmt, wird dessen nie müde, und wer ihr
lauscht, wird nie gestillt. Die Lehre, die er im Tushitahimmel den Göttern

verkündet, unterscheidet sich in nichts vom Mahâyânaglauben.

2 2. Dieses in der buddhistischen Literatur vielfach bezeugte Verfahren der Satyakriyâ
beruht auf dem Glauben an die magische Kraft des wahrgesprochenen Wortes ; wenn der König
im Falle, daß seine Beteuerung nicht auf Wahrheit beruht, den Tod erleiden will, so zeigt
dies die innere Verwandtschaft der Satayakriyâ mit dem Eid, der eine Selbsrverfluchung im
Falle falschen Schwörens ist (weshalb im Sanskrit für verfluchen und schwören dasselbe Wort
gebraucht wird), und mit dem Gottesurteil, das den Schuldigen schädigt oder vernichtet.
Eine verwandte Auffassung liegt Gandhis Satyâgraha «Ergreifen der Wahrheit» zugrunde,
s.C.F. Andrews, Mahatma Gandhis Lehre und Tat, S. 237^

23. Herausgegeben und übersetzt von Sylvain Levy: Asanga, Mahâyâna-Sûtrâlankâra.
Expose de la doctrine du grand véhicule selon le système Yogâcâra, 1907/11. Die Werke, die im
chinesischen Tripitaka dem Bodhisattva Maitreya zugeschrieben werden, gehen in Wirklichkeit

auf Asanga zurück, und sollen ihm im Tushitahimmel von Maitreya offenbart worden
sein (Bunjiu Nanjio, Catalogue of the Chinese Translation of the Buddhist Tripitaka, 1883, p. 368).



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 67

Hüan-tsang hat auch eine der wichtigsten Kultstätten des Hinduismus

besucht, Prayâga (Po-lo-ye-kia) am Zusammenfluß von Ganga und

Yamunâ, das heutige Allahabad, ein berühmter Wallfahrtsort und

heiliger Badeplatz (tirtha), der gewiß schon in vorarischer Zeit bestand.

Der Pilger stellt mit Bedauern fest, daß die Menschen dort zwar sehr

lernbegierig, aber größtenteils der Ketzerei ergeben seien; offenbar

hatte also der Buddhismus dort nicht Fuß gefaßt, immerhin fand Hüan-

tsang zwei Klöster, deren wenige Insassen sich zum Hînayâna bekannten.

Vor einem der vielen Deva-Tempel (t'ien-sl) stand ein mächtiger
Banyanbaum (Ficus indica, Nyagrodha mit den Luftwurzeln). Noch
heute ist in Allahabad ein solcher Baum Gegenstand religiöser Verehrung

; er heißt Akshaya-Vata, der unvergängliche Feigenbaum : es ist
der Weltbaum, wie er in der Katha-Upanishad und in der Bhagavad-
Gîtâ als Symbol des in die Welt der Vergänglichkeit sich niedersenkenden

Ewigen, des Brahman, gepriesen wird24. Beim Zusammenfluß der
beiden Ströme ertränkten sich täglich Hunderte, um in einer Himmelswelt

wiedergeboren zu werden ; es waren dies natürlich keine Buddhisten,

da ihr Glaube den Selbstmord verwirft. Hüan-tsang vernahm in
Prayâga, daß sogar Affen und Berghirsche an den heiligen Fluß kamen,

um sich zu ertränken oder — nach Art der Jainas — zu Tode zu fasten. Für
den Inder, der keinen scharfen Unterschied zwischen Mensch und Tier
kennt, hat solch tierisches Heilsstreben nichts Verwunderliches.

An die Stadt Viçâkhâ (Pi-shê-k'ia) unweit Ayodhyâ knüpfte sich die

Überlieferung von philosophischen Kontroversen, die dort ausgetragen
wurden, und eine zentrale Frage der Buddhalehre betrafen : ob es ein
beharrendes Ich gebe, oder nur wechselnde Abläufe geistiger Funktionen;

man weiß, daß die letztere Auffassung, der Anattâvâda, sich mehr
und mehr gegen die andere durchzusetzen vermochte25. In Srâvasti

(Shï-lo-fa-si-ti) an der Rapti, zu Buddhas Zeit der Hauptstadt des Königs

24. Katha-Upanishad, VI, 1 ; Bhagavad-Gîtâ, XV, 1/2.
2c- Vgl. de la Vallée-Poussin, La négation de l'âme et la doctrine de l'acte (Dogmatique

bouddhique), Journal asiatique, 1902.



68 EMIL ABEGG

Prasenajit (Pâli Pasenadi) erinnerte ein Stûpa an Mahâprajâpatî, die

Pflegemutter des Buddha, der es gelang, ihn nach langem Widerstreben
auf die Fürbitte Anandas hin zur Aufnahme von Frauen in den Orden

zu bewegen; er prophezeite dann, daß infolgedessen die Lehre nicht
ein Jahrtausend, sondern nur eoo Jahre Bestand haben werde ; ein
weiterer war zur Erinnerung an die Bekehrung des Räubers Angulimâla
errichtet. Sodann sah Hüan-tsang zwei von König Asoka erstellte Säulen,

deren eine mit dem Rad (cakra) als Symbol der Lehre versehen war,
sowie mit dem Stier, unter dessen Sternbild der Buddha geboren wurde.
Auf eine bekannte Episode der Buddhalegende bezog sich ein Stûpa an

der Stelle, wo Buddhas feindlicher Vetter Devadatta ihn zu vergiften
suchte, um selbst die erste Stelle im Orden einzunehmen. Ein anderer

war erbaut, wo eine Nonne den Buddha verleumdet hatte durch die

Behauptung, er habe sie geschwängert; um diesen Sachverhalt

vorzutäuschen, hatte sie sich einen Holzklotz unter das Kleid gebunden und

sich so der Mönchsgemeinde vorgestellt. Aber der Gott Indra nahm,

um diese Verdächtigung zu entkräften, die Gestalt einer weißen Ratte

an, zernagte das Band, mit dem der Klotz befestigt war, so daß er zu

Boden fiel, wodurch die Betrügerin entlarvt war; einer der umstehenden

Mönche hob den Klotz empor und rief: «Ist das dein Kind, du

Arge » Darauf fuhr die Nonne zur Hölle Avîci26, dem im Nadir
gedachten untersten Höllenbezirk der buddhistischen Kosmologie27.

Natürlich besuchte Hüan-tsang, wie sein Vorgänger, auch Buddhas

Heimatstadt Kapilavastu (Kie-pi-lo-fa-su-tu), und fand sie in demselben

verwahrlosten Zustand wie jener. Aber auch er sah noch jene Stupas,

die an den Stätten aller Jugenderlebnisse des Buddha errichtet waren,
26. Hüan-tsang übersetzt den Namen Avîci durch Wu-kien-ti-yü «die Hölle ohne Unterbruch

(der Qualen)», während er im Hinduismus als «Die Wellenlose» gedeutet wird; die

wörtliche Bedeutung ist aber «die zuunterst Liegende».
27. Auch Fa-hien (Kap. 20) kennt diese Episode; bei ihm stopft die Nonne nur Kleider

vor den Leib. Aus der buddhistischen Originalliteratur ist diese Geschichte belegt bei Spence

Hardy, Manual of Buddhism, p. 27 j. Aus der abendländischen Legende wäre jene Fausta zu

vergleichen, die den Bischof Desiderius von Vienne des Umgangs mit ihr bezichtigte, aber

entlarvt wurde und zur Hölle fuhr.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 69

u.a. auch dort, wo der hochbetagte Weise Asita den neugebornen
Buddha pries, dann aber in Tränen ausbrach, da er es nicht mehr
erleben werde, daß der Knabe die Buddhawürde erreiche28! Auch die

Stätte von Buddhas Geburt im Parke Lumbini hat Hüan-tsang aufgesucht,

und fand dort jenen steinernen, von einem Löwen bekrönten

Pfeiler, den König Asoka bei Anlaß seines Besuches der Örtlichkeit
errichtet hatte. Er wurde später vom Blitz getroffen - Hüan-tsang sagt:
von einem Donnerkeil, den ein Drache (lung) schleuderte —, und zerfiel

in Stücke. Es ist dies der berühmte Pfeiler, der gegen Ende des letzten

Jahrhunderts wieder entdeckt wurde, und dessen Inschrift, die zur
Zeit Hüan-tsang's unter der Erdoberfläche lag, in alter Brâhmî-Schrift
lautet : «Der göttergeliebte König Priyadarçin — so nennt sich der König
auf seinen Inschriften durchweg; nur auf einer einzigen, erst 19 ir bei
Maski entdeckten erscheint sein wirklicher Name — kam 20 Jahre nach

seiner Krönung (eigentlich : Salbung) persönlich hierher und bezeugte
seine Ehrfurcht mit den Worten: ,Hier ist der Erhabene geboren, der
Weise aus dem Sâkyastamm'. Und er ließ aus einem fehlerfreien
Felsblock29 eine Säule errichten, zum Zeugnis dafür, daß hier der Erhabene

geboren wurde. 3°»

In Kusinâra (Kuçinagara, Kou-shï-na-kie-lo) an der Gandakî, der
Stätte von Buddhas Eingehen ins Parinirvâna, das damals in Ruinen lag,
fand Hüan-tsang Denkmäler, die an die letzten Tage des Vollendeten
erinnern sollten, so einen Stûpa (t'a) an der Stelle, wo das Haus des

Schmiedes Cunda stand, bei dem der Buddha das verhängnisvolle Mahl

einnahm, das seinen Tod herbeiführte ; sodann die Baumgruppe, welche
die Stelle bezeichnete, wo der Buddha zwischen zwei blühenden Sâl-

28. Man hat vielfach angenommen, daß die neutestamentliche Erzählung von Symeon im
Tempel damit zusammenhänge ; doch ist die Annahme einer solchen Beziehung wohl unnötig,
ist doch die ganze Situation menschlich so naheliegend: der Vertreter einer alten, versinkenden

Zeit huldigt dem Kinde, das eine neue heraufzuführen berufen ist (Garbe, Indien und das

Christentum, S.48L).
29. Die Übersetzung ist hier unsicher.
30. Pischel, Die Inschrift von Paderiya (Sitzungsberichte der Preuß. Akad., 1903, wo auch der

Bericht Hüan-tsang's verwertet ist); s.auch Watters, On Yuan Chwangs Travels, II, 14.



70 EMIL ABEGG

bäumen — obgleich es nicht die Zeit der Baumblüte war - ins Nirvana

einging; eine liegende Figur mit dem Haupt nach Norden, der Him-
melsgegenH der Götter, sollte daran erinnern ; es ist jene Darstellung,
die von den Chinesen später als schlafender Buddha mißverstanden

wurde3'. Auch ein Pfeiler Asokas war dem Andenken an Buddhas
Nirvana geweiht; er trug eine Inschrift, aber zu Hüan-tsang's Bedauern

keine Zeitangabe. Ein Stûpa war an der Stelle errichtet, wo der Bodhisattva,

als Hirsch geboren, die Tiere aus dem brennenden Walde

rettete, indem er mit seinem Leibe eine Brücke über den Strom bildete,
über welche die Tiere entfliehen konnten, bis er erschöpft war und im
Flusse ertrank. Diese Begebenheit, die in den weiten Kreis der aufopfernden

Taten des Bodhisattva gehört, erinnert an das Jâtaka von dem

Affenhäuptling, der sich selbst zur Brücke über den Ganges macht, um sein

Gefolge zu retten; die Szene ist schon dargestellt am Stûpa von Bhârhut32.

In Vârânasî (P'o-lo-ni-sï), dem heutigen Benares, in dessen Tierpark
der Buddha seine Lehre zum erstenmal verkündet hatte, traf Hüan-

tsang nur wenige Buddhisten, die dem Hînayâna anhingen, dagegen
etwa ioo Devatempel, die zumeist dem Çiva Maheçvara (Ta-tsï-tsai)
geweiht waren, wie heute noch Benares ein Mittelpunkt der Çivavereh-

rung ist. Hüan-tsang sah zahlreiche Pâçupatas, Anhänger Çivas, die

ihren Leib mit Asche beschmieren, daneben auch Nirgranthas, «Fessellose»,

die sich zur Jainareligion bekannten. Hüan-tsang besuchte auch

Pâtaliputra (Po-ch'a-li-tsi'-ch'eng), die Hauptstadt Asokas, und ließ sich

in ihrer Umgebung, wie schon Fa-hien, Asokas «Hölle» zeigen33. Vom
Bodhi-Baum (tao-shu dharmadruma) in Gayâ gibt Hüan-Tsang eine

genaue Beschreibung. Er war umgeben von einem Zaun aus Backstein ;

31. S. o. S. j8.
32. Jâtaka Nr. 407; Foucher, The Beginnings of Buddhist Art, II: Jâtakas at Bârhut, p. 41 f.

Genauer entsprechen Fassungen der buddhistischen Sanskritliteratur : Avadânaçataka, 40 und

Karmaçataka, VI, 8, wo die Geschichte von einem Gazellenkönig erzählt wird. Sie erinnert -
ins Menschliche übertragen - an die keltische Sage in einem Mabinogi, wo König Bran sich

zu einer Brücke macht, mittels welcher sein Heer über einen Fluß setzt ; s. H. Kern in Guru-

pûjâkaumudî, Festschriftfür Albr. Weber, S. 93 f.

33. Fa-hien S. i2of.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 7I

das Haupttor desselben war nach Osten gerichtet, gegenüber der Nai-
ranjanâ, das nördliche öffnete sich gegen das große Kloster (sanghä-

rarna). Mitten in der Umzäunung befand sich Buddhas «Diamantthron»

(vajrâsana, kin-kang-tso). In der Vorzeit, als das jetzige Bhadrakalpa,
d.h. das mit Buddhas gesegnete Weltzeitalter begann und die Erde
entstand, erschien zugleich mit ihr dieser Thron. Er reicht hinunter bis

zum Bezirk des goldenen Rades, und oben ist er auf gleicher Ebene wie
der Erdboden. Auf ihm haben die 1000 Buddhas dieses Kalpa gesessen
und die Erleuchtung (vajra-samâdhi) erreicht. Wenn die ganze Erde

erzittert, bleibt er allein unbewegt. Als der Bodhisattva darauf zuschritt,
erbebte die Erde und kam erst zur Ruhe, als er seinen Sitz darauf

eingenommen. Wenn dann am Ende dieses Weltzeitalters die Lehre
vergeht, wird auch diese Stätte von Staub und Erde bedeckt werden und
verschwinden. Ostlich vom Bodhibaum waren zwei Stupas errichtet
zur Erinnerung an die Versuchung des Buddha durch Mara den Bösen ;

dieser versprach ihm die Weltherrschaft, wenn er auf sein geistiges
Streben verzichte. Von Buddha abgewiesen, sandte er seine schönen

Töchter, um ihn zu verführen ; er aber verwandelte sie in häßliche alte

Weiber, die sich auf ihre Krücken gestützt entfernen. Die ganze
Szenenfolge ist dargestellt von der Gandhârakunst34, in Amarâvatî35 und

am Stûpa von Boro Budur36. - Bei einem zu Ehren des Buddha Kâçyapa
errichteten Kloster sah Hüan-tsang zwei Bilder der Erdgöttin, welche
der Buddha zum Zeugnis seiner guten Taten in früherem Dasein anrief,
die Mara bestritten hatte ; er berührte dabei mit der Rechten den
Erdboden: es ist der «Zeugnisgestus», die Bhûmisparça-Mudrâ, mit der er
öfters dargestellt wird37.

Ein weitverbreitetes Motiv der Märchenliteratur knüpfte sich an

einen andern Stûpa in der Nähe des Bodhibaumes. Einst, so wurde

34. Foucher, L'art gréco-bouddhique du Gandhâra, I,p.4oof.
3 J. Cohn, Indische Plastik, PI. 17.
36. Krom, The Life qfBuddha on the Stûpa of Barabudur, PI.9J.
37. So an mehreren Figuren der Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich; vgl.

E. Abegg, Die Indiensammlung der Universität Zürich, Fig. 42 und 43.



72 EMIL ABEGG

Hüan-tsang erzählt, kam ein Kaufherr in diese Gegend, der die
himmlischen Geister (t'ien-shen, d.h. die Hindugötter) verehrte und ihnen

opferte. Er verachtete die Lehre des Buddha und glaubte nicht an die
Frucht der Taten, d.h. an die Macht des Karman. Er trat dann mit
andern Kaufleuten eine Handelsreise zur See an. Dabei gerieten sie in
einen schweren Sturm und waren nach dreijähriger Irrfahrt vom
Hungertode bedroht; sie flehten ihre Götter an, aber diese halfen ihnen

nicht. Da sahen sie plötzlich eine hochragende Insel im Meere, und

zwei Sonnen in der Ferne leuchtend, und freuten sich, endlich Land zu
finden. Aber der Kaufmann, der das Schiff befehligte, sagte ihnen :

«Dies ist kein Berg, sondern ein Makara (ein riesiger Delphin oder
Walfisch), und die beiden Sonnen sind seine Augen. » Da sagte der
Schiffsmeister zu seinen Gefährten: «Ich habe gehört, daß der Bodhisattva

Avalokiteçvara den Menschen in der Not zu Hilfe kommt ; wir wollen
ihn deshalb gläubig anrufen.» Sie taten dies, und sogleich verschwand der

Inselberg, die beiden Sonnen wurden vom Meere verschlungen, und

darauf sahen sie einen Çramana über den Himmel wandeln, um sie aus

dem Schiffbruch zu retten und nach ihrer Heimat zu versetzen. Zum
Andenken an ihre Rettung errichteten sie einen Stûpa und füllten ihn

mit Safran, wonach er auch den Namen trug. — Das Motiv vom
Walfisch, der für eine Insel gehalten wird, findet sich auch in den

Erzählungen von Sindbad dem Seefahrer in iooi Nacht, sowie im Westen in
der altirischen Sage von König Brandanus und der Insel Jasconia, in
deren Namen das altirische Wort für Fisch (iasc) steckt. — Ebenfalls in
der Umgebung des Bodhibaumes befand sich der Teich, an dem der
Buddha sieben Tage lang in tiefer Versenkung verharrte, wobei ihn der

Schlangendämon Mucilinda durch seine baldachinförmig über ihn
gehaltenen Köpfe vor dem Unwetter schützte. So, auf den Windungen
Mucilindas sitzend, wird der Buddha von der bildenden Kunst vielfach

dargestellt.
In Nâlanda (Na-lan-to) fand Hüan-tsang eine ganze Klosterstadt, von

Tausenden von Mönchen bewohnt, die zugleich den Charakter einer



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 73

Universität hatte. Dort hielt er sich längere Zeit auf, um die Mahâyâna-

philosophie zu studieren, und er entwirft ein lebendiges Bild von den

daselbst geführten philosophischen Disputationen, zu denen aus allen

Gegenden Nordindiens die Lernbegierigen zusammenströmten, und

der Ruhm dieser Bildungsstätte war so groß, daß manche, die niemals

in Nâlanda gewesen waren, vorgaben, dort studiert zu haben. Wer den

Klosterbezirk betreten wollte, wurde vom Torwächter einer Prüfung

unterzogen, und wer seine Fragen nicht zu beantworten vermochte,
wurde nicht eingelassen. — Ein Stûpa erinnerte an die Stätte, wo der
Buddha mit König Bimbisâra zusammentraf und ihn in Begleitung einer

großen Jüngerschar belehrte ; er verkündete bei dieser Gelegenheit das

Brahmajâla-Sutta, den «Lehrtext vom Brahmannetz», in dem er alle zu

seiner Zeit vertretenen Heilswege und philosophischen Lehren einer
kritischen Prüfung unterzog38. Südlich der Stadt Kosala (Kiao-sa-lo,
südwestlich von Orissa) sah Hüan-tsang eine tiefe Berghöhle, in welcher

nach der Sage der Mahâyâna-Philosoph Bhâvaviveka, der sich zur
Lehre Nâgârjùnas bekannte, das Kommen Maitreyas erwartete (also

eine Dublette des Buddha Kâçyapa im Hahnenfußberg). Er hatte sich an

Avalokiteçvara gewandt mit der Bitte, seinen Leib bis zum Erscheinen

Maitreyas bewahren zu können. Der Bodhisattva aber erinnert ihn an
die Hinfälligkeit und Vergänglichkeit des Lebens und das trügerische
Wesen der Welt. Deshalb soll er danach streben, im Tushitahimmel

wiedergeboren zu werden, um Maitreya dort von Angesicht zu schauen.

Da aber Bhâvaviveka auf seinem Entschluß beharrt, weist ihn Avalokiteçvara

an einen Vajrapâni, einen Halbgott mit Donnerkeil (vajra), chinesisch

Chi'-kin-kang, der in einer Höhle haust, und dieser lehrt ihn eine

Formel, die es ihm ermöglicht, sein Leben bis zum Erscheinen

Maitreyas zu bewahren. Auf Anweisung des Vajrapâni begibt sich Bhâvaviveka

zu einem Berg, der sich auf sein Klopfen öffnet und ihn mit
seinen Begleitern aufnimmt.

38. Dîgha-Nikâya, Kap.II, übersetzt von Franke in den Göttinger Quellen der Religionsgeschichte.



74 EMIL ABEGG

Hüan-tsang hat in sein Reisewerk auch die Beschreibung von Gegenden

aufgenommen, die er nicht selbst besuchte, so diejenige von Ceylon

(Singhala, chinesisch Seng-kia-lo). Wie Fa-hien, so vernahm auch

er, daß die Insel zuerst von dämonischen Wesen bewohnt war. Hier
sind es Dämonenweiber (râkshasî, lo-ch'a-nü), die in einer «großen
Eisenstadt» hausen. Auf deren Turm hatten sie zwei hohe Fahnenmasten mit
einer glück- und einer unglückverheißenden Fahne errichtet, welche

sie je nach Umständen aufzogen, wenn Schiffer sich der Insel näherten;
dies bedeutet offenbar, daß die Glücksfahne aufgezogen wurde, wenn
ein Schiff bei der Insel vor Anker gehen wollte, um die Seeleute

anzuziehen, während im andern Fall die Unglücksfahne gehißt wurde. Wenn

ein Schiff ankam, verwandelten sich die Râkshasîs in schöne,

blumengeschmückte Mädchen, zogen mit Musik an den Strand und luden die

Schiffleute unter Liebkosungen ein, in die Eisenstadt zu kommen;
nachdem sie dann mit ihnen alle möglichen Freuden genossen, schlössen

sie sie in das eiserne Gefängnis ein und fraßen sie auf. Einst unternahm

der Kaufmannssohn Singhala aus Indien (Jambudvîpa «Rosen-

apfelkontinent ») mit roo anderen Kaufleuten eine Handelsreise nach

Edelsteinen, und wurde von einem Sturm nach Ceylon verschlagen. Da

zogen die Râkshasîs die Glücksfahne auf, kamen mit Musik an den

Strand und verlockten die Kaufleute, mit ihnen in die Eisenstadt zu

kommen. Dort genoß Singhala mit der Königin der Dämoninnen die

Liebe, und so taten es seine Begleiter mit den andern ; dann schickten

sich die Dämonenweiber an, die Männer in den eisernen Turm zu

schließen, um sich neue Liebhaber zu suchen. Da sah sich Singhala nach

einem Mittel um, diesem Unglück zu entrinnen. Wie er sich dem

eisernen Verlies näherte, hörte er von drinnen klägliche Laute. Er
erklomm einen hohen Baum und fragte : «Wer seid ihr, die ihr hier
gebunden liegt, und warum euer Wehklagen » Darauf die Gefangenen :

«Weißt du nicht, daß die Weiber, die diesen Ort bewohnen, Râkshasîs

sind Zuerst haben sie uns mit festlicher Musik angelockt, ihre

Stadt zu betreten, aber als ihr ankamt, schlössen sie uns in dies Gefäng-



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN JÇ

nis ein und verzehren uns jetzt der Reihe nach ; schon die Hälfte von
uns ist aufgefressen, auch ihr werdet bald drankommen.» Da sagte Singhala:

«Durch welche List können wir dieser Gefahr entrinnen?» Sie

antworteten : «Wir haben gehört, daß am Meeresstrande ein göttliches
Pferd steht, und wer mit höchstem Glauben betet, den trägt es sicher

hinweg. 39>> Singhala teilt dies seinen Gefährten insgeheim mit und
veranlaßt sie, sich am Strande zu versammeln. Auf ihr Gebet kommt das

Wunderpferd heran und spricht zu ihnen: «Ein jeder von euch soll
sich an meinem Fell festhalten und nicht hinter sich blicken - eine

allgemeine Vorschrift bei Wundererscheinungen — ; dann werde ich euch

befreien und über das Meer tragen. » Die Kaufleute taten wie geboten,
das Pferd erhob sich mit ihnen in die Luft und trug sie hoch durch die
Wolken auf das Festland. Nun machten sich die Râkshasîs an ihre
Verfolgung, und bald hatten sie sie eingeholt und suchten sie zur Rückkehr

zu bewegen, was ihnen schließlich auch gelang. Aber Singhalas
Entschluß blieb unerschüttert, und ihm allein gelang es, den Ozean zu

überqueren und der Gefahr zu entgehen. Da kehrte die Dämonenkönigin

allein in die Eisenstadt zurück, und nahm auf die Vorwürfe der
andern Râkshasîs ihr Kind von Singhala mit sich, um ihn nochmals durch
zärtliche Schmeichelei zu bewegen. Aber Singhala sprach eine magische

Formel, zog sein Schwert und sagte : «Du bist eine Râkshasî und ich bin
ein Mensch; Menschen und Dämonen gehören zu verschiedenen

Wesensklassen, und es kann keine dauernde Vereinigung zwischen ihnen
bestehen ; wenn du mich weiter mit deiner Zudringlichkeit belästigst,
werde ich dir das Leben nehmen. » Da erhob sich die Dämonin und
verschwand in den Lüften. Schließlich gelang es Singhala, auch seine

Gefährten zu retten ; er rüstet eine Flotte und fährt nach Ceylon. Da

wird in der Eisenstadt die Unglücksfahne aufgezogen, offenbar um die
Râkshasî zu warnen. Vergeblich bietet sie ihre Künste auf; Singhala
veranlaßt seine Krieger, magische Formeln zu sprechen, darauf entflie-

39. Es ist das im Abhinishkramana-Sûtra genannte Pferd Keçin; auch Avalokiteçvara selbst
wird oft «Weißes Pferd» genannt, das über das Meer kommt und den Bedrängten aus der



76 EMIL ABEGG

hen die Râkshasîs nach allen Seiten nach entlegenen Felseninseln, oder
sie ertränken sich. - Diese Geschichte erinnert an ähnliche in den

Erzählungen von Sindbad dem Seefahrer, aber auch an die antike Sage von
den Sirenen, die sich ebenfalls den Tod geben, wenn ihr Zauber

mißlingt, und an die homerische Episode von Odysseus bei Kirke, der ebenso

mit gezücktem Schwert gegen die Zauberin losgeht wie der indische

Kaufmann im Jâtaka vom Flügelroß.
Der Pilger vernahm von Ceylon, daß dort vor Zeiten rohe Religionsformen

herrschten, daß dann aber durch Asokas jüngeren Bruder Ma-

hendra (Pâli Mahinda), der den Stand eines Arhat (lo-han) und die

übernatürlichen Fähigkeiten eines solchen erlangt hatte, der Buddhaglaube

dort verbreitet wurde. Es sollen zu seiner Zeit etwa 20 000
Mönche auf der Insel gelebt haben, die sich zur Sthavira-Schule (shang-

tso-pu) des Mahâyâna bekannten, wobei Mahâyâna hier freilich nicht im
gewöhnlichen Sinne zu nehmen ist, sondern die Weiterbildung einer
alten Richtung des südlichen Buddhismus bedeutet. Nach 200 Jahren
sei dann eine Spaltung in zwei Sekten eingetreten, von denen sich die

eine, die der Mahâvihâravâsin, sich vom Mahâyâna lossagte und dem

Hînayâna zuwandte40; die andere war die der Abhayagirivâsin41, welche

beide Richtungen des Buddhismus pflegte. Natürlich macht Hüan-

tsang auch reichliche Angaben über den aufCeylon ausgebildetenKult von
Buddhas Zahn, der in einem Vihâra neben dem Königspalast aufbewahrt
wurde. An eine goldene Buddhastatue in Lebensgröße, die sich neben dem

Vihâra befand, und deren Ushnîsha durch einen kostbaren Edelstein
gebildet war, knüpfte sich eine bezeichnende Legende. Als ein Dieb das

Juwel rauben wollte, reckte sich die Statue in die Höhe, so daß er es

nicht zu erreichen vermochte. Da gedachte er jener vielen Taten selbst-

Not hilft. Am genauesten paßt zu Hüan-tsang's Erzählung das Jâtaka vom Flügelroß (Nr. 196),
wo der Bodhisattva in Gestalt eines weißen Pferdes erscheint.

40. Das Mahâvihâra (das «Große Kloster»), welches der Sitz dieser Mönche war, befand

sich im Süden der Hauptstadt Anurâdhapura; vgl. Dipavansa, ed. and transi, by H. Oldenberg,
XIX, io.

41. Vgl. ebd. XIX, 14, 17.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 77

loser Hingabe, die der Buddha in früheren Daseinsformen vollbrachte,
und beklagte sich darüber, daß seine Bildsäule ihm den Stein vorenthalte ;

darauf neigte sich das Bild zu ihm nieder und ließ ihn den Edelstein

nehmen, und in dieser geneigten Haltung war das Bild seitherverblieben.

Im Südosten der Insel erhob sich der Berg Lanka42, wo der Tathâgata

(yu-lai) das Lankâvatâra-Sûtra (Leng-kia-king) verkündet hatte43, das

auch inhaltlich an Ceylon anknüpft, denn es erzählt von dem Besuch des

Buddha bei dem aus dem Râmâyana bekannten Dämonenkönig Râvana,

der ihm seine Verehrung bezeugt, worauf der Buddha seine Fragen
beantwortet. Das Werk vertritt Lehren der Yogâcâra-Schule und erörtert
im Zusammenhang damit auch solche des Sânkhya und des Vaiçeshika,
der Pâçupata und anderer Sekten ; es enthält auch Prophezeiungen über
die Geschehnisse nach Buddhas Nirvana. An die dämonischen Wesen,

von denen die Sage Ceylon bewohnt sein ließ, erinnern schließlich die
Bewohner der Insel Narakira (Na-lo-ki-lo, wohl eine der Malediven),
von denen man Hüan-tsang berichtete, daß sie von kleinem Wuchs,
nicht mehr als 3 Fuß hoch seien und sich von Kokosnüssen nähren ; sie

haben die Gestalt von Menschen, aber die Köpfe von Vögeln. - Auf einer
mehrere tausend chinesische Meilen (li) westwärts gelegenen Insel
befand sich eine Steinfigur des Buddha, deren Ushnîsha durch einen Can-

drakânta («Mondlieb») gebildet war, jenen Edelstein, der nach der
Hindutradition unter dem Einfluß der Mondstrahlen zu fließen beginnt,
und es wurde Hüan-tsang die Geschichte von Seefahrern berichtet, die
durch dieses Wasser vor dem Verdursten gerettet wurden.

In Maharashtra, dem heutigen Marathenland, sah Hüan-tsang Stupas,
welche an die Aufenthalte von vier Buddhas der Vorzeit erinnerten, die

von König Asoka errichtet worden waren44. Im Süden der Stadt befand
sich ein Sanghârâma mit einem Bildnis des Bodhisattva Avalokiteçvara

42. Dies ist sonst die dravidische Bezeichnung der ganzen Insel, die im Râmâyana freilich
nicht Ceylon, sondern eine mythische Insel weit draußen im Weltmeer ist.

43. Von ihm gibt es drei chinesische Übersetzungen aus den Jahren 443, ji 3 und 700.
44. Über den zu Ehren des Buddha Kanakamuni von Asoka errichteten Stûpa s. Fa-hien

S. 116.



78 EMIL ABEGG

(Kuan-ts'i-tsai), an dessen Wunderwirkung selbst in weiter Ferne

geglaubt wurde. Der Pilger besuchte auch die Höhlentempel von Ajantâ
mit ihren berühmten Frescogemälden, die Szenen aus Buddhas früherem
Leben und verschiedene Bodhisattvas darstellten. Auch Skulpturen
zierten die Außenwände eines Vihâra. Außerhalb des Tores standen

zwei steinerne Elefanten45, und es wurde Hüan-tsang berichtet, daß sie

zu gewissen Zeiten ein Geschrei ausstießen und daß dann die Erde

erzittere ; es liegt dem der allgemein indische Glaube zugrunde, daß vier

mächtige Elefanten die Erde tragen, und durch ihre Bewegungen die

Erdbeben hervorrufen. Das dortige Kloster war von einem aus dem

westlichen Indien stammenden Arhat Âcâra erbaut worden, dessen

Name — als Sthavira Âcâra — an einem Caitya von Ajantâ erhalten ist46.

In Bharukaccha (Po-lu-kie-ch'ê-p'o), dem Barygaza des Ptolemaios

und des Periplus, dem heutigen Bharoch, dessen Name in einer Pâli-

Inschrift von Junnar erscheint47, fand Hüan-tsang nur zehn buddhistische

Klöster, deren Insassen sich zum Mahâyâna, und zwar zur Sthavira-

Schule desselben bekannten, daneben ebenso viele Hindutempel. - In
Mâlava (Mo-la-p'o) befanden sich etwa 200 Klöster, die dem Hînayâna

anhingen, und zwar der Sammatîya-Schule desselben, während die Hindus

zumeist Çiva-Verehrer (Pâçupatas) waren. Dort lebte die Legende

von dem Bhikshu Bhadraruci fort, mit dem sich ein Brahmane in eine

Disputation einließ, die damit endete, daß dieser besiegt und von der

Erde verschlungen wurde. — Auch Surâshtra (Su-la-t'a, heute Surat)

zeigte das gewohnte Nebeneinander von Anhängern der Hindu-Religionen

und Buddhisten ; diese gehörten der Sthavira-Schule des Mahâyâna

an. In Gurjara (Kü-che-lo) überwog das Hindutum noch stärker,
während die wenigen Buddhagläubigen sich zur Lehre der Sarvâstivâdin

des Hînayâna bekannten.

4j. Reste derselben haben sich gefunden vor dem Chaitya Nr. i j (Fergusson and Burgess,
Cave Temples, p. 306).

46. Im Chaitya Nr. j: «Der Arhat Sthavira âcâra, der den Glauben verherrlichte und

dankbar war, ließ ein Felsenkloster (çailagriha) für den Meister erbauen » (Archeological Sur-

ver, West Indian Reports, IV, p. 13J). - 47. Archeological Survey, ebd.p.96.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 79

In der Landschaft Sindh (Sin-tu), wohin der Buddhismus schon früh
gelangt war, stand er auch noch zu Hüan-tsang's Zeit in Blüte und besaß

Hunderte von Sanghârâmas, deren Insassen sich zur Sammatîya-
Schule des Hînayâna bekannten. Freilich war das Leben der Mönche

entartet, so daß diejenigen, die ernsthaft nach dem Heil strebten, es

vorzogen, auf Bergen und in Wäldern als Anachoreten zu leben, um so

die Arhatwürde zu erreichen. Daß der Buddha selbst auf seinen

Wanderungen nach Sindh gelangt sei, ist natürlich Legende; dagegen mag
wohl der Heilige Upagupta zur Zeit Asokas dort geweilt haben, und an

den Orten, wo er sich predigend und lehrend aufhielt, waren Klöster
und Stupas errichtet. In den Gegenden längs des unteren Indus lebten
rohe Stämme, die sich nur äußerlich, besonders durch Scheren des

Haupthaars und Tragen der gelbroten Bhikkhu-Mäntel das Aussehen

von Buddhisten gaben, dabei aber ihre barbarische Lebensweise
beibehielten. — Mit einigen Angaben über Persien verläßt Hüan-tsang's
Schilderung den Boden Indiens, und behandelt noch die Städte und Gegenden,

die der Pilger auf seiner Heimreise durch Zentralasien besuchte.


	Chinesische Buddhapilger in Indien

