Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 2 (1948)

Heft: 1-2

Artikel: Chinesische Buddhapilger in Indien
Autor: Abegg, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145296

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN

VON EMIL ABEGG

Il
Hiian-tsang

Zweihundert Jahre nach Fa-hien unternahm der weitaus bedeutendste
der chinesischen Buddhapilger seine Reise nach Indien: Hiian-tsang.
Sein Hauptzweck war es, Handschriften der heiligen Biicher nach China
zu bringen, da ihm die damals vorhandenen chinesischen Ubersetzun-
gen in keiner Weise geniigten. Auch er wihlte den Weg durch Zentral-
asien, im Gegensatz zu Fa-hien auch auf der Riickreise. Er verlie3
Ch’ang-an, das heutige Sianfu, im Jahre 629 in aller Heimlichkeit, da
ihm eine kaiserliche Verfiigung das Verlassen Chinas verboten hatte.
Als er dann nach 16jihriger Abwesenheit in seine Heimat zuriickkehrte,
brachte er 20 Pferdelasten kostbarer buddhistischer Handschriften auf
Palmblittern und Birkenrinde ('bhiirja ) mit sich, nebst Bildern des Bud-
dha Gotama und verschiedener Bodhisattvas aus Gold, Silber und San-
delholz, und iiberdies eine groBe Zahl Reliquien des Buddha. Er wurde
vom Kaiser T’ai-tsung — demselben Herrscher der T’ang-Dynastie,
gegen dessen Verbot er seine Reise angetreten hatte — mit héchsten
Ehren empfangen, und verfate auf dessen Veranlassung seinen «Be-
richt iiber die westlichen (d. h. buddhistischen) Linder», das Si-yii-ki,
oder wie der volle Titel lautet: Ta T’ang Si-yii-ki, was besagt, da} das
Buch unter der Dynastie der T’ang erschien’. Es ist dies eines der wert-

1. Die 1911 in Ky6t6 erschienene Textausgabe (auf der koreanischen Rezension beruhend)
ist auch durch einen Index der geographischen und Personennamen mit ihren verschiedenen
Transkriptionen, bzw. Ubersetzungen wertvoll. Das Si-yii-ki wurde ins Franzésische iibersetzt
von Stanislas Julien, Mémoires sur les contrées occidentales, 1857 ; weniger zuverlissig ist die eng-
lische Ubersetzung von Samuel Beal, Buddhist Records of the Western World, 1884. Zahlreiche
Verbesserungen beider Ubersetzungen enthilt Watters, On Yuan Chwangs Travels in India,
1904/, und Pelliot, Bulletin de I'Ecole Frangaise d’Extréme-Orient, 1905, p. 421—457. Uber die
Namensform Yuan Chwang s. Watters, a.a. O. , 6.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 57

vollsten Werke der buddhistischen Literatur Chinas; Hiian-tsang ist
ein Klassiker dieses Schrifttums, denn sein Werk ist weit mehr als eine
bloBe Reisebeschreibung, wenn es auch schon als solche durch seine
genauen Beobachtungen und umfassenden Informationen von héchstem
Wert ist. Hiian-tsang macht seine Leser aber auch mit all den Tradi-
tionen bekannt, die sich an die von ihm besuchten Orte kniipften ; da-
durch wird sein Buch zu einer der wichtigsten Quellen fiir die Ge-
schichte des Buddhismus in Indien und Zentralasien, und seine Anga-
ben sind jetzt durch die archdologischen Entdeckungen in jenen Ge-
genden durchaus bestitigt worden®. Das Si-yii-ki hat auch in spiterer
Zeit mehrfach zu Bearbeitungen angeregt, und noch im 16. Jahrhun-
dert schuf der Dichter Wu Ch’eng-en unter Verwendung mythischer
Motive einen Roman, in dem freilich Hiian-tsang’s Reiseerlebnisse
unter einer Fiille an sich sehr interessanter Zutaten fast verschwin-
den3.

Hiian-tsang betrat den Boden Indiens in der Gegend von Bamiyan
(Fan-yen-na), noch mitten in den Schneegebirgen, die er unter groBen
Miihen und Gefahren iiberschritten hatte. Er traf dort eifrige Buddhi-
sten, und zwar sowohl solche, die jene hohere Form der Religiositit
vertraten, welche dit «drei Kleinode» (‘triratna, chinesisch san pao)
Buddha, Lehre und Gemeinde verehrt, als auch solche, die niederem
Geister- und Gespensterglauben huldigten, oder, wie Hiian-tsang sagt,
die «hundert Geister» ((po shen) verehrten, so daBl sogar Kaufleute
den Preis ihrer Waren nach Anweisung dieser Geister bestimmten. Die
Buddhisten von Bamiyan waren Anhanger des Mahayana und vertraten
innerhalb desselben den Lokottaravada, d.h. die metaphysische Rich-
tung, welche die Realitit der AuBenwelt annimmt, wihrend Hiiantsang
sich selbst zum Vijninavada bekannte, der die alleinige Realitit des Be-

2. Diese sind weitgehend beriicksichtigt in René Grousset, Sur les traces du Bouddha, 1929,
wo Hiian-tsang’s Reise eine ansprechende Darstellung gefunden hat.

3. Der Roman ist von Arthur Waley ins Englische iibersetzt worden, und in deutscher
Bearbeitung, mit Zeichnungen der Verfasserin, von Georgette Boner unter dem Titel «Mon-
keys Pilgerfahrt. Eine chinesische Legende» 1947 erschienen.



58 EMIL ABEGG

wulltseins lehrt4; er hat spdter, nach seinen eingehenden philosophi-
schen Studien in Indien, diese Lehre in einem eigenen Werke dargestellts.

Auf einem Berge nahe der Hauptstadt von Bamiyan war ein steiner-
nes Buddhabild errichtet, mit Gold und Edelsteinen reich verziert, wie
solche von der Gandhdrakunst geschaffen und in jenen Gegenden in
groBer Zahl gefunden worden sind®. In der Umgebung von Bamiyan sah
Hiian-tsang eine Kolossalfigur des liegenden, d.h. ins Parinirvina ein-
gehenden Buddha, die er, wie die Chinesen allgemein, als schlafenden
Buddha (shuei fo) miBiversteht. Dagegen erwahnt er nichts von den
Fresken in Bamiyan, wie sie durch die Forschungen von Hackin und den
beiden Godards bekannt geworden sind’. In Kapiga (Kia-pi-shi), dem
Kapissa der antiken Geographen, nahe dem heutigen Kabul lernte
Hiian-tsang zum erstenmal Jainas kennen, und zwar Digambaras, welche
nackt gingen (ihr Name bedeutet «den Himmel oder die Luft als Kleid
tragend »), sowie Civaiten, die sich mit Asche beschmierten. Hier be-
teiligte er sich an einer fiinftigigen Disputation zwischen den Anhin-
gern verschiedener buddhistischer Schulen, wobei er sich fiir den Vij-
ninavida einsetzte. In einer allgemeinen Betrachtung der kulturellen
Verhiltnisse des damaligen Indien macht er interessante Angaben iiber
die indischen Gottesurteile, die geeignet sind, die Bestimmungen der
brahmanischen Rechtsbiicher (Dharmagastras) zu bestitigen und zu er-
ginzen. Er erwihnt vier Formen des Ordals: durch Wasser, Feuer,
die Waage und Gift®. An Nagarahdra (Na-kie-lo-ho), das heutige Jelala-

4. Uber diese verschiedenen Richtungen der buddhistischen Metaphysik s. E. Abegg, Das

Problem der Realitét in der indischen Philosophie, Jahrbuch der Schweiz. Philos. Ges. 1945.

5. Vijnaptimétratd-Siddhi, traduite et annotée par L. de la Vallée-Poussin, 1928/31; vgl.
auch die Inhaltsangabe in R. Grousset, Les philosophies indiennes, Vol.1l, 1931, p. 8off.

6. Wenn Hiian-tsang auch von Buddhabildern aus «Metallstein » (t’ou-shi )rspricht, deren
Glieder erst an Ort und Stelle zusammengesetzt wurden, diirften damit Bronzen gemeint sein.

7. S.Fa-hien, Anm. 21,

8. Die Ordale des indischen Rechts sind behandelt in den Gesetzbiichern des Yajiavalkya
II, 95—113, Vishnu 9-14, Nirada I, 247-348; vgl. auch J. Jolly, Recht und Sitte (in Biihlers
- Grundrif der Indo-arischen Philologie und Altertumskunde), S. 144 ff. Schlagintweit, Die Gottesurteile
der Indier, 1866.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN £9

bad, kniipfte sich die Legénde von der Begegnung des Buddha mit dem
Buddha der Vorzeit Dipankara, von der auch Fa-hien berichtet worden
war; es ist ja ein stehendes Motiv der buddhistischen ﬁberlieferung,
daB der Buddha in einem fritheren Dasein einem seiner Vorginger be-
gegnet, der ihm seine kiinftige Berufung prophezeit; Foucher hatauf
Reliefs von Gandhira Darstellungen dieser Szene gefunden. Hiian-tsang
gelangte auch in die von ihm Hi-lo genannte, heute unter dem Namen
Hadda bekannte Gegend in Afghanistan, ohne auf die Skulpturen Bezug
zu nehmen, die durch die franzésischen Ausgrabungen entdeckt worden
sind. Es haben sich darunter dimonische Schreckgestalten aus Maras
Heer gefunden, auch eine Figur von Méra selbst, sowie von Buddhas
Wagenlenker Chandaka, der ihm bei seinem Aufbruch aus der Heimat
in die Heimatlosigkeit seinen Hengst Kantaka sattelte®. — Diese Ge-
genden waren zwar zu Hiian-tsang’s Zeit noch buddhistisch, hatten aber
bereits unter den Einfillen der «Weien Hunnen» schwer gelitten;
die Stiipas lagen in Ruinen und waren von Schlinggewichsen iiberwu-
chert. Hiian-tsang nennt die buddhistischen Philosophen, die diesem
Grenzland entstammten, vor allem Asanga und Vasubandhu, den Ver-
fasser des Abhidharmakocga ; er horte dort, wie Fa-hien auf Ceylon, vom
Wandern der Almosenschale (pdtra) des Buddha, die sich einst dort
befand, dann nach Iran weitergegeben wurde — was in der Ausbreitung
des Buddhismus auf iranischem Gebiet seinen historischen Hintergrund
hat —, und zuletzt in seine urspriingliche Heimat, das Magadhaland, zu-
riickkehren wird.

In der Gegend von Pushkalivati (Pu-shé-kie-lo-fa-ti), der alten
Hauptstadt des Gandhiralandes (dem Peukaleotis der Griechen) fand
Hiian-tsang den Stiipa, der daran erinnern sollte, da8 der Buddha dort
die «Mutter der Dimonen» bekehrte und sie davon abbrachte, Men-
schen zu fressen ; die Bewohner des Gandhéralandes brachten ihr Opfer
dar, um Kinder zu bekommen. Aus einer Angabe I-tsing’s ergibt sich,

9. Buddha auf Kantaka stellt eine hinterindische Bronze der Ziircher Sammlung fiir V&l-
kerkunde dar, s.E. Abegg, Die Indiensammlung der Universitdt Ziirich, S. 158, Fig. 53.



60 EMIL ABEGG

daB es sich hier um jene Hariti handelt, die aus einem kinderfressenden
Dimon zu einer die Kinder behiitenden Gottheit geworden ist, zur Ma-
donna des Mahayanaglaubens, wie sie von der Gandharakunst hiufig dar-
gestellt worden ist, und dann einerseits von der chinesischen Kunst auf-
genommen wurde und anderseits auf den altchristlichen Madonnatypus
eingewirkt hat™. An eine andere Gegend von Gandhara kniipfte sich
die Legende von dem frommen Jiingling Sima, der die Stiitze seiner
alten, blinden Eltern war, und vom Kénig von Benares auf der Jagd ver-
sehentlich mit einem vergifteten Pfeil getroffen und getGtet wurde ; der
Jiingling war der Bodhisattva, und die Geschichte findet sich deshalb in
der Jataka-Sammlung™. Wie so viele Motive von Jatakas sich auch in
der brahmanischen Literatur finden, so auch dies; das Epos Rimayana
enthilt die riihrende Episode, in der erzihlt wird, wie Konig Dagaratha,
der Vater Ramas, versehentlich einen Einsiedlerknaben totet und sich
deshalb noch in seiner Sterbestunde bittere Vorwiirfe macht ™.

Eine andere Angabe Hiian-tsang’s zeigt, da3 im Gandharalande auch
das Vessantara-Jataka bekannt war, in dem erzihlt wird, wie der Bodhi-
sattva einem Brahmanen — es war in Wirklichkeit der Gott Indra, der
ihn in der Gestalt eines solchen versuchte — all sein Gut, ja Frau und
Kinder hinweggibt, einer der beliebtesten Erzihlungsstoffe der bud-
dhistischen Literatur, der auch nach dem Westen verbreitet wurde und
in der Placidas- und Eustachiuslegende fortlebt ™. Die Legende ist auch
vielfach von der bildenden Kunst dargestellt worden, vor allem im

1o0. Foucher, The Buddhist Madonna, in The Beginnings of Buddhist Art, 1917, p.271ff.

11. Sdma-Jdtaka, Nr. g40; die Sanskritfassung findet sich unter dem Titel « Cyidmaka-]Ja-
taka» im Mahdvastu (1l, 209f.), vgl. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, II, 120f. und
292. Die Legende ist bereits im 3. Jahrh. v. Chr. an einem Relief am St{ipa von Bhirhut dar-
gestellt (Cunningham, Stiipa of Bhdrhut, Pl. 26, fig.7), sowie an den Gandharaskulpturen von
Jamailgarhi (Foucher, L’art gréco-bouddhique du Gandhdra, 1, 279).

12. Rdmdyana, 11, 63. Die Episode ist iibersetzt von Schack, Stimmen vom Ganges. Eine Samm-
lung indischer Sagen, IV : «Der Tod des Dasaratha». Noch Rabindranath Tagore hat das Thema
behandelt in dem Drama Kal Mrigaya, «Die unheilvolle Jagd ».

13. R. Garbe, Indien und das Christentum, 1914, S. 86f.; H. Ginter, Buddha in der abend-
ldndischen Legende?, 1922, S. 8f.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 61

Gandharaland 4, Ein drittes, der buddhistischen wie der brahmanischen
Literatur bekanntes Motiv begegnete Hiian-tsang in der Geschichte des
Rishi Ekagringa oder «Einhorn» (er stammte von einer Antilope), der
durch die Tochter des Konigs von Benares zum Bruch des Keuschheits-
geliibdes verfiihrt wird ; es herrscht nimlich im Reiche des Konigs eine
Diirre, die nur dadurch behoben werden kann, was deutlich zeigt, daf3
der Geschichte ein uralter Regenzauber zugrunde liegt s,

In den an den Himalaya grenzenden Gebieten des Gandharalandes traf
Hiian-tsang neben einem besonders von der Civa-Verehrung beherrsch-
ten Hinduismus eine Form des Mahdyana, die schon stark vom Tantris-
mus durchsetzt war, in dem Dimonenglauben und Zauberei eine her-
vorragende Rolle spielten; der Pilger bringt seine Abneigung gegen
diese Form des Buddhismus, die sich im sinnlosen Nachplappern heili-
ger Texte erschopft, deutlich zum Ausdruck und gibt ihr gegeniiber so-
gar dem sonst von ihm bekampften Hinayina den Vorzug.

In Takshagila (Ta-ch’a-shi-lo), der alten Hauptstadt des Panjab, deren
Ruinen in Shah Dari unweit Lahore noch zu sehen sind, fand Hiian-
tsang, wie schon Fa-hien (S.112), Erinnerungen an die Legende von
Prinz Kunéla, dem Sohn des Konigs Asoka, der Statthalter dieser Pro-
vinz war, und von seiner Stiefmutter, deren Antrige er zuriickgewiesen
hatte, ins Ungliick gebracht wurde. Sie sandte einen gefilschten Brief
Asokas, der mit dem Abdruck seiner Zihne gesiegelt war, den sie ihm

14. Das Vessantara-Jdtaka (Nr. 547) ist ein ganzes Epos, das 786 Strophen enthilt. Uber
seine Darstellung in der Kunst s. Foucher, L’art gréco-bouddhique du Gandhdéra, 1, 283f. Der
chinesische Reisende Sun Yiin sah in Shihbizgarhi eine Darstellung der Vessantaralegende,
welche die Barbaren zu Trinen riihrte, s. Chavannes, Cing cents contes et apologues tirés du Tri-
pitaka chinois, 1, p. X.

15. Die buddhistische Fassung findet sich Nalinikd-]Jdtaka (Nr. §26) und Mahdvastu, 11,
143f., die brahmanische Mahdbhdérata, IlI, 110—113; iiber ihr Verhiltnis zur buddhistischen
Liiders, Die Sage von Rishyacringa, Nachr.d. Géttinger Ges.d. Wiss., 1897 ; iiber die ethnischen
Hintergriinde L. v. Schroeder, Mysterium und Mimus im Rigveda, 1908, S. 292f. Die Geschichte
von Rishyagringa ist dargestellt am Stlipa von Bhirut (Cunningham, Stipa of Bhdrhut, Pl.
XXVI, 7) und Sanci (ders. Monuments of Sdnci, Pl. 27). Eine Darstellung auf Elfenbein aus Bé-
gram ist beschrieben von A.Foucher in India Antiqua. A Volume of Oriental Studies presented to
J-Ph. Vogel, p. 127f.



62 EMIL ABEGG

im Schlaf abgenommen hatte, mit dem Auftrag, den Prinzen zu blen-
den. Als blinder Bettler und Singer zog er darauf umher, bis er in die
Konigsburg gelangte, wo ihn Asoka an der Stimme erkannte. Diese Ge-
schichte geh6rt dem reichen Kranz der Asokalegenden an, die wir groB-
tenteils nur aus chinesischen Quellen kennen™. Sie zeigt die indische
Gestaltung des Phidra- und Potipharmotivs, verbunden mit demjeni-
gen des Uriasbriefes 7.

Zwei Jahre hielt sich Hiian-tsang in Kashmir (Kia-shi-mi-lo) auf, wo
sich unter den Buddhisten auch Anhinger des Sarvastivida fanden, jener
Lehre, daB «alles immer existiert» — eine Spielart des erkenntnistheo-
retischen Realismus, die in der abendlindischen Philosophie keine ge-
naue Entsprechung hat —, wihrend er in einer Stadt des Panjab mit ei-
nem Brahmanen zusammentraf, der in der Lehre des Nagarjuna bewan-
dert war, dem Ciinyavada, der «Lehre vom Leeren», jenem erkennt-
nistheoretischen Nihilismus oder Negativismus, der die Realitit auf
eine nicht in Begriffe zu fassende Geistigkeit zuriickfiihrt, die dem ge-
wohnlichen Denken als Nichts erscheinen muB3*®, Hiian-tsang hat sich
tiberall mit diesen Vertretern anderer Richtungen der buddhistischen
Metaphysik auseinandergesetzt und ihnen gegeniiber die Lehre von der
BewulBtseinsimmanenz der Erscheinungswelt, den Vijnanavada, ver-
treten. — Am Ufer der Vipag (Pi-po-shé), eines Flusses im Panjab, den
schon der Rigveda kennt (es ist der Beas der Griechen), fand Hiian-tsang
nur wenige Buddhisten, dagegen zahlreiche Verehrer der Hindu-Goétter
und -Geister (t’ien-shen), und erwiahnt, daB friiher dort viele «Héuser
des Heils» (punyagdld, chinesisch fu-shé) bestanden hitten, in denen
Arme und Kranke verpflegt wurden, indem man ihnen Nahrung und

16. Vgl. die Fa-hien A.17 genannte Untersuchung Przyluskys. Die Legenden von Asoka
wurden schon im 3. Jahrh. ins Chinesische iibersetzt (Silvain Lévy, in T oung Pao, 1907,
p-118).

17. Eine abendlindische Parallele derselben kniipft sich an Kaiser Konstantin, seine Gattin
Fausta und seinen Sohn Crispus; s. E. Hardy, Kénig Asoka, 1913, S.118 und 121.

18. Vgl. die 0. Anm. 4 zitierte Abhandlung Das Problem der Realitdt in der indischen Philosophie,
S.17.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 63

Kleidung, aber auch Arzneien verabfolgte, letzteres in treuer Befolgung
von Konig Asokas Forderung in seinen Felsenedikten. Es gab dort noch
etwa zehn buddhistische Kloster ('sanghdrdma, seng-kia-lan) neben eini-
gen hundert Hindutempeln (¢’ien-si ).

Bei Sthanvegvara (Sa-t’a-ni-shi-fa-lo), das nach Civaals Herrn des Linga
(sthdnu) benannt ist, dem heutigen Thanesar am Oberlauf der Jumna
wurde Hiian-tsang eine Gegend mit dem Namen Dharmakshetra (fu-ti)
gezeigt, die Stitte, gewohnlich Kurukshetra genannt, wo der grofe
Vélkerkampf sich abspielte, welcher den Kern des indischen National-
epos Mahdbhdrata bildet. Die Sage wurde Hiian-tsang freilich in sehr
vereinfachter und zum Teil entstellter Form mitgeteilt, aber seine An-
gaben zeigen immerhin, daB sie noch damals im Volke lebendig war,
vielleicht durch offentlichen Vortrag des groen Epos, wie er heute
noch bei festlichen Gelegenheiten iiblich ist. Nach einer in dieser Ge-
gend erhaltenen ﬁberlieferung gelang es einem Ko6nig von Kurukshetra,
die einander geriistet gegeniiberstehenden Heervolker zum Kampfe an-
zuspornen, indem er ihnen durch einen Brahmanen fiir den Tod in der
Schlacht die himmlische Seligkeit versprechen lieB, ganz so wie in der
Bhagavad-Gita, die ja eine Episode des Mah4bharata ist, Krishna es gegen-
iiber Arjuna tut, der in dem tiefen sittlichen Zwiespalt zwischen Erfiil-
lung seiner Kriegerpflicht als Kshatriya und dem groBen Gebot der Scho-
nung alles Lebens (‘ahinsd ) verzagt und sich scheut, seine Verwandten
und Lehrer im gegnerischen Heere zu t6ten®. Da trostet und ermutigt
ihn Krishna: «Du klagst um solche, die nicht zu beklagen sind, denn nie
war eine Zeit, da ich nicht war und du nicht warst und alle diese Fiir-
sten, und nie wird in alle Zukunft die Zeit kommen, da wir nicht sind.
Verginglich sind wohl diese Leiber, doch ewig ist der, welcher den
Leib beseelt, unverginglich ist er und unermeBlich; darum kimpfe, o
Bhirata! Wer vermeint, da8 jemand téte oder daB jemand getotet
werde: beide kennen die Wahrheit nicht.» Der Trost, den Krishna
dem Arjuna vor der grofBlen Schlacht gewihrt, ist also die Lehre von

19. Bhagavad-Git3, I, 28f.



64 EMIL ABEGG

der Ewigkeit und Unzerstorbarkeit der Seele. Es ist nun fiir den tiefen
Gegensatz, der in dieser Frage zwischen Hinduismus und Buddhismus
besteht, hochst bezeichnend, wie Hiian-tsang, auf eine volkstiimliche
buddhistische Version der Bharata-Sage sich stiitzend, den Brahmanen
seinen Trost begriinden lit. «Leben und Tod, sagt er, sind wie das
grenzenlose Weltmeer und stromen abwechselnd dahin, ohne Ende;
die vernunftbegabten Wesen konnen dem Wirbel nicht entgehen, der
sie fortreiBt.» Hier flieBt also der Trost fiir den Kimpfer nicht im
Sinne des Brahmanismus aus dem Glauben an ein Unvergingliches, Ewi-
ges im Menschen, sondern im Gegenteil aus der Uberzeugung vom ewi-
gen Vergehen als dem Grundgesetz des Daseins, die ihren konsequen-
testen Ausdruck gefunden hat in derjenigen Richtung der buddhisti-
schen Metaphysik, die als Kshanikavada, als Lehre von der nur momen-
tanen Dauer des Seins bezeichnet wird *.

In Matipura (Mo-ti-pu-lo), dem heutigen Madiwar im westlichen
Rohilkand, in dessen Namen vielleicht die Mathai des Megasthenes
stecken, lernte Hiian-tsang eine Tradition vom Wettstreit Vasuband-
hus, des berithmten Mahayana-Philosophen, der von ihm als Bodhisattva
bezeichnet wird, mit dem Vertreter einer andern Richtung kennen;
Vasubandhu 148t sich schlieBlich nicht weiter mit ihm ein, auch wenn
dadurch der Verdacht entstehen konnte, er sei ihm unterlegen, denn er
vertraut auf seinen Ruf, der dies von vornherein unglaublich erscheinen
lieBe, und schlieBt daher die Disputation mit einem Vers aus der Tier-
fabel: Wenn auch der Léwe sichvor dem Eber weit zuriickzieht, sowerden
doch die Weisen wissen, wer der Stirkere ist. Die Strophe wird einem
Jataka entstammen, findet sich aber auch in der brahmanischen Tierfabel.

In Kanyakubja (wie bei Fa-hien iibersetzt mit K’ii-nii-ch’eng, «Stadt
der buckligen Midchen»), dem heutigen Kanauj, regierte zu Hiian-
tsang’s Zeit der Konig Harsha, dem es zum letztenmal gelungen war,
dem Ansturm der barbarischen Nordvolker standzuhalten und ein na-
tionales Reich auf indischem Boden zu griinden. Ihm ist der historische

20. Vgl. Das Problem der Realitdt in der indischen Philosophie, S. 18.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 65‘ ‘

Roman des Dichters Bana, das Harshacarita, gewidmet, leider fast die
einzige Quelle, die wir iiber sein Leben besitzen. Er war ein Beschiitzer
des Buddhismus, dessen personliche Bekanntschaft der chinesische Pil-
ger machte ; seine Angaben — er nennt den Konig Harshavardhana oder
mit seinem Ehrennamen Ciladitya «Sonne der Tugend » — bieten des-
halb manche wertvolle und auf Tatsichliches zuriickgehende Ergianzung
zu der dichterisch ausgeschmiickten Darstellung Banas. Hiian-tsang be-
richtet, daBB Konig Harsha alljéhrlich eine Versammlung von Cramanas
(sha-men) aus allen Teilen seines Reiches veranstaltete und sie auffor-
derte, iiber ihre Lehren zu disputieren, wobei er selbst den Schieds-
richter spielte, was an jene beriihmten Religionsgespriche erinnert,
die Jahrhunderte spéater von Kaiser Akbar durchgefiihrt wurden. Die-
jenigen, die gesiegt hatten, beschenkte er reich, wie schon zur Zeit der
Upanishads Konig Janaka den im philosophischen Wettstreit siegrei-
chen Brahmanen Kiihe mit schwervergoldeten Hornern als Kampfpreis
zusprach**. Hiian-tsang schildert eine solche Zusammenkunft, an der
sowohl buddhistische Asketen als Brahmanen teilnahmen: ein Bild der
geistigen Auseinandersetzung der beiden groflen Religionen, die das
ganze indische Mittelalter bis zum Einbruch des Islams erfiillte. Es wurde
dabei eine goldene Buddhastatue auf einem prichtig geschmiickten Ele-
fanten herumgefiihrt. Zur Linken desselben schritt der Konig, als Gott
Indra gekleidet und einen Baldachin iiber ihn haltend, zur Rechten der
Kronprinz als Brahmi mit einem weiBen Yak-Wedel (Sanskrit chdmara,
Hindi chauri), dem Zeichen der Ehrenerweisung, die einem Konig ge-
biihrt. Dies entspricht ganz der Art, wie in altbuddhistischen Texten
die Hindugétter dem Vollendeten ihre Aufwartung machen. Der Konig
warf nach allen Seiten Perlen und Edelsteine aus, als Symbol der «drei
Kostbarkeiten » des Buddhaglaubens: Buddha, Dharma und Sangha. Am
Ende des Festes brach in der Hauptstadt Feuer aus, das auch das Sang-
hirdma ergriff, das der Konig zu Ehren des Buddha und seiner Gemeinde
errichtet hatte. Da vollzieht der Kénig, um dem Brande Einhalt zu tun,
21. Brihadéranyaka-Upanishad, TII, 1.

5



" 66 EMIL ABEGG

eine « Wahrheitsbekriftigung » (Sanskrit satyakriyd, Pali saccakiriyd) mit
den Worten: «So wahr ich mir durch meine Spenden und die Griin-
dung dieses Klosters religioses Verdienst erworben habe, so wahr mége
jetzt dieses Feuer erldschen; andernfalls moge ich des Todes sein»?.
In der Stadt Ayodhya (O-yii-t’o), dem heutigen Oude, die dem Hin-
duismus als Residenz Rimas bekannt ist, sah Hiian-tsang das Kloster,
wo der groBe Philosoph Vasubandhu sich aufgehalten hatte, und wo er
zundchst Schriften im Sinne des Hinayana, und dann, nach seiner Bekeh-
- rung durch seinen Bruder Asanga, auch Mahayana-Werke verfal3t hatte ;
auch die Halle, in der er gelehrt hatte, war noch erhalten. Im Siidwe-
sten von Ayodhya besuchte Hiian-tsang den Mangohain, wo Asanga, der
Begriinder der Yogacaraschule, die einen extremen Vijnanavada ver-
trat, und die Erscheinungswelt auf ein kosmisches BewuBtsein (‘4laya-
vijidna ) zuriickfiihrte, seine bedeutendsten Werke, das Yogicaryagastra
und das Mahdyanasiitralankara® verfaBt hatte. Vasubandhu und Asanga
waren iiberzeugt, im Tushitahimmel wiedergeboren zu werden und
dort den Bodhisattva Maitreya zu schauen, und nach seinem Tode soll
Vasubandhu seinem Bruder Kunde von ihm gegeben haben: Keine
Worte vermdgen seine Schénheit wiederzugeben; seine Stimme ist
sanft und rein, wer sie vernimmt, wird dessen nie miide, und wer ihr
lauscht, wird nie gestillt. Die Lehre, die er im Tushitahimmel den G&t-
tern verkiindet, unterscheidet sich in nichts vom Mahiyanaglauben.

22. Dieses in der buddhistischen Literatur vielfach bezeugte Verfahren der Satyakriyi be-
ruht auf dem Glauben an die magische Kraft des wahrgesprochenen Wortes; wenn der Konig
im Falle, daB seine Beteuerung nicht auf Wahrheit beruht, den Tod erleiden will, so zeigt
dies die innere Verwandtschaft der Satayakriyd mit dem Eid, der eine Selbstverfluchung im
Falle falschen Schwérens ist (weshalb im Sanskrit fiir verfluchen und schwéren dasselbe Wort
gebraucht wird), und mit dem Gottesurteil, das den Schuldigen schidigt oder vernichtet.
Eine verwandte Auffassung liegt Gandhis Satyigraha «Ergreifen der Wahrheit» zugrunde,
s. C.F. Andrews, Mahatma Gandhis Lehre und Tat, S. 237f.

23. Herausgegeben und iibersetzt von Sylvain Lévy: Asanga, Mahdydna-Sitrélankéra. Ex-
posé de la doctrine du grand véhicule selon le systéme Yogdcdra, 1907/11. Die Werke, die im
chinesischen Tripitaka dem Bodhisattva Maitreya zugeschrieben werden, gehen in Wirklich-
keit auf Asanga zuriick, und sollen ihm im Tushitahimmel von Maitreya offenbart worden
sein (Bunjiu Nanjio, Catalogue of the Chinese Translation of the Buddhist Tripitaka, 1883, p. 368).



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 67

Hijan-tsang hat auch eine der wichtigsten Kultstitten des Hinduis-
mus besucht, Prayaga (Po-lo-ye-kia) am Zusammenflu3 von Gangi und
Yamuni, das heutige Allahabad, ein beriihmter Wallfahrtsort und hei-
liger Badeplatz (‘tirtha), der gewil} schon in vorarischer Zeit bestand.
Der Pilger stellt mit Bedauern fest, daB die Menschen dort zwar sehr
lernbegierig, aber groBtenteils der Ketzerei ergeben seien; offenbar
hatte also der Buddhismus dort nicht Ful} gefat, immerhin fand Hiian-
tsang zwei Kloster, deren wenige Insassen sich zum Hinayana bekann-
ten. Vor einem der vielen Deva-Tempel (¢’ien-si) stand ein michtiger
Banyanbaum (Ficus indica, Nyagrodha mit den Luftwurzeln). Noch
heute ist in Allahabad ein solcher Baum Gegenstand religioser Vereh-
rung; er heiBt Akshaya-Vata, der unvergingliche Feigenbaum: es ist
der Weltbaum, wie er in der Katha-Upanishad und in der Bhagavad-
Gitd als Symbol des in die Welt der Verginglichkeit sich niedersenken-
den Ewigen, des Brahman, gepriesen wird*. Beim Zusammenflu} der
beiden Strome ertrankten sich tiglich Hunderte, um in einer Himmels-
welt wiedergeboren zu werden ; es waren dies natiirlich keine Buddhi-
sten, da ihr Glaube den Selbstmord verwirft. Hiian-tsang vernahm in
Prayaga, daBB sogar Affen und Berghirsche an den heiligen FluB kamen,
um sich zu ertrinken oder — nach Art der Jainas —zu Tode zu fasten. Fiir
den Inder, der keinen scharfen Unterschied zwischen Mensch und Tier
kennt, hat solch tierisches Heilsstreben nichts Verwunderliches.

An die Stadt Vigkhd (Pi-shé-k’ia) unweit Ayodhyi kniipfte sich die
Uberlieferung von philosophischen Kontroversen, die dort ausgetragen
wurden, und eine zentrale Frage der Buddhalehre betrafen: ob es ein
beharrendes Ich gebe, oder nur wechselnde Abliufe geistiger Funktio-
nen; man weil}, daB3 die letztere Auffassung, der Anattavada, sich mehr
und mehr gegen die andere durchzusetzen vermochte®. In Sravasti
(Shi-lo-fa-si-ti) an der Rapti, zu Buddhas Zeit der Hauptstadt des Konigs

24. Katha-Upanishad, VI, 1; Bhagavad-Gitd, XV, 1/2.
25. Vgl. de la Vallée-Poussin, La négation de I'dme et la doctrine de I'acte (Dogmatique
bouddhique), Journal asiatique, 1902.



68 EMIL ABEGG

Prasenajit (Pali Pasenadi) erinnerte ein Stlipa an Mahaprajapati, die
Pflegemutter des Buddha, der es gelang, ihn nach langem Widerstreben
auf die Fiirbitte Anandas hin zur Aufnahme von Frauen in den Orden
zu bewegen; er prophezeite dann, daB3 infolgedessen die Lehre nicht
ein Jahrtausend, sondern nur goo Jahre Bestand haben werde; ein wei-
terer war zur Erinnerung an die Bekehrung des Raubers Angulimaila er-
richtet. Sodann sah Hiian-tsang zwei von Konig Asoka erstellte Siulen,
deren eine mit dem Rad (‘cakra) als Symbol der Lehre versehen war,
sowie mit dem Stier, unter dessen Sternbild der Buddha geboren wurde.
Auf eine bekannte Episode der Buddhalegende bezog sich ein Stiipa an
der Stelle, wo Buddhas feindlicher Vetter Devadatta ihn zu vergiften
suchte, um selbst die erste Stelle im Orden einzunehmen. Ein anderer
war erbaut, wo eine Nonne den Buddha verleumdet hatte durch die
Behauptung, er habe sie geschwingert; um diesen Sachverhalt vorzu-
tauschen, hatte sie sich einen Holzklotz unter das Kleid gebunden und
sich so der Monchsgemeinde vorgestellt. Aber der Gott Indra nahm,
um diese Verdichtigung zu entkriften, die Gestalt einer weillen Ratte
an, zernagte das Band, mit dem der Klotz befestigt war, so da er zu
Boden fiel, wodurch die Betriigerin entlarvt war; einer der umstehen-
den Monche hob den Klotz empor und rief: «Ist das dein Kind, du
Arge ?» Darauf fuhr die Nonne zur Hélle Avici*, dem im Nadir ge-
dachten untersten Héllenbezirk der buddhistischen Kosmologie®.
Natiirlich besuchte Hiian-tsang, wie sein Vorginger, auch Buddhas
Heimatstadt Kapilavastu (Kie-pi-lo-fa-su-tu), und fand sie in demselben
verwahrlosten Zustand wie jener. Aber auch er sah noch jene Stipas,
die an den Stitten aller Jugenderlebnisse des Buddha errichtet waren,

26. Hilan-tsang iibersetzt den Namen Avici durch Wu-kien-ti-yii «die Holle ohne Unter-
bruch (der Qualen) », wihrend er im Hinduismus als «Die Wellenlose » gedeutet wird; die
wortliche Bedeutung ist aber «die zuunterst Liegende ».

27. Auch Fa-hien (Kap. 20) kennt diese Episode; bei ihm stopft die Nonne nur Kleider
vor den Leib. Aus der buddhistischen Originalliteratur ist diese Geschichte belegt bei Spence
Hardy, Manual of Buddhism, p.275. Aus der abendlindischen Legende wire jene Fausta zu
vergleichen, die den Bischof Desiderius von Vienne des Umgangs mit ihr bezichtigte, aber
entlarvt wurde und zur Hélle fuhr,



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 69

u.a. auch dort, wo der hochbetagte Weise Asita den neugebornen
Buddha pries, dann aber in Trinen ausbrach, da er es nicht mehr er-
leben werde, daBB der Knabe die Buddhawiirde erreiche®. Auch die
Stitte von Buddhas Geburt im Parke Lumbini hat Hiian-tsang aufge-
sucht, und fand dort jenen steinernen, von einem Ldwen bekronten
Pfeiler, den Konig Asoka bei AnlaB seines Besuches der Ortlichkeit er-
richtet hatte. Er wurde spiter vom Blitz getroffen — Hiian-tsang sagt:
von einem Donnerkeil, den ein Drache (Iung) schleuderte —, und zer-
fiel in Stiicke. Es ist dies der berithmte Pfeiler, der gegen Ende des letz-
ten Jahrhunderts wieder entdeckt wurde, und dessen Inschrift, die zur
Zeit Hiian-tsang’s unter der Erdoberfliche lag, in alter Brahmi-Schrift
lautet : «Der gottergeliebte Kénig Priyadargin —so nennt sich der Kénig
auf seinen Inschriften durchweg; nur auf einer einzigen, erst 1915 bei
Maski entdeckten erscheint sein wirklicher Name — kam 20 Jahre nach
seiner Kronung (eigentlich: Salbung) personlich hierher und bezeugte
seine Ehrfurcht mit den Worten: ,Hier ist der Erhabene geboren, der
Weise aus dem Sikyastamm‘. Und er lieB aus einem fehlerfreien Fels-
block* eine Saule errichten, zum Zeugnis dafiir, daB hier der Erhabene
geboren wurde. 3°»

In Kusindra (Kuginagara, Kou-shi-na-kie-lo) an der Gandaki, der
Stitte von Buddhas Eingehen ins Parinirvina, das damals in Ruinen lag,
fand Hiian-tsang Denkmaler, die an die letzten Tage des Vollendeten
erinnern sollten, so einen Stupa (t’a) an der Stelle, wo das Haus des
Schmiedes Cunda stand, bei dem der Buddha das verhdngnisvolle Mahl
einnahm, das seinen Tod herbeifiihrte ; sodann die Baumgruppe, welche
die Stelle bezeichnete, wo der Buddha zwischen zwei blilhenden SAl-

28. Man hat vielfach angenommen, da} die neutestamentliche Erzihlung von Symeon im
Tempel damit zusammenhinge ; doch ist die Annahme einer solchen Beziehung wohl unnétig,
ist doch die ganze Situation menschlich so naheliegend: der Vertreter einer alten, versinken-
den Zeit huldigt dem Kinde, das eine neue heraufzufithren berufen ist (Garbe, Indien und das
Christentum, S. 48f.).

29. Die ﬂbersetzung ist hier unsicher.

30. Pischel, Die Inschrift von Paderiya (Sitzungsberichte der Preufl. Akad., 1903, wo auch der
Bericht Hiian-tsang’s verwertet ist); s. auch Watters, On Yuan Chwangs Travels, 11, 14.



70 EMIL ABEGG

biumen — obgleich es nicht die Zeit der Baumbliite war — ins Nirvina
einging; eine liegende Figur mit dem Haupt nach Norden, der Him-
mélsgegenﬂ der Gotter, sollte daran erinnern; es ist jene Darstellung,
die von den Chinesen spdter als schlafender Buddha miBverstanden
wurde3', Auch ein Pfeiler Asokas war dem Andenken an Buddhas Nir-
vina geweiht; er trug eine Inschrift, aber zu Hiian-tsang’s Bedauern
keine Zeitangabe. Ein Stlipa war an der Stelle errichtet, wo der Bodhi-
sattva, als Hirsch geboren, die Tiere aus dem brennenden Walde ret-
tete, indem er mit seinem Leibe eine Briicke iiber den Strom bildete,
iiber welche die Tiere entflichen konnten, bis er erschépft war und im
Flusse ertrank. Diese Begebenheit, die in den weiten Kreis der aufopfern-
den Taten des Bodhisattva gehdrt, erinnert an das Jataka von dem Affen-
hiuptling, der sich selbst zur Briicke iiber den Ganges macht, um sein Ge-
folge zu retten ; die Szene ist schon dargestellt am Stiipa von Bharhut 3.

In Varanasi (P’o-lo-ni-si), dem heutigen Benares, in dessen Tierpark
der Buddha seine Lehre zum erstenmal verkiindet hatte, traf Hiian-
tsang nur wenige Buddhisten, die dem Hinayana anhingen, dagegen et-
wa 100 Devatempel, die zumeist dem Civa Mahegvara (Ta-tsi-tsai) ge-
weiht waren, wie heute noch Benares ein Mittelpunkt der Civavereh-
rung ist. Hiian-tsang sah zahlreiche Pagupatas, Anhinger Civas, die ih-
ren Leib mit Asche beschmieren, daneben auch Nirgranthas, «Fessel-
lose », die sich zur Jainareligion bekannten. Hiian-tsang besuchte auch
Pataliputra (Po-ch’a-li-tsi-ch’eng), die Hauptstadt Asokas, und lieB sich
in ihrer Umgebung, wie schon Fa-hien, Asokas «Halle » zeigen3. Vom
Bodhi-Baum (‘tao-shu = dharmadruma) in Gaya gibt Hiian-Tsang eine
genaue Beschreibung. Er war umgeben von einem Zaun aus Backstein;

31. S.0.S. 8.

32. Jataka Nr. 407; Foucher, The Beginnings of Buddhist Art, Il: Jdtakas at Bérhut, p. 41f.
Genauer entsprechen Fassungen der buddhistischen Sanskritliteratur : Avadénagataka, 40 und
Karmagataka, VI, 8, wo die Geschichte von einem Gazellenkonig erzihlt wird. Sie erinnert ~
ins Menschliche iibertragen — an die keltische Sage in einem Mabinogi, wo Kénig Bran sich
zu einer Briicke macht, mittels welcher sein Heer iiber einen FluB setzt; s. H. Kern in Guru-
pijdkaumudi, Festschrift fiir Albr. Weber, S. 93f.

33. Fa-hien S. 120f.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 7JI

das Haupttor desselben war nach Osten gerichtet, gegeniiber der Nai-
ranjand, das nordliche offnete sich gegen das groBe Kloster (‘sanghd-
rdma ). Mitten in der Umzdunung befand sich Buddhas « Diamantthron »
(vajrdsana, kin-kang-tso). In der Vorzeit, als das jetzige Bhadrakalpa,
d.h. das mit Buddhas gesegnete Weltzeitalter begann und die Erde ent-
stand, erschien zugleich mit ihr dieser Thron. Er reicht hinunter bis
zum Bezirk des goldenen Rades, und oben ist er auf gleicher Ebene wie
der Erdboden. Auf ihm haben die rooo Buddhas dieses Kalpa gesessen
und die Erleuchtung (vajra-samadhi) erreicht. Wenn die ganze Erde er-
zittert, bleibt er allein unbewegt. Als der Bodhisattva darauf zuschritt,
erbebte die Erde und kam erst zur Ruhe, als er seinen Sitz darauf ein-
genommen. Wenn dann am Ende dieses Weltzeitalters die Lehre ver-
geht, wird auch diese Stitte von Staub und Erde bedeckt werden und
verschwinden. Ostlich vom Bodhibaum waren zwei Stlipas errichtet
zur Erinnerung an die Versuchung des Buddha durch Mara den Bosen;
dieser versprach ihm die Weltherrschaft, wenn er auf sein geistiges
Streben verzichte. Von Buddha abgewiesen, sandte er seine schonen
Tochter, um ihn zu verfiihren ; er aber verwandelte sie in hiBliche alte
Weiber, die sich auf ihre Kriicken gestiitzt entfernen. Die ganze Sze-
nenfolge ist dargestellt von der Gandhirakunst34, in Amarivati3 und
am Stiipa von Boro Budur. — Bei einem zu Ehren des Buddha Kagyapa
errichteten Kloster sah Hiian-tsang zwei Bilder der Erdgéttin, welche
der Buddha zum Zeugnis seiner guten Taten in fritherem Dasein anrief,
die Méra bestritten hatte ; er beriihrte dabei mit der Rechten den Erd-
boden: es ist der «Zeugnisgestus», die Bhiimispar¢a-Mudr4, mit der er
ofters dargestellt wird 3,

Ein weitverbreitetes Motiv der Mirchenliteratur kniipfte sich an
einen andern Stipa in der Nihe des Bodhibaumes. Einst, so wurde

34. Foucher, L’art gréco-bouddhique du Gandhdra, 1, p. 400f.

35. Cohn, Indische Plastik, Pl. 17.

36. Krom, The Life of Buddha on the Stiipa of Barabudur, Pl.95.

37. So an mehreren Figuren der Sammlung fiir Vlkerkunde der Universitit Ziirich; vgl.
E. Abegg, Die Indiensammlung der Universitdt Ziirich, Fig. 42 und 43.



72 EMIL ABEGG

" Hilan-tsang erzahlt, kam ein Kaufherr in diese Gegend, der die himm-
lischen Geister (t’ien-shen, d.h. die Hindugétter) verehrte und ihnen
opferte. Er verachtete die Lehre des Buddha und glaubte nicht an die
Frucht der Taten, d.h. an die Macht des Karman. Er trat dann mit an-
dern Kaufleuten eine Handelsreise zur See an. Dabei gerieten sie in
einen schweren Sturm und waren nach dreijihriger Irrfahrt vom Hun-
gertode bedroht; sie flehten ihre Gétter an, aber diese halfen ihnen
nicht. Da sahen sie pl6tzlich eine hochragende Insel im Meere, und
zwei Sonnen in der Ferne leuchtend, und freuten sich, endlich Land zu
finden. Aber der Kaufmann, der das Schiff befehligte, sagté ihnen :
«Dies ist kein Berg, sondern ein Makara (ein riesiger Delphin oder Wal-
fisch), und die beiden Sonnen sind seine Augen.» Da sagte der Schiffs-
meister zu seinen Gefihrten: «Ich habe gehort, da der Bodhisattva
Avalokitecvara den Menschen in der Not zu Hilfe kommt; wir wollen
ihn deshalb gliubiganrufen .» Sie taten dies, und sogleich verschwand der
Inselberg, die beiden Sonnen wurden vom Meere verschlungen, und
darauf sahen sie einen Cramana iiber den Himmel wandeln, um sie aus
dem Schiffbruch zu retten und nach ihrer Heimat zu versetzen. Zum
Andenken an ihre Rettung errichteten sie einen Stiipa und fiillten ihn
mit Safran, wonach er auch den Namen trug. — Das Motiv vom Wal-
fisch, der fiir eine Insel gehalten wird, findet sich auch in den Erzih-
lungen von Sindbad dem Seefahrer in roo1 Nacht, sowie im Westen in
der altirischen Sage von Konig Brandanus und der Insel Jasconia, in de-
ren Namen das altirische Wort fiir Fisch (iasc) steckt. — Ebenfalls in
der Umgebung des Bodhibaumes befand sich der Teich, an dem der
Buddha sieben Tage lang in tiefer Versenkung verharrte, wobei ihn der
Schlangendimon Mucilinda durch seine baldachinférmig iiber ihn ge-
haltenen Kopfe vor dem Unwetter schiitzte. So, auf den Windungen
Mucilindas sitzend, wird der Buddha von der bildenden Kunst vielfach
dargestellt.

In Nilanda (Na-lan-to) fand Hiian-tsang eine ganze Klosterstadt, von
Tausenden von Ménchen bewohnt, die zugleich den Charakter einer



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 73

Universitdt hatte. Dort hielt er sich lingere Zeit auf, um die Mahayéna-
philosophie zu studieren, und er entwirft ein lebendiges Bild von den
daselbst gefiihrten philosophischen Disputationen, zu denen aus allen
Gegenden Nordindiens die Lernbegierigen zusammenstromten, und
der Ruhm dieser Bildungsstitte war so gro3, da manche, die niemals
in Nalanda gewesen waren, vorgaben, dort studiert zu haben. Wer den
Klosterbezirk betreten wollte, wurde vom Torwichter einer Priifung
unterzogen, und wer seine Fragen nicht zu beantworten vermochte,
wurde nicht eingelassen. — Ein Stlipa erinnerte an die Stitte, wo der
Buddha mit Konig Bimbisira zusammentraf und ihn in Begleitung einer
groBBen Jiingerschar belehrte; er verkiindete bei dieser Gelegenheit das
Brahmajala-Sutta, den «Lehrtext vom Brahmannetz», in dem er alle zu
seiner Zeit vertretenen Heilswege und philosophischen Lehren einer
kritischen Priifung unterzog3®. Siidlich der Stadt Kosala (Kiao-sa-lo,
siidwestlich von Orissa) sah Hiian-tsang eine tiefe Berghohle, in wel-
cher nach der Sage der Mahdyana-Philosoph Bhavaviveka, der sich zur
Lehre Nagarjunas bekannte, das Kommen Maitreyas erwartete (also
eine Dublette des Buddha Kagyapa im HahnenfuBBberg). Er hatte sich an
Avalokitegvara gewandt mit der Bitte, seinen Leib bis zum Erscheinen
Maitreyas bewahren zu kénnen. Der Bodhisattva aber erinnert ihn an
die Hinfilligkeit und Verganglichkeit des Lebens und das triigerische
Wesen der Welt. Deshalb soll er danach streben, im Tushitahimmel
wiedergeboren zu werden, um Maitreya dort von Angesicht zu schauen.
Da aber Bhavaviveka auf seinem EntschluB3 beharrt, weist ihn Avalokitec-
vara an einen Vajrapéni, einen Halbgott mit Donnerkeil (‘vajra), chine-
sisch Chi-kin-kang, der in einer Hohle haust, und dieser lehrt ihn eine
Formel, die es ihm erméglicht, sein Leben bis zum Erscheinen Mai-
treyas zu bewahren. Auf Anweisung des Vajrapani begibt sich Bhava-
viveka zu einem Berg, der sich auf sein Klopfen Gffnet und ihn mit sei-
nen Begleitern aufnimmt. ‘

38. Digha-Nikdya, Kap.II, iibersetzt von Franke in den Géttinger Quellen der Religionsge-
schichte,



74 EMIL ABEGG

Hiian-tsang hat in sein Reisewerk auch die Beschreibung von Gegen-
den aufgenommen, die er nicht selbst besuchte, so diejenige von Cey-
lon (Singhala, chinesisch Seng-kia-lo). Wie Fa-hien, so vernahm auch
er, daf3 die Insel zuerst von didmonischen Wesen bewohnt war. Hier
sind es Dimonenweiber (‘rdkshasi, lo-ch’a-nii ), die in einer «grof3en Eisen-
stadt » hausen. Auf deren Turm hatten sie zwei hohe Fahnenmasten mit
einer gliick- und einer ungliickverheienden Fahne errichtet, welche
sie je nach Umstinden aufzogen, wenn Schiffer sich der Insel néherten;
dies bedeutet offenbar, daB die Gliicksfahne aufgezogen wurde, wenn
ein Schiff bei der Insel vor Anker gehen wollte, um die Seeleute anzu-
ziehen, wihrend im andern Fall die Ungliicksfahne gehit wurde. Wenn
ein Schiff ankam, verwandelten sich die Rékshasis in schone, blumen-
geschmiickte Madchen, zogen mit Musik an den Strand und luden die
Schiffleute unter Liebkosungen ein, in die Eisenstadt zu kommen;
nachdem sie dann mit ihnen alle méglichen Freuden genossen, schlos-
sen sie sie in das eiserne Gefingnis ein und fraBen sie auf. Einst unter-
nahm der Kaufmannssohn Singhala aus Indien (Jambudvipa «Rosen-
apfelkontinent ») mit 5oo anderen Kaufleuten eine Handelsreise nach
Edelsteinen, und wurde von einem Sturm nach Ceylon verschlagen. Da
zogen die Rékshasis die Gliicksfahne auf, kamen mit Musik an den
Strand und verlockten die Kaufleute, mit ihnen in die Eisenstadt zu
kommen. Dort genoB Singhala mit der Konigin der Dimoninnen die
Liebe, und so taten es seine Begleiter mit den andern; dann schickten
sich die Damonenweiber an, die Minner in den eisernen Turm zu
schlieBen, um sich neue Liebhaber zu suchen. Da sah sich Singhala nach
einem Mittel um, diesem Ungliick zu entrinnen. Wie er sich dem ei-
sernen Verlies niherte, horte er von drinnen kligliche Laute. Er er-
klomm einen hohen Baum und fragte: «Wer seid ihr, die ihr hier ge-
bunden liegt, und warum euer Wehklagen ?» Darauf die Gefangenen:
«WeiBt du nicht, da3 die Weiber, die diesen Ort bewohnen, Raksha-
sis sind ? Zuerst haben sie uns mit festlicher Musik angelockt, ihre
Stadt zu betreten, aber als ihr ankamt, schlossen sie uns in dies Gefang-



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 75

nis ein und verzehren uns jetzt der Reihe nach; schon die Hilfte von
uns ist aufgefressen, auch ihr werdet bald drankommen.» Da sagte Sing-
hala: «Durch welche List konnen wir dieser Gefahr entrinnen ?» Sie
antworteten : « Wir haben gehort, dal am Meeresstrande ein géttliches
Pferd steht, und wer mit héchstem Glauben betet, den trigt es sicher
hinweg. 3 » Singhala teilt dies seinen Gefihrten insgeheim mit und ver-
anlaf3t sie, sich am Strande zu versammeln. Auf ihr Gebet kommt das
Wunderpferd heran und spricht zu ihnen: «Ein jeder von euch soll
sich an meinem Fell festhalten und nicht hinter sich blicken — eine all-
gemeine Vorschrift bei Wunderei‘scheinungen —; dann werde ich euch
befreien und iiber das Meer tragen. » Die Kaufleute taten wie geboten,
das Pferd erhob sich mit ihnen in die Luft und trug sie hoch durch die
Wolken auf das Festland. Nun machten sich die Rakshasfs an ihre Ver-
folgung, und bald hatten sie sie eingeholt und suchten sie zur Riickkehr
zu bewegen, was ihnen schlieBlich auch gelang. Aber Singhalas Ent-
schluB blieb unerschiittert, und ihm allein gelang es, den Ozean zu
iiberqueren und der Gefahr zu entgehen. Da kehrte die Daimonenkéni-
gin allein in die Eisenstadt zuriick, und nahm auf die Vorwiirfe der an-
dern Rékshasis ihr Kind von Singhala mit sich, um ihn nochmals durch
zirtliche Schmeichelei zu bewegen. Aber Singhala sprach eine magische
Formel, zog sein Schwert und sagte : «Du bist eine Rakshasi und ich bin
ein Mensch; Menschen und Dimonen gehoren zu verschiedenen We-
sensklassen, und es kann keine dauernde Vereinigung zwischen ihnen
bestehen ; wenn du mich weiter mit deiner Zudringlichkeit belistigst,
werde ich dir das Leben nehmen.» Da erhob sich die Dimonin und
verschwand in den Liiften. SchlieSlich gelang es Singhala, auch seine
Geféhrten zu retten; er riistet eine Flotte und fihrt nach Ceylon. Da
wird in der Eisenstadt die Ungliicksfahne aufgezogen, offenbar um die
Rékshasi zu warnen. Vergeblich bietet sie ihre Kiinste auf; Singhala
veranlaBt seine Krieger, magische Formeln zu sprechen, darauf entflie-

39. Es ist das im Abhinishkramana-Siitra genannte Pferd Kegin; auch Avalokitegvara selbst
wird oft «WeiBes Pferd» genannt, das iiber das Meer kommt und den Bedringten aus der



76 ) EMIL ABEGG

hen die Rakshasis nach allen Seiten nach entlegenen Felseninseln, oder
sie ertrinken sich. — Diese Geschichte erinnert an dhnliche in den Er-
zihlungen von Sindbad dem Seefahrer, aber auch an die antike Sage von
den Sirenen, die sich ebenfalls den Tod geben, wenn ihr Zauber mil-
lingt, und an die homerische Episode von Odysseus bei Kirke, der eben-
so mit geziicktem Schwert gegen die Zauberin losgeht wie der indische
Kaufmann im Jataka vom FliigelroB.

Der Pilger vernahm von Ceylon, dal3 dort vor Zeiten rohe Religions-
formen herrschten, da3 dann aber durch Asokas jiingeren Bruder Ma-
hendra (Pili Mahinda), der den Stand eines Arhat (lo-han) und die
ibernatiirlichen Fahigkeiten eines solchen erlangt hatte, der Buddha-
glaube dort verbreitet wurde. Es sollen zu seiner Zeit etwa 20 ooo
Moénche auf der Insel gelebt haben, die sich zur Sthavira-Schule (shang-
tso-pu) des Mahdyana bekannten, wobei Mahéyana hier freilich nicht im
gewohnlichen Sinne zu nehmen ist, sondern die Weiterbildung einer
alten Richtung des siidlichen Buddhismus bedeutet. Nach 200 Jahren
sei dann eine Spaltung in zwei Sekten eingetreten, von denen sich die
eine, die der Mahavihdravasin, sich vom Mahayina lossagte und dem
Hinayana zuwandte*; die andere war die der Abhayagirivasin#, wel-
che beide Richtungen des Buddhismus pflegte. Natiirlich macht Hiian-
tsang auch reichliche Angaben iiber den auf Ceylon ausgebildeten Kult von
Buddhas Zahn, der in einem Vihara neben dem Kénigspalast aufbewahrt
wurde. An eine goldene Buddhastatue in LebensgroBe, die sichneben dem
Vihara befand, und deren Ushnisha durch einen kostbaren Edelstein ge-
bildet war, kniipfte sich eine bezeichnende Legende. Als ein Dieb das
Juwel rauben wollte, reckte sich die Statue in die Hohe, so dal} er es
nicht zu erreichen vermochte. Da gedachte er jener vielen Taten selbst-

Not hilft. Am genauesten paBt zu Hiian-tsang’s Erzihlung das Jitaka vom FligelroB (Nr. 196),
wo der Bodhisattva in Gestalt eines weillen Pferdes erscheint.

40. Das Mahivihéra (das « GroBe Kloster »), welches der Sitz dieser Ménche war, befand
sich im Siiden der Hauptstadt Anurddhapura; vgl. Dipavansa, ed. and transl. by H. Oldenberg,
XIX, 10.

41. Vgl. ebd. XIX, 14, 17.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 77

loser Hingabe, die der Buddha in fritheren Daseinsformen vollbrachte,
und beklagte sich dariiber, daB seine Bildsdule ihm den Stein vorenthalte ;
darauf neigte sich das Bild zu ihm nieder und lieB ihn den Edelstein
nehmen, und in dieser geneigten Haltung war das Bild seither verblieben.

Im Siidosten der Insel erhob sich der Berg Lankd#, wo der Tathigata
(yu-lai) das Lankdvatira-Satra (Leng-kia-king) verkiindet hatte®, das
auch inhaltlich an Ceylon ankniipft, denn es erzihlt von dem Besuch des
Buddha bei dem aus dem Rimayana bekannten Dimonenkénig Rivana,
der ihm seine Verehrung bezeugt, worauf der Buddha seine Fragen be-
antwortet. Das Werk vertritt Lehren der Yogicira-Schule und erortert
im Zusammenhang damit auch solche des Sankhya und des Vaigeshika,
der Picupata und anderer Sekten; es enthilt auch Prophezeiungen iiber
die Geschehnisse nach Buddhas Nirvina. An die dimonischen Wesen,
von denen die Sage Ceylon bewohnt sein lieB, erinnern schlieBlich die
Bewohner der Insel Narakira (Na-lo-ki-lo, wohl eine der Malediven),
von denen man Hiian-tsang berichtete, daBl sie von kleinem Wuchs,
nicht mehr als 3 Full hoch seien und sich von Kokosniissen nihren ; sie
haben die Gestalt von Menschen, aber die Kopfe von Végeln. — Auf einer
mehrere tausend chihesische Meilen (1i) westwirts gelegenen Insel be-
fand sich eine Steinfigur des Buddha, deren Ushnisha durch einen Can-
drakdnta («Mondlieb») gebildet war, jenen Edelstein, der nach der
Hindutradition unter dem Einflul der Mondstrahlen zu flieBen beginnt,
und es wurde Hiian-tsang die Geschichte von Seefahrern berichtet, die
durch dieses Wasser vor dem Verdursten gerettet wurden,

In Maharashtra, dem heutigen Marathenland, sah Hiian-tsang Stiipas,
welche an die Aufenthalte von vier Buddhas der Vorzeit erinnerten, die
von Konig Asoka errichtet worden waren . Im Stiden der Stadt befand
sich ein Sanghirdma mit einem Bildnis des Bodhisattva Avalokitegvara

42, Dies ist sonst die dravidische Bezeichnung der ganzen Insel, die im Rimayana freilich
nicht Ceylon, sondern eine mythische Insel weit drauBen im Weltmeer ist.
43. Von ihm gibt es drei chinesische ﬁbersetzungen aus den Jahren 443, 513 und 700.

44. Uber den zu Ehren des Buddha Kanakamuni von Asoka errichteten Stiipa s. Fa-hien
S. 116, '



78 EMIL ABEGG

(Kuan-tsi-tsai), an dessen Wunderwirkung selbst in weiter Ferne ge-
glaubt wurde. Der Pilger besuchte auch die Hohlentempel von Ajanta
mit ihren berithmten Frescogemilden, die Szenen aus Buddhas fritherem
Leben und verschiedene Bodhisattvas darstellten. Auch Skulpturen
zierten die AuBlenwinde eines Vihira. AuBerhalb des Tores standen
- zwei steinerne Elefanten*, und es wurde Hiian-tsang berichtet, daB sie
zu gewissen Zeiten ein Geschrei ausstieBen und daf} dann die Erde er-
zittere ; es liegt dem der allgemein indische Glaube zugrunde, daB} vier
michtige Elefanten die Erde tragen, und durch ihre Bewegungen die
Erdbeben hervorrufen. Das dortige Kloster war von einem aus dem
westlichen Indien stammenden Arhat Acira erbaut worden, dessen
Name — als Sthavira Acira — an einem Caitya von Ajant4 erhalten ist#.

In Bharukaccha (Po-lu-kie-ch’€-p’0), dem Barygaza des Ptolemaios
und des Periplus, dem heutigen Bharoch, dessen Name in einer Pali-
Inschrift von Junnar erscheint+, fand Hiian-tsang nur zehn buddhisti-
sche Kloster, deren Insassen sich zum Mahayana, und zwar zur Sthavira-
Schule desselben bekannten, daneben ebenso viele Hindutempel. — In
Malava (Mo-la-p’o) befanden sich etwa 200 Klster, die dem Hinayana
anhingen, und zwar der Sammatfya-Schule desselben, wihrend die Hin-
dus zumeist Civa-Verehrer (Pigupatas) waren. Dort lebte die Legende
von dem Bhikshu Bhadraruci fort, mit dem sich ein Brahmane in eine
Disputation einlieB, die damit endete, daB8 dieser besiegt und von der
Erde verschlungen wurde. — Auch Surishtra (Su-la-t’a, heute Surat)
zeigte das gewohnte Nebeneinander von Anhingern der Hindu-Reli-
gionen und Buddhisten; diese gehdrten der Sthavira-Schule des Maha-
yana an. In Gurjara (Kii-ché-lo) iiberwog das Hindutum noch stirker,
wihrend die wenigen Buddhaglaubigen sich zur Lehre der Sarvastivadin
des Hinayana bekannten.

45. Reste derselben haben sich gefunden vor dem Chaitya Nr. 1 5 (Fergusson and Burgess,
Cave Temples, p. 306).

46. Im Chaitya Nr. g: «Der Arhat Sthavira acira, der den Glauben verherrlichte und
dankbar war, lieB ein Felsenkloster (¢ailagriha) fiir den Meister erbauen » (Archeological Sur-
vey, West Indian Reports, IV, p. 135). — 47. Archeological Survey, ebd. p. 96.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 79

In der Landschaft Sindh (Sin-tu), wohin der Buddhismus schon friih
gelangt war, stand er auch noch zu Hiian-tsang’s Zeit in Bliite und be-
sal Hunderte von Sanghdrdmas, deren Insassen sich zur Sammatiya-
Schule des Hinayana bekannten. Freilich war das Leben der Monche
entartet, so da3 diejenigen, die ernsthaft nach dem Heil strebten, es
vorzogen, auf Bergen und in Wildern als Anachoreten zu leben, um so
die Arhatwiirde zu erreichen. DalB3 der Buddha selbst auf seinen Wan-
derungen nach Sindh gelangt sei, ist natiirlich Legende; dagegen mag
wohl der Heilige Upagupta zur Zeit Asokas dort geweilt haben, und an
den Orten, wo er sich predigend und lehrend aufhielt, waren Kloster
und Sttipas errichtet. In den Gegenden lings des unteren Indus lebten
rohe Stimme, die sich nur duBlerlich, besonders durch Scheren des
Haupthaars und Tragen der gelbroten Bhikkhu-Mintel das Aussehen
von Buddhisten gaben, dabei aber ihre barbarische Lebensweise beibe-
hielten. — Mit einigen Angaben iiber Persjen verlaBt Hiian-tsang’sSchil-
derung den Boden Indiens, und behandelt noch die Stidte und Gegen-
den, die der Pilger auf seiner Heimreise durch Zentralasien besuchte.



	Chinesische Buddhapilger in Indien

