
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 1 (1947)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


144

Bücherbesprechungen - Comptes rendus

Emilio Ribas, Bouddha, traduit de l'espagnol par Pierre Bernadou. 151 p.
in-8°. Genève-Paris, Edition des Trois Collines, 1947.

Ce beau volume est le premier de la collection « Poétique de l'Histoire », que
les Trois Collines ont entrepris d'éditer.

Ainsi que nous en avise le résumé de l'ouvrage, l'auteur, en effet, a divisé
sa vie de Bouddha en versets qui sont autant de poèmes en prose. Sa conception
de la doctrine du grand Sage de l'Inde est originale : « le bouddhisme, nous dit-
il dans la préface, n'est ni une science, ni une philosophie. Ceux qui veulent
l'analyser se trompent. Le bouddhisme est art, il est musique, il est coeur.» Dans
ce volume d'une présentation parfaite, un haïkaï du poète japonais Kikaku évoque,
en manière d'épigraphe, chacune des étapes de la vie merveilleuse du Sage et
des photographies reproduisent quelques-unes de ses effigies les plus célèbres.

Mais M. Emilio Ribas n'a pas seulement aspiré à faire oeuvre de poète. Se

fondant sur les textes les plus anciens et les plus sûrs, il nous montre un Bouddha
dégagé du nimbe surnaturel dont l'ont entouré vingt-cinq siècles de légendes;
singulièrement humaine, vivante, agissante, telle nous fait-il apparaître la
personnalité de Sakyamouni. En fin de volume, un graphique et trois cartes situent
le Bouddha dans le temps et dans l'espace, tandis que des notes résument les
découvertes archéologiques attestant la réalité historique de son existence.

Ainsi, la lecture de l'ouvrage nous instruit et nous édifie autant qu'elle nous
charme. En esprit curieux de tous les grands problèmes, M. Ribas, professeur
d'histoire de l'Ecole du Louvre et savant orientaliste, a publié en espagnol un
ouvrage sur les énigmes de l'archéologie, un guide de la santé selon Gandhi, etc. ;

le problème de l'existence de l'Atlantide l'a également préoccupé et il nous a
donné à Genève, cet automne, la primeur de la synthèse qu'il a tirée d'une
vaste documentation réunie à ce sujet.

Si nous interprétons bien le but que s'est proposé l'auteur en écrivant cette
nouvelle vie de Bouddha, puis en nous en donnant une édition française, ce qu'il
a voulu placer devant nous en notre époque accablée de matérialisme, c'est
l'exemple du désintéressement de celui qui s'était détaché du monde.

Excellemment traduit par notre collègue M. Pierre Bernadou, dans un style
harmonieux et sobre, l'ouvrage de M. Ribas est de ceux qu'on ne saurait lire
sans faire un retour sur soi-même. J. R.

Die Abenteuer des Guru Paramârta. Eine indische Narrengeschichte, frei
nacherzählt von Walter Widmer. 115 S., 8°. Frauenfeld, Verlag Huber & Co. 1946.

Die indische Tierfabel, die nicht nur der Unterhaltung, sondern audi der
Belehrung dienen will, indem sie zeigt, wie man zu handeln habe, um im Leben
seinen Zweck zu erreichen, enthält auch Geschichten, welche lehren sollen, wie
unzweckmäßiges Handeln zu Schaden führt, so diejenigen von dem pläneschmiedenden

Brahmanen, der in Zukunftsträumen schwelgend seinen Grütztopf
zerschlägt (das Urbild von La Fontaines «la laitière et le pot au lait»), und die von



145

der versehentlichen Tötung des treuen Tieres, die ebenfalls nach dem Westen
gewandert ist und u. a. in den Gesta Romanorum erscheint. Auch die große Sammlung
von Geschichten aus Buddhas früheren Lebensläufen, die Jâtakas, enthalten eine
Reihe derartiger Motive, so das von den Affen, die die Bäume eines Parkes
begießen sollen und dabei jeden mit der Wurzel ausreißen, um nachzusehen, wie
viel Wasser er bedürfe (schon dargestellt auf einem Relief am Stûpa von Bhârhut),
oder von dem Sohn, der eine Fliege auf dem Kopf seines schlafenden Vaters töten
will und ihm dabei den Schädel spaltet (ebenfalls bei La Fontaine). Die Sanskritliteratur

kennt besondere Narrenbücher, die ausschließlich solche Geschichten
enthalten. Auch die südindischen Literaturen in dravldischer Sprache sind mit dieser
Gattung wohl vertraut, ist sie doch vor allem geeignet, zur Erheiterung der Leser
beizutragen und sie über die menschliche Dummheit lachen zu machen. So gab
es eine tamulische Erzählungssammlung, die sich an den Guru Paramârta und
seine fünf einfältigen Schüler knüpfte und ihre Abenteuer auf der Suche nach dem
heißbegehrten Pferde schilderte, wobei manche weitverbreiteten Erzählungsmotive
begegnen, aber auch einige ganz singulare, etwa das von den Pferdeeiern (es sind
in Wirklichkeit Riesenkürbisse), die sich keiner auszubrüten getraut als der Guru
selbst, oder die Gesdiichte von dem Bratenduft, der mit dem bloßen Duft des
Geldes bezahlt zu werden braucht. — Diese Geschichten von Paramârta wurden
schon zu Beginn des 19. Jahrhunderts von dem Abbé Dubois übersetzt, dem wir
auch die erste Bekanntschaft mit der südlichen Fassung des Pancatantra und ein
heute noch wertvolles Werk über südindische Religion und Sitte verdanken. Wenn
Walter Widmer seine Nacherzählung von den Weitschweifigkeiten des Originals
befreit hat, so ist dadurch das Werklein für uns genießbarer geworden ; es bildet
eine willkommene Ergänzung der andern indischen Narrenbücher und reiht sich
darüber hinaus dem weiteren Kreis jener Schwankliteratur ein, die bei uns mit
den Namen Till Eulenspiegels und des Kalembergers verknüpft ist. E. A.

The Sutra of Wei Lang (or Hni Neng) translated from the Chinese by
Wong Mou-lam. New edition by Christmas Humphreys. 118 pp., 8™. Published
for the Buddhist Society, London, by Luzac & Co., second impression 1947.

Christmas Humphreys explains in a foreword that his revision of the late
Wong Mou-lam's earlier translation, which appeared in 1930, consists chiefly in
«polishing up» the original translation, with the minimum of re-wording of «certain
awkward or clumsy phrasing due to the translator's imperfect knowledge of
English».

This little book, which contains the autobiography of Hui-neng (or Wei-lang
in the dialect rendering), the sixth patriarch of China, together with many of his
sermons, dialogues with pupils, and an account of his death and burial, is a highly
readable and inspiring book for lay readers as well as an important source for
students interested in the history of Ch'an (Zen) Buddhism in China. The original
Sanscrit terms Dhyana (often used in place of Zen), Dharma, Prajna, Samadhl
etc., appear intermittently, but in such a dexterous manner that the interested
lay reader is able to follow the context without trouble.



146

Hul-neng(638—713) was an illiterate student-monk, who never-the-less achieved
enlightenment and was appointed the sixth patriarch, receiving the insignia of the
Buddha's robe and bowl secretly at midnight, from the hands of Hung-jen (Dialect:
Hwang Yan), the fifth patriarch. The latter helped him to flee at once from the
monastery in order to avoid the jealous more «learned» monks who might have
attacked him.

The book consists of ten chapters, most of which have not appeared in full
(to my knowledge) in any other European language, although scattered quotations
are given by Suzuki in his various books on Zen Buddhism. However, the first
three chapters have been translated from the Chinese into German by Erwin
Rousselle. Das Leben des Patriarchen Hui Neng appeared in Sinica, Band V, 1930

(p. 174) ; and Prajna appeared in an article entitled Buddhistisdie Wesensschau nadi
der Lehre der Meditationssekte in Chinesisch-Deutsdier Almanadi 1931 (p. 76). These
two translations represent chapters 1 and 2 in the book under review, and chapter 3 :

Questions and Answers is called Die Zweifelszerstreuung by Rousselle, and appeared
in Sinica, Band VI, 1931 (p. 28) in an article called Buddhistisdie Studien. It is
interesting to compare the two language styles, and sometimes it seems that a clipped
matter-of-fact English comes closer to expressing the pithy wisdom of the ancient
patriarch. In the chapter on Prajna there is a «formless Stanza» (Rousselle : «Hymnus
mit bildlosem (transzendentem) Gehalt») in which the following statement appears :

«The Kingdom of Buddha is in this world,
Within which enlightenment is to be sought.
To seek enlightenment by separating from this world
Is as absurd as to search for a rabbit's horn.» (p. 37-38)

Rousselle's translation of the same passage reads as follows:

«Der Buddha-Dharma in der Welt
Ist nicht getrennt von der Erleuchtung in der Welt.
Sich trennen von der Welt, um die Boddhi zu finden,
Ist genau wie beim Hasen nach Hörnern suchen!»

(Chines.-Deutsther Almanadi, 1931, p. 85)

The Sutra of Wei Lang is enriched by a number of footnotes added by «Dih
Ping Tsze», the teacher of Wong Mou-lam, to whose unremitting efforts to have
the book translated into a European Language we owe its appearance. C. B.

Wu Ch'êng-ên, Monkeys Pilgerfahrt. Eine chinesische Legende. Nach der
englischen Ausgabe von Arthur Waley, Übersetzung aus dem Englischen von Georgette

Boner und Maria Nils. Mit sechsundsiebzig Zeichnungen von Georgette Boner.
464 S., in 8°. Zurich, Artemis-Verlag, 1947.

Mit seinem Monkey (London, Allen & Unwin, 1. Auflage 1942) hat uns der
meisterliche Übersetzer chinesischer und japanischer Literaturwerke, A. Waley, einen
der letzten der berühmten großen chinesischen Romane, die bisher noch in keine
abendländische Sprache übersetzt worden waren, und den in seiner Art wohl
bezauberndsten der chinesischen Romane überhaupt zugänglich gemacht : das Si-yu-ki,



147

«Aufzeichnungen über die Reise nach dem Westen», wie dieser Roman chinesisch
ziemlich nüchtern betitelt ist. Er war zwar im Abendland schon durch Auszüge
und literaturgeschichtliche und andere Darstellungen bekannt, aber all das sind
nur Schatten und Fernbilder neben der Übertragung Waleys, die uns zum ersten
Mal in seine lebendige, warme Nähe führt. Wenn aber auch Waley der äußerst
umfänglichen chinesischen Vorlage gegenüber — hauptsächlich durch Streichung
von Episoden, in denen der abenteuerliche «Held» aus dem Affenreich keine Rolle
spielt — die Erzählung gekürzt und gestrafft hat, so dürfen wir diesen Eingriff
— wenigstens mit Rücksicht auf die durchschnittlichen abendländischen Leser, die
keine chinesische Gemächlichkeit mehr kennen — sicher als glücklich bezeichnen.

Ebenso gelungen scheint mir die deutschsprachige Ausgabe des Artemis-Verlags,
der die Übertragung und Fassung Waleys wiederum als Vorlage gedient hat. Wenn
ich auch grundsätzlich jede Übersetzung einer Übersetzung ablehnen muß, besonders

aus einer so fremden und so Fremdes vermittelnden Sprache wie der
chinesischen, so ist dodi zuzugeben, daß die Gefahren der Sinnentstellung, die die
Doppelübersetzung doppelt bedrohen, bei literarisch und philosophisch weniger
subtilen Texten wie den Romanen weniger groß sind ; außerdem Ist lobend zu
betonen, daß die Übersetzerinnen G. Boner und M. Nils ihre Aufgabe mit viel
Vorsidit durchgeführt und auch die Mühe nicht gescheut, noch sich «geschämt»
haben, für zweifelhafte Stellen bei Waley oder anderen Fachleuten Klärung zu
suchen. So gibt der deutsche Text den englischen recht zuverlässig wieder. Er
kommt diesem aber auch in der Gewandtheit und den feingestuften Tönen der
Sprache sehr nahe. Und der Geist von Waleys Monkey drückt sich überdies in der
deutschsprachigen Ausgabe noch in einer anderen «Sprache» aus, die der englischen
Ausgabe nicht zur Verfügung gestanden hatte: in der «Sprache» der Zeichnerin
Georgette Boner (schade nur, daß die Zeichnungen nicht auf geeigneterem Papier
und größer haben gedruckt werden können).

Die sechsundsiebzig Zeichnungen G. Boners sind ebenfalls «Übertragung»,
abendländische Wiedergabe einer fremden Welt, wie sich diese dem abendländischen
Sinn darstellt. Aber, bei G. Boner, einem äußerst feinfühligen, bildsamen und
ausdrucksmächtigen abendländischen Sinn, der tief in die chinesische und die
indische Welt eingedrungen ist und sich auch mit zeichnerischen Darstellungen aus
dem östlicheren Asien vertraut gemacht hat, so daß diese «Übertragung» nicht
nur dieses Fremde in unsere Vorstellungs- und Ausdruckswelt überträgt, sondern
uns auch oft über die nur sprachliche Übertragung hinweg näher zu der chinesischindischen

Welt hinüberträgt. Daß alles «echt» sei, dürfen wir nicht erwarten. Manchmal

macht sich auch ein Einfluß japanischer Bilder geltend ; aber wenn wir, dem
geschichtlichen Kern des Si-yu-ki, der Indienreise des buddhistischen Mönchs Hüan-
tsang im 7. Jahrhundert, gemäß, historisches Kostüm sehen möchten, so können
wir uns auf die viel späteren bildlichen Darstellungen der Chinesen zum Si-yu-ki
kaum besser verlassen als auf die der Japaner, die ja gerade in der T'ang-Zeit
vieles von der chinesischen Kultur übernommen und großenteils weniger verändert
bewahrt haben als die Chinesen, und zeitgenössische chinesische Darstellungen,
die wir hauptsächlich in der Plastik suchen müßten, gäben kein vollständiges



148

wirklichkeitsgetreues Bild. Aber das Si-yu-ki gehört weniger der Wirklichkeit als
der Geisteswelt an, und zwar der chinesischen Geisteswelt einer späteren Zeit,
die etwa vom 10. Jahrhundert an den Stoff In volkstümlichen, legendären und
satirischen Erzählungen und Dramen formte, bis ihn, wie es scheint, im 16.
Jahrhundert ein sonst eher unbedeutender Dichter, Wu Ch'êng-ên, zum großen Roman
zusammenfaßte. Dieser in China äußerst beliebte Roman ist auch ein äußerst
charakteristischer Spiegel des Durchschnitts-Chinesen: in seiner Mischung von
Naivität und Durchtriebenheit, von Natürlichkeit und Überkultur, von Wirklich-
keitssinn, Götter-, Geister- und Zauberglauben und Phantastik, von Innigkeit,
Ironie und wilder Burleske. Wohl in keinem anderen chinesischen — und sicher
in keinem abendländischen — Roman finden wir diese Mischung so reidi, saftig,
sprühend und durchweg von einem beneidenswerten Humor beseelt, der abwechselnd

sanft durchschimmert oder grell aufleuchtet. Dieser ganzen Mannigfaltigkeit
verleiht G. Boner auch in ihren Zeichnungen Gestalt. Und die Mischung selbst
bringt sie nodi in einem ßesondern zum Ausdruck: in den häufigen Simultanbildern,

die in Ostasien und in Indien, aber bezeichnenderweise auch in unserem
Mittelalter ihr Gleiches oder doch ihr Ähnliches haben und die das logisch und
«wissenschaftlich» noch weniger differenzierte, aber auch weniger gespaltene
Simultandenken so gut veranschaulichen. Kein Wunder, daß da in unserer fort-
schritt- und glauben-enttäuschten Zeit ein Buch wie Monkeys Pilgerfahrt wieder
geradezu beglückend wirkt. E. H. T.

Chinesisches Gedichtpapier vom Meister der Zehnbambushalle.
Vierundzwanzig Faksimiles in der Originalgröße, herausgegeben von Jan Tschichold.
22 S. Text, groß 8°. Basel, Holbein-Verlag, 1947.

Fast wie an den Kalender haben wir uns seit 1939 daran gewöhnt, daß uns
J. Tschichold, zusammen mit dem Holbein-Verlag, einen Reproduktionsband
chinesischer Farbendrucke als besonders freudenbringende Gabe auf den Weihnachtstisch

legt, zum mindesten alle zwei Jahre. Wenn seine Gabe am letzten
Weihnachtsfest ausblieb, so war die Überlastung der Druckereien dank der
«Hochkonjunktur», die auch unsere Buchproduktion erfaßt hat, daran schuld — der
neuste, fünfte dieser Reproduktionsbände war noch nachträglich ein Weihnachtsgeschenk.

Wie sein Vorgänger ist er reizvoll chinesisch gebunden und gibt
verziertes Briefpapier — oder «Blumenpapier», wie es etwa genannt wird — wieder,
aber wie der erste und der dritte Band führt er zum «Meister der Zehnbambushalle»

Hu Chêng-yen zurück. (Nebenbei bemerkt: wie gern auch die chinesische
Sprache unentsprechend hodiklingende Ausdrücke braucht, so hat sie doch die
deutsche Sprache in der leider schon eingefleischten Übersetzung «Zehnbambus-
halle», wonach wir uns auch eine falsche Vorstellung machen, wieder einmal
übertroffen ; diai heißt einfach «Arbeitszimmer», für Geistesarbeiter «Bibliothekzimmer»,
oder für Künstler «Werkstatt» — warum sagen wir also nicht einfach «Zehnbambus-
Werkstatt» oder «-Zimmer»?)

In einem Textteil führt Tschichold, wie gewohnt, in die Welt seines
Gegenstandes ein. Daß er bier manches wiederholt, was er sdion in früheren Bänden,



149

besonders in dem Hu Chêng-yen gewidmeten dritten Band (Neue chinesische Farben-
drudie aus der Zehnbambushalle — Besprechung in den Mitteilungen der S. G. F. O. K.,
IV, S. 63) gesagt hat, liegt am Gegenstand selbst und ist wohl umso mehr
gerechtfertigt, als die früheren Bände vergriffen sind. Bedeutend bereichert hat er
die Einleitung dadurch, daß er mehrere chinesische Vorworte darin wiedergibt, die
die Sammlungsausgaben der Farbendrucke aus der «Zehnbambuswerkstatt»
begleiten, namentlich zwei Vorworte der «Sammlung verzierten Briefpapiers» von
1644. Solche Vorworte, die oft, wie hier, Freunde der Buchautoren zu schreiben
pflegten, gehören in China zu einem besonders raffinierten Literaturgebiet: sie
überbieten einander in der Gewähltheit der Sprache, im Gebrauch möglichst vieler
seltener Schriftzeichen, in aparten bildlichen Ausdrücken und in gelehrten
Anspielungen auf die ganze «höhere» chinesische Literatur und sind deshalb nur
«eingeweihten» richtig verständlich und nur mühsam und schwer übersetzbar.
Umso mehr müssen wir die Arbeit des für seine heimatliche literarische Tradition
ungewöhnlich aufgeschlossenen Dipl. Ing. Lee Pei-ohi schätzen, der die Vorworte für
Tschicholds neusten Band geschickt und feinfühlig übertragen und uns so den
berückenden Geist des chinesischen Bild-, Sdirift- und Lebenskünstlertums, wie
er um die «Zehnbambuswerkstatt» herrschte, zugänglicher gemacht hat.

Der Mitarbeit Lee Pei-ehi's verdankt dieser Band eine weitere Bereicherung:
die Übersetzung der Inschriften auf den Farbdrucken, oft nur Signaturen, oft
Gedichte, eine Bereicherung namentlich deshalb, weil uns die Erschließung der
Inschriften dem Geist dieser Kunst ein weiteres Stück näher bringt. Allerdings ist
die ästhetische Wirkung der Sdirift selbst für diese Kunst noch wesentlicher. Schade,
daß Tschichold nicht auch ein von einem «Kalligraphen» beschriebenes Blatt
mitreproduziert hat, sind doch diese Farbdrucke als feines Schreibpapier gedacht, das
erst in der Verbindung mit der Handsdirift eines «Kalligraphen» in tiefschwarzer
Tusche seine volle ästhetische Wirkung erlangt. Die meisten Abendländer werden
es zwar vorziehen, dieses «verzierte Briefpapier» einfach als Bilder gelten zu lassen.
Und da finden sie ja des Kunstgenusses genug. Blätter mit Blumen oder
Blütenzweigen, mit seltsamen Steinen — wie sie die Chinesen in ihren Gärten so
lieben —, mit «Stilleben» von Ziergefäßen, mit legendären verborgenen Weisen oder
Landschaften, alles in einem streng «klassischen», zugleich festen und zierlichen
Stil, wie er sich in einer langen «Schultradition» herauskristallisiert hatte und im
jüngeren Sondergebiet des Farbendrucks mit Hu Chêng-yen schon seinen Höhepunkt

erreichte. Hier ist auch wieder die Leistung unserer Reproduktionskunst
zu bewundern. Bei vier Bildern hat sie sogar etwas geschaffen, wovon Tschichold
in seinem dritten Band nodi erklärte, daß es «mit keinem europäischen Verfahren
faksimiliert werden» könne: die zarte, reizvoll erhöhende Blindprägung — «Das
Unzulängliche, hier wird's Ereignis». E. H. T.

Alide und Wolfram Eberhard, Die Mode der Han- und Chin-Zeit.
127 S., groß-8°. Antwerpen, De Sikkel, 1946.

Mit seinem vorliegenden Buch hat W. Eberhard, der Autor der Kultur und
Siedlung der Randvölker Chinas und der Lokalkulturen im alten China, diesmal
zusammen mit seiner Gattin, ein weiteres für die Sinologie und die dieser zuge-



150

wandten Wissenschaften grundlegendes Handbuch und Nachschlagewerk geschaffen.
Vor allem für die Geschichte der chinesischen Kunst, deren Vertreter in diesem
Buch — wenigstens für den darin abgegrenzten Zeitraum — Anhaltspunkte finden
für die Datierungen und Erklärungen chinesischer Kunsterzeugnisse, wobei allerdings

die archaisierende Tradition in China dem Kunsthistoriker noch heiklere
Probleme stellt als anderswo.

Eberhards Arbeit will ein Anfang sein, vor allem für Arbeiten über die
chinesische Tracht der späteren Zeitabschnitte, wozu Eberhard auch Material
beizutragen hofft. Seine Arbelt hat zwar schon Vorgängerinnen gehabt, dodi kaum
andere beachtenswerte als Wang Kuo-wei's Spezialuntersuchung über die hunnische
Kleidung (1927, in chinesischer Sprache) und Yoshito Harada's Chinese Dress and
Personal Ornaments in the Han and Six Dynasties (Tokyo 1937), eine Arbelt, die
Eberhard als wichtigste Vorarbeit gedient hat, wenn er auch manchmal zu anderen
Ergebnissen gekommen ist. Zeitlich geht er weniger weit als Harada, zieht aber
eine große Menge einschlägiger chinesischer Literatur bei, während sich dieser
auf die Verwertung der Monographien über die Kleidung in den offiziellen Dy-
nastien-Annalen beschränkt hat und sich deshalb auf die Behandlung der Hof-
und Opferkleidung beschränken mußte.

Eberhard hat die reichen Ergebnisse seiner Forschung in fünf Kapitel
eingeteilt: 1. Kleidung (Kleidungsarten, -stücke und -Zubehör, in 19 Abschnitten),
2. Hüte und Kappen, Kopftücher und Frisuren (mit Zubehör, im ganzen 37

Abschnitte), 3. Fußbekleidung, 4. Gesichtsschmuck, 5. Kleidung der einzelnen Stände
(12 Abschnitte), denen als zwei weitere Kapitel eine Zeittabelle der wichtigsten
Modeänderungen und eine Übersicht über die Fachausdrücke mit den chinesischen
Schriftzeichen folgen. Daß Eberhard es sich zur Pflicht gemacht hat, chinesische
„Fachausdrucke" immer durch dieselben deutschen Ausdrücke wiederzugeben,
betrachte ich im Interesse eines saubereren wissenschaftlichen „Handwerks" als
besonders verdienstlich. Ein ausführlicher Index verbindet die Übersicht über die
Fachausdrücke mit den Hauptkapiteln und macht das Buch zum vollkommenen
Nachschlagewerk. Ein Literaturverzeichnis führt die reiche verwertete Literatur auf.
In einer Hinsicht aber enttäuscht mich das Buch: in den Abbildungen. Ein Buch,
das von solch anschaulichen Dingen handelt wie der Mode oder Tracht, sollte nicht
darauf angewiesen sein, auf das Anschauungsmaterial anderer Bücher — besonders
solcher, die nur wenigen Benutzern zugänglich sind, wie Chavannes' Mission
archéologique und das Buch von Harada - zu verweisen und sich selbst auf ganze
zwölf Bildchen zu beschränken. Daran ist wohl kaum der Verfasser schuld -
vielleicht aber noch der Krieg E. H. T.

W. Simon, A Beginners' Chinese-English Dictionary of the National
Language (Gwoyeu). CXXXIV, 880 and 184 pp., 8™. London, Lund Humphries
& Co., 1947.

The unsatisfied need for Chinese text-books and dictionaries which made
itself felt more and more in the West, during the war and even afterwards, on
account of the transportation difficulties with China, has favoured, not only in



151

USA but also in England, the efforts to overcome the typographical handicaps
and to publish sudi books of their own. In England the appearance of most of
these books is due to the indefatiguable activity and penmanship, or at least to
the leading encouragement, of Dr. W. Simon, Reader In Chinese at the University
of London. Besides, Dr. Simon has made himself, both through his books and his
teaching, the western pioneer of the transcription system known as " Gwoyeu
Romatzyh" or "Official Chinese Latin Script" which I have discussed in my review
of the author's pamphlet on this transcription system and of his Chinese Sentence
Series in our former Bulletin de la S. S. A. E. 0., V, p. 73 f., and, more critically,
In vol. VUI of the Bulletin, p. 108.

The main part of the Dictionary contains about 5700 single words in characters
and 14-15000 compounds in transcription, mostly "basic" material, taken over
from the best modern Chinese and Chinese-English dictionaries (as from the
revised American edition of the excellent Chinese-English Dictionary by R. H.
Mathews and also from some technical dictionaries). Thus the vocabulary furnished
is largely up-to-date, which certainly is seldom the case with dictionaries,
particularly with Chinese dictionaries, because the vocabulary is still in a fluid state
of creative adaptation to modern conditions. The last part of Dr. Simon's
dictionary consists of the usual "Radical Index" which gives the phonetic keys to
the main part which is, as is also usual, alphabetically arranged. The introductory
part provides 15 valuable tables, besides those to be found in practically all
Chinese-English dictionaries, e. g. the Sexagenary Cycle and Dynastic Chronologies,

very welcome tables of " the most important Classifiers " (not less than 531),
" Weights and Measures ", " Geographical Names ", especially towns (listed according
to the map spelling, with the Chinese characters added), and of the " Four Corner
System", the lexicological system invented 20 years ago in China that has not,
so far, won much favour among western sinologists. (A treacherous misprint has

slipped into table III where we read " lance " instead of " lame " as the translation
of the Radical 43.)

The chief intention of the introductory part, however, must have been to give,
so to speak, directions for the use of this dictionary. It may be that the student
who has not known anything of the kind before will apply himself to learn these
directions and master their usage, but I fear that anyone accustomed to more
"traditional" dictionaries and transcriptions will scarcely have the patience to
do so. The typographical handicap of not being able to use Chinese characters
as he would like, caused the author to become rather too inventive He therefore
was tempted to invent various kinds of figures and symbols, placed in all kinds
of positions, with different kinds of cross-references lt seems to be an overra-
tionalized system, perhaps as a compensation for such an irrational material as
the Chinese language and writing presents ; or has the playing mind of man, for
a change, taken fun in working out a " scientific " game with the most complicated
rules?

In spite of these few objections, with which I hope all sinologists may not
be in agreement, I am convinced that Dr. Simon's Dictionary is a very meritorious



152

work and that it will be most helpful to anyone starting the study of Chinese
with his methods and systems, lt will, of course, be especially useful to Dr. Simon's
students, who are studying in his classes. Moreover many of his Tables will be
found to provide welcome and handy references for all people concerned with
Chinese. E. H.T.

T. C. Chao, Chinese Conversation in the National Language. VII and
121 pp., 8vo. London, Lund Humphries & Co., 1947.

in his Chinese conversation book T. C. Chao, IX. 15., has condensed four years'
experience in teaching as a lecturer in Chinese at the School of Oriental and
African Studies, University of London. Using also the "Gwoyeu Romatzyh" or
"Official Chinese Latin Script", this book belongs practically to the text-book
series of Dr. Simon to whom the author feels indebted for "many valuable
suggestions " and the revision. As the author says that " each lesson is intended merely
to give the lecturer some hints on the material to be used in class", his text-book
seems chiefly intended to be used as a hand-book by the teacher. It certainly
must be so, because the Chinese text is printed in such small and often
indistinctly written characters that these are not fit for the eyes of a beginner.

The transcribed part and the translation of the 60 lessons however, together
with the very varied choice of topics, provide an excellent practice material for
anyone wanting merely to speak Chinese and to understand a partner in Chinese
conversation, be he a beginner or a somewhat advanced student of the spoken
language. Among the topics included are : Breakfast, Time, Weather, Geography,
Making an Appointment, Introduction, Hospital, Library, Newspaper, Athletics,
Films, Public Vehicles, Bank, Telephone, Police, Travelling. In lessons on Army,
Navy, Air Force and the United Nations the author offers the reader and student
new terms that as yet may scarcely lie found in any dictionary, because they
include the designation of even such new things as the UNO itself. E. H. T.

Franz Geißer, Mo Ti. Der Künder der allgemeinen Menschenliebe. XI und
180 S., 8°. Bern, A. Francke Verlag, 1947.

Den zahlreichen Schriften über Mo Ti, den chinesischen Sozialreformer des
5. vorchristlichen Jahrhunderts, gesellt sich die Arbeit Geißers als genaueste,
kritischste und überall auf die Quellen zurückgehende zu. Das Neue bei Mo Ti ist
das Prinzip der allgemeinen Menschenliebe, und so untersucht denn Geißer, nach
einer Darstellung des soziologisch-geschichtlichen Hintergrundes, ob dieser Begriff
vor Mo Ti ganz unbekannt gewesen. Geißer kommt zu einem positiven Ergebnis ;

ihm erscheint „die Lehre von der Menschlichkeit, von der Liebe zu den Mitmenschen,

im System des Konfuzius als ein Hauptpfeller". Der Hauptteil der Arbeit
ist natürlich „Mo Ti und sein Werk". Wieder bewundern wir die Gründlichkeit
des Verfassers, der sich auch fortlaufend mit fremden Ansichten auseinandersetzt.
Hierzu sei gleich bemerkt, daß die Kritik an Zenker dodi nicht einfach mit dem
Prädikat „falsch" erledigt werden kann. Geißer ist eben nicht nur unbestreitbar



153

Gelehrter, er ist auch ausgesprodien Partei, und seine persönliche Weltanschauung
wie die Liebe zu seinem Helden setzen ihm doch auch eine, in diesem Fall wohl
oft zu rosig gefärbte Brille auf. Das nimmt dem Werk seinen Wert durchaus nicht.
Einem Mo Ti gegenüber, den man wohl einen chinesischen Sozialisten genannt
hat, unparteiisch zu sein, ist unmöglich, und wo es, wie hier, weitgehend um
Wertungen geht, ist wissenschaftlich völlige Indifferenz ausgeschlossen. Geißer geht
allen Einzelheiten bis ins Feinste nach, untersucht aufs genauste Wesen und
Eigenschaften und Begründung des Prinzips der Menschenliebe bel Mo Ti, sowie die
Mittel zu ihrer Erweckung, ihre Wirkungen und die Anwendung des Prinzips. Hier,
wo es sich stark um Deutung, nicht nur Feststellung handelt, läßt sich manches
anders auffassen, und nur Voreingenommenheit wird behaupten können, es sei

nur eine Auffassung möglich. Nennt doch Geißer selbst unter den möglichen
Fehlerquellen : „persönliche Weltanschauung, die nicht nur gern subjektiv wertet, sondern
auch leicht das Material entsprechend sichtet". Ganz ausgezeichnet ist die
Darstellung, wie Mo Ti, Person und Lehre, zur Zeit des Denkers selbst und dann
wieder nach seiner Wirkenszeit aufgenommen worden sind. — Eine reichhaltige
Bibliographie und das Personenverzeichnis vergrößern den Gebrauchswert des
Buches. Aber das letzte Wort über Mo Ti ist sicher noch nicht gesprochen und
wird nie gesprochen werden können. A. A.

«Shu ist jagen gegangen». Chinesische Gedichte aus dem Sdiü-king.
Uebertragen von W. M. Treidilinger. 63 S., 8°. Zürid), Verlag der Arche, 1948.

Das Sdtï-king, das «klassische Buch der Lieder», ist bisher nur einmal als
Ganzes aus dem chinesischen Urtext in die deutsche Sprache übertragen worden,
von Victor von Strauß. Diese Uebertragung, die aus dem Jahre 1880 stammt,
ist in der deutschen sinologischen Literatur selbst «klassisch» geworden, ist aber
heute trotz ihren wissenschaftlichen und literarischen Verdiensten veraltet, und
zwar in zweifacher Hinsicht. Einerseits ist sie — ein Erzeugnis ihrer Zeit - sprachlich

und dichterisch kaum mehr genießbar. Andrerseits gründet sie sich, wie die
anderen «klassischen» Uebersetzungen von J. Legge und S. Couvreur, auf die
konfuzianistisch-traditionelle Auffassung des Sdtï-king, daß dessen Gedichte
maskierte moralische Hofdichtung seien, eine Auffassung, die heute der wissenschaftlichen

Kritik nicht mehr standhält. Den Bann dieser mächtigen Tradition hat M. Granet
mit seinem Buche Fêtes et dtansons anciennes de la Chine, 1919, gebrochen, dem
Ergebnis tiefdringender Forsdiungen, bei denen er seine neuen soziologisch-sino-
logischen Methoden anwandte und mit denen er die Gedichte des Sdü-king,
namentlich aus dessen 1. Buch, dem Kuo-feng, als ursprüngliche Volkslieder offenbarte.

Andere Sinologen folgten ihm, in einzelnem natürlich oft von ihm
abweichend, vor allem der Dichter-Sinolog A. Waley: The Book of Songs, 1937, und
der sinologisdie Sprachhistoriker B. Karlgren mit seinen Glosses über das Sdü-king
in den Bänden 14, 16 und 18 des Bulletin of the Museum of Far Eastern Antiquities
von Stockholm, 1942-1946.

Diesen Wegbereitern, besonders Waley, schließt sich heute W. M. Treichlinger
an, weniger als Forsdier denn als Dichter, der aber auch vom chinesischen Urtext



154

ausgegangen ist. Da und dort wären seiner Uebersetzung gegenüber, wie auch
bei seinen Vorgängern, textkritische Einwände zu machen, öfter bloße Vorbehalte,

was aber bei dem stellenweise schlecht überlieferten oder nicht mehr direkt
verständlichen Text des Sdü-king unvermeidlich ist. Zu bedauern ist wohl, daß
Treirhlinger den Rhythmus dieser alten, einst gesungenen Gedichte - also Lieder —

nicht getreuer wiederzugeben versucht hat. Trotzdem sdieint es mir, daß diese
alten chinesischen Gedichte hier echter in deutscher Sprache widerklingen als
irgendwo anders. Sie klingen schlicht und natürlich wie die ursprünglichen
chinesischen Gedichte selbst, was wir dem Umstand mitzuverdanken haben, daß
sich Treichlinger, im Gegensatz zu Strauß, nicht zur Wiedergabe der Reime

gezwungen hat. Seine 45 Gedichte sind eine Auswahl aus den 305 Gedichten der
vollständigen Sammlung, vorwiegend aus dem Kuo-feng, den eigentlichen
Volksliedern, Gedichte vor allem, «die ohne lange Erklärung verständlich sind» — einige
willkommene Anmerkungen gibt ein Anhang - und die so allgemein-menschliche
Gefühle besingen wie Liebesfreude und -leid, Familien- und Freundschaftsglück
und Trennungsschmerz, Klagen über Krieg und Bedrückung und das besonders
starke Naturgefühl. Diese gediegene Auswahl, in ihrem gediegenen französisch
broschierten Bändchen, ist sicher geeignet, dem Sdü-king neue Freunde zu
gewinnen - und vielleicht auch einer neuen Uebertragung der vollständigen Sammlung,

auf die uns Treichlinger im Vorwort Hoffnung macht, den Weg zu bereiten.
E. H. T.

Zur Besprechung erhaltene Bücher — Livres reçus

Dagny Carter, Four Thousand Years of China's Art. Illustrated. New York,
The Ronald Press Company, 1948.

Contemporary Chinese Poetry. Edited by Robert Payne. London, Routledge, 1947.

Ananda K. Coomaraswamy, Time and Eternity. Ascona (Switzerland), Artibus
Asiae Publishers, 1947.

Gustav Ecke, Chinese Domestic Furniture. Peking, Henri Vetch, 1944.

Fung Yu-Lan, The Spirit of Chinese Philosophy. Transi, by E. R. Hughes. London,
Kegan Paul, Trench, Trubner & Co., 1947.

René Guénon, La grande Triade. Nancy, Revue de la Table Ronde, 1946.

René Guénon, L'homme et son devenir selon le Vêdânta. (3ème édition) Paris,
Les Editions Traditionnelles, 1947.

Max Ladner, Gotamo Buddha. Zurich, Rascher, 1948.

Man Ju, Der wunde Sdiwan. Aus dem Chinesischen übertragen von Anna von
Rottauscher. Wien, Amandus-Edition, 1947.

Franz Kiidii Numazawa, Die Weltanfänge in der japanischen Mythologie. Luzern,
Verlag Josef Stocker, 1946.

India antiqua, a volume of oriental studies presented by his friends and Pupils
to Jean Philippe Vogel, C. I. E. Leyden, E. J. Brill, 1947.

Walter Ruben, Die Philosophen der Upanishaden. Bern, A. Francke, 1947.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

