
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 1 (1947)

Heft: 3-4

Artikel: Chinesische Buddhapilger in Indien

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


105

Chinesische Buddhapilger in Indien

von Emil Abegg

I

Fa-hien

Die Anfänge des chinesischen Buddhismus liegen im Dunkel. Dass

schon um die Mitte des 3. Jahrhunderts v. Chr. Missionare des Königs
Asoka nach China gekommen seien, ist jedenfalls unhistorisch, denn
auf den Inschriften Asokas sind alle jene Völker aufgeführt, zu denen

Glaubensboten des Buddhismus gesandt wurden, im Westen bis nach

Epirus *), doch ist China unter ihnen nicht genannt, und ebensowenig

ein angrenzendes innerasiatisches Land ; auch die ceylonesischen Chroniken

Dîpavansa und Mahâvansa wissen nichts von einer Ausbreitung
des Buddhaglaubens in China in so früher Zeit. Nach chinesischer

Sage soll der Buddhismus im Jahre 61 n. Chr. von Ming ti, Kaiser

Ming, eingeführt worden sein, der im Traume ein goldenes Götterbild

über seinem Palaste habe schweben sehen, das als Buddhabild

gedeutet wurde; dies setzt immerhin voraus, dass man schon damals

in China vom Buddhismus Kunde hatte, und es gibt auch Anhaltspunkte

dafür, dass es schon vor Ming ti vereinzelte Buddhisten in
China gab. Der Kaiser soll darauf einige Leute nach Indien gesandt

haben, die dann in Begleitung buddhistischer Mönche zurückkehrten

und die Lehre verbreiteten. Schon in diesem sagenhaften Bericht

tritt uns das Bestreben entgegen, vom Buddhismus in seinem Heimatlande

authentische Kunde zu erlangen, und dies ist dann in den

folgenden Jahrhunderten immer stärker hervorgetreten und hat die

Pilgerfahrten chinesischer Buddhisten nach Indien veranlasst, die für

') Die Diadochenkönige, zu denen Asoka Glaubensboten entsandte, sind auf
dem XIII. Felsenedikt genannt.



106 EMIL ABEGG

uns, soweit Berichte über sie vorliegen, unschätzbare Quellen für die

Kenntnis des lebendigen Buddhaglaubens jener Zeit sind, und darüber
hinaus uns von den damaligen Kulturverhältnissen Indiens Zeugnis
geben und die oft unvollkommenen Angaben der indischen Literatur
in willkommener Weise ergänzen. Dies gilt vor allem auch für die

Chronologie, für weldie die Chinesen bekanntlich mehr Sinn hatten
als die Inder, so dass manche Daten der indischen Geschichte und
Literatur nur auf Grund chinesischer Angaben zu bestimmen sind.

Der Buddhismus ist von Nordindien aus über Mittelasien nach

China gelangt, was erklärt, dass er vorwiegend in der Form des

Mahâyâna dort Verbreitung fand, und dies ist auch der Weg

gewesen, den dann die chinesischen Buddhapilger beschritten. I-tsing,
der dann allerdings auf dem Seewege nach Indien reiste, berichtet

um 670 n. Chr., dass schon fünfhundert Jahre vor seiner Zeit 20

Chinesen den Weg durch Szechwan zum Baum der Erleuchtung in
Gayâ gefunden hätten, und dass ein Maharaja Çrîgupta einen Tempel
für sie errichtet habe, dessen Ruinen I-tsing nodi sah. Er erzählt in
seinem Werke2) von nicht weniger als 56 chinesischen Pilgern in
Indien. Im Jahre 290 besuchte ein chinesischer Buddhist mit Namen

Chu Si-hing die Stadt Khotan, und ein anderer gelangte nach

Nordwestindien. Dass die heiligen Plätze, an denen sich die grossen Wendepunkte

des Buddhalebens vollzogen, immer wieder von Chinesen
besucht wurden, bezeugen auch chinesische Weihinschriften in Bodh Gayâ,

an der Stätte von Buddhas Erleuchtung8).
Der erste chinesische Buddhapilger in Indien, dessen Reisebericht

sich erhalten hat, ist Fa-hien, dessen Leben in die Zeit der östlichen

Tsin-Dynastie (317-419) und die der Sung (420-478) fällt. Sein

*) Mémoire composé à l'époque de la grande dynastie T'ang sur les religieux
éminents qui allèrent chercher la loi dans les pays d'occident, traduit par Edouard
Chavannes. 1894.

*) Beai, Chinese Buddhist inscriptions found at Buddha - Goya. Journal of the

Royal Asiatic Society 13, 552 f. Chavannes, Les inscriptions diinoises de Bodh-Gayâ.
Revue de l'histoire des religions, 1896, p. 20.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 107

Werk, das Fo-kuo-ki («Bericht über die buddhistischen Reiche») ist

von Beai4) und — bedeutend zuverlässiger — von Legge 5) übersetzt.
In den chinesischen Berichten über Indien sind die indischen Namen
und die religiösen Ausdrücke des Buddhismus teils transkribiert, teils

übersetzt, z. B. Mei-ta-li-ye für Maitreya, A-shu-kia für Asoka, Seng-

kia-lo für Singhala, d. h. Ceylon, dagegen Ju-lai für Tathâgata,
Wu-yu für Asoka. Um die Lautform der Transkriptionen, die natur-
gemäss ganz ungenau sind, richtig zu beurteilen, darf man nicht von
der heutigen nordchinesischen Umgangssprache ausgehen, da sich diese

von derjenigen Fa-hiens und der späteren Indienfahrer weit entfernt
hat, sondern von der südchinesischen Mandarinensprache, die ja auch

geographisch eher entspricht. Die erste systematische Untersuchung
der chinesischen Transkription indischer Wörter war Stanislas Julien,
dem Uebersetzer von Hüan-tsangs Reisewerk, zu verdanken •) ; schon

er beging den Fehler, vom Nordchinesischen auszugehen, und seine

Angaben sind auch sonst vielfach zu berichtigen.

Fa-hien hatte nach der Gepflogenheit der chinesischen Buddhamönche

bei der Aufnahme in den Orden seinen ursprünglichen Namen

(Kung) aufgegeben und dafür einen solchen angenommen, der sich

auf seine Zugehörigkeit zur Buddhagemeinde bezog, denn fa ist die
chinesische Entsprechung des Sanskrit dharma «religiöses Gesetz»,
dann besonders die Lehre des Buddha (Pâli dhamma). Auch der

Beiname Shï (aus Çâkya) sollte ihn als Buddhisten kennzeichnen. Er
stammte aus Wu-yang in P'ing-yang, dem heute noch so benannten

Distrikt in Shensi. Sobald er in die Gemeinde der Buddhamönche

eingetreten war, fasste er den Entschluss, eine Reise nach Indien zu

4) Buddhist Records of the Western World, Vol. I, 1884, p. XXIII - LXXX1V.

6) A Record of Buddhist Kingdoms, being an account by the Chinese monk Fa-
Hien of his travels in India and Ceylon. 1886.

') Méthode pour dédiiffrer et transcrire les noms sanscrits qui se rencontrent dans
les livres diinois. 1861. Viele Berichtigungen dazu bei Schlegel, The secret of the
Chinese method of transcribing foreign sounds. T'oung Pao, 1900.



108 EMIL ABEGG

unternehmen, da er, wie sein Biograph sagt, den unvollständigen und
verstümmelten Zustand der heiligen Schriften in China beklagte.
Insbesondere verfolgte er den Zweck, sich vollständige Handschriften
des I. Teils des buddhistischen Kanons, des Vinaya-Pitaka zu
verschaffen, der die auf die Mönchszucht bezüglichen Texte enthält ')•
Nach seiner Rückkehr verfasste er dann in Gemeinschaft mit dem

indischen Buddhisten Buddhabhadra Uebersetzungen der mitgebrachten
Werke. Der Ausgangspunkt seiner Reise, die er im Jahre 399

antrat, war die Stadt Chang-an in Shensi am oberen Huang-ho. Sie

erfolgte gleich zu Anfang unter mannigfachen Gefahren, teils durch
Klima und Bodenbeschaffenheit, teils durch räuberische Ueberfälle
wilder Stämme. Es soll im folgenden aus seinem Bericht nur
dasjenige herausgehoben werden, was für die Geschichte des Buddhismus

in Indien und den zentralasiatischen Ländern, die Fa-hien auf seiner

Wanderung besuchte, von Bedeutung ist, so wertvoll auch seine

übrigen Angaben über die geographischen und ethnischen Verhältnisse

sind.

Das erste größere Zentrum buddhistischen Glaubens, das Fa-hien
nach unendlich mühseliger Wanderung, von wenig Gefährten
begleitet, erreichte, war Khotan (Yü-t'ien), eine damals nodi blühende

Stadt, deren Bewohner sich alle zum Buddhismus bekannten ; es gab

dort einige Zehntausend Mönche8), die alle dem Mahâyâna (ta sheng)

anhingen. Jede Familie hatte vor dem Hause einen kleinen Stûpa

(t'a). Hier hatte Fa-hien Gelegenheit, einer grossen Prozession

beizuwohnen, in der ein gewaltiger Wagen mitgeführt wurde, welcher

mit sieben kostbaren Stoffen (Gold, Silber, Lapis lazuli, Bergkristall,

') Vinaya wird Obersetzt mit lü.

*) So, und nicht mit « Priester » ist seng zu übersetzen, das mit indisch sangha
« Gemeinde » zusammenhängt. Es fragt sich freilich, ob die Angaben Fa-hiens
über die Zahl der Buddhisten hier und noch öfters nicht etwas übersetzt seien,
was bei seiner Neigung, den Buddhismus zu verherrlichen, nicht verwunderlich wäre



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 109

Rubin, Diamant und Achat) geschmückt war9). Solche Prozessionen

mit Götterbildern werden schon auf einer Inschrift des Königs Asoka
genannt10) ; es erinnert dies auch an die Götterwagen (vimâna), welche

in hinduistischen Prozessionen (yâtrâ) mitgeführt wurden, besonders

denjenigen des Jagannath in Puri. Das Buddhabild stand in der Mitte
des Wagens, flankiert von zwei Bodhisattvas, offenbar Avalokiteçvara
und Manjuçrî oder Amitâbha, die gewöhnlich in Verbindung mit
Gotama Buddha erscheinen11); daneben waren auch hinduistisdie
Gottheiten (t'ien) in der Luft schwebend dargestellt; dies entspricht
der in den buddhistischen Schriften oft begegnenden Anschauung,
dass die brahmanischen Götter, vor allem Indra (Sakko Çakra)
dem Buddha ihre Aufwartung machen. Jedes Kloster hatte seinen

eigenen Prozessionstag und einen besondern Götterwagen. — In einer
Stadt in der Gegend des heutigen Ladak wohnte Fa-hien einer durch
den König alle fünf Jahre veranstalteten MönchsVersammlung (panca-
varshaparishad) bei, an welcher reichliche Spenden verteilt wurden;
dabei wurde von den Mönchen erwartet, dass sie den Weizen reifen

lassen, bevor er vom Frost vernichtet werde ; die Buddhamönche
erscheinen hier als Wettermacher, wie noch oft im indischen

Volksglauben.

Von dort gelangte Fa-hien über das Schneegebirge des Hindukush

ins Gebiet von Darei, dessen Bevölkerung sich zum Hînayâna (siao

sheng) bekannte. An diese Gegend knüpfte sich die Sage, dass ein

Arhat (lo-han) durch seine übernatürlichen Kräfte einen Künstler in
den Tushita-Himmel erhob, damit er ein Bild des dort weilenden

') Ueber diese 7 Kostbarkeiten, die auch im Hindukult und -mythos ihre
Entsprechung haben, s. Rhys Davids zu Mahäsuddassana-Sutta 4 (Sacred Books of the

East, XI, S. 249).

10) IV. Felsenedikt, wo von vimâna - darçana, «Zeigen von Götterwagen» die
Rede 1st.

1!) So bei einer Figurengruppe der Sammlung für Völkerkunde der Universität
Zürich; s. Abegg, Die Indiensammlung der Universität Züridi, Fig. 42.



HO EMIL ABEGG

Bodhisattva Maitreya schaffe, das dann in Darei aufgestellt wurde18);
es war aus Holz gesdinitzt und hatte eine Höhe von 80 Ellen. An
Uposatha-Tagen strahlte es ein helles Licht aus, und die Könige der

umliegenden Länder brachten ihm Opfergaben dar. Der Reisende

gelangte dann an den Oberlauf des Indus, und er schildert eindrucksvoll,

wie er auf schwindelnden Wegen, die aus dem Felsen ausgehauen

waren, an himmelhohen Bergen entlang dem Lauf des Flusses

folgte, manchmal über geflochtene Hängebrücken, wie sie heute noch

in jenen Gegenden gebräuchlich sind. Er vernahm von den dortigen
Buddhisten, dass die Buddhalehre von indischen Çramanas (sha-men)

über den Indus getragen worden sei, nachdem ein Bild des Bodhisattva

Maitreya dort aufgestellt worden war. Es wird auch sonst

berichtet, dass auf den vorgeschobenen Posten der buddhistischen

Mission Bilder Maitreyas errichtet wurden, ist er doch der eigentliche

Schutzgeist derselben, der vom Tushita-Himmel aus die Geschicke

des Glaubens lenkt. Dass die Buddhalehre schon so früh an die

äussersten Grenzen Indiens getragen wurde, konnten sich Fa-hiens

Gewährsmänner nur aus übernatürlicher Einwirkung erklären, ähnlich

derjenigen, die durch den Traum des Kaisers Ming den Buddhismus

nach China brachte.

Nach Ueberquerung des Indus gelangte Fa-hien ins Königreich
Udyâna (Wu-chang), das heutige Swât, wo der Buddhismus in hoher

Blüte stand und zahlreiche Klöster besass1S). Dort hatte der Buddha

— wie noch an vielen andern Orten, so besonders auf dem Adam's
Pick auf Ceylon — seine Fußspur zurückgelassen, die im Buddhismus

eine ähnliche Verehrung genoss wie Vishnus Fussabdruck im Hinduismus,

und wie dort in der künstlerischen Wiedergabe allerlei sym-

12) In ähnlicher Weise soll König Udayana von Kosambi den Buddhajünger
Moggallâna veranlasst haben, durch seine Zaubermacht einen Künstler in den
Tushita-Himmel zu erheben, um ein Bild Maitreyas aus Sandelholz zu schaffen.

ls) Fa-hien gebraucht für «Kloster» den Ausdruck sanghârâma (seng-k'ia-lan),
statt des sonst gebräuchlichen vihâra (sï).



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN Hl

bolische Zeichen aufweist14). Es wurde Fa-hien auch die Stelle

gezeigt, wo der Buddha seine Kleider zu trocknen pflegte, und wo er
einen Schlangengeist (näga) bekehrt hatte; in Fa-hiens Bericht wird
aus dem Näga ein böser Drache (lung), während die Nâgas friedliche

wasserbewohnende Halbgötter waren. Natürlich ist es blosse Sage,

dass der Buddha auch den äussersten Nordwesten Indiens besucht

habe. In dem angrenzenden, nicht genauer bestimmbaren Lande
wurde Fa-hien der Ort gezeigt, wo der Götterkönig Indra den

Bodhisattva, der damals König Sivi war, versuchte, indem er sich in einen
Habicht verwandelte, der eine Taube verfolgte; der Bodhisattva
befreite die Taube, indem er sich anerbot, dem Habicht so viel von
seinem eigenen Fleische zu überlassen, als die Taube wog ; als er es

aber auf die Wage legte, wurde die Taube immer schwerer, bis der

König selbst in die Wagschale steigen und seinen ganzen Körper
anbieten musste, um den Habicht zu befriedigen, worauf der Gott
sich zu erkennen gibt und dem König sein Opfer erlässt. Dies Motiv
findet sich auch in der brahmanischen Literatur15), während ein
buddhistisches Jâtaka dem König Sivi eine andere Tat der Selbstverleugnung

zuschreibt, die Fa-hien ebenfalls erzählt wurde16). Solche

Angaben zeigen, dass die Jâtakas damals im Volksglauben durchaus

lebendig waren, so dass sogar die Oertlichkeiten bekannt waren,
wo sie sich abspielten.

Im Gandhâra-Lande vernahm Fa-hien, dass der Sohn des Königs
Asoka, Dharmavivardhana, dort als Statthalter regiert habe ; er übersetzt

den Namen «der den Dharma Mehrende» mit Fa-i. Der Prinz

") Die Indiensammlung der Universität Zürich besitzt eine holzgeschnitzte
Fußspur des Buddha (Çrîpada), die statt jener Symbole von Pflanzenranken
erfüllt 1st; s. Abegg, Die Indiensammlung der Universität Züridi, S. 141.

") Dort findet sich die Geschichte von König Çibi Mahâbhârata III, 130 und
197. Von König Çibi, der all sein Gut wegschenkt, erzählt auch das Avadäna-
Çataka Nr. 34, wo Indra In der Gestalt eines Geiers erscheint, um den König auf
die Probe zu stellen.

") s. u. Anm. 18.



112 EMIL ABEGG

trägt in der Asoka-Legende, die aus dem Divyâvadâna und am
ausführlichsten aus chinesischen Quellen bekannt ist 17)> den Namen

Kunâla, und es wird von ihm erzählt, dass er auf Anstiften seiner

Stiefmutter, die ihn vergeblich zu verführen suchte, geblendet worden

sei. Diese Legende mag auch hereinspielen, wenn Fa-hien
anschliessend berichtet, dass der Bodhisattva im Gandhâra-Lande seine

Augen für einen anderen hingegeben habe; die Quelle dafür ist aber

das Sivi-Jâtaka1S), wo der Bodhisattva einem blinden Brahmanen, in
dem sich Indra verbirgt, seine beiden Augen schenkt. In der Gegend

von Takshaçilâ, dem Taxila der Griechen, wird Fa-hien wiederum

an ein Jâtaka erinnert: wie der Bodhisattva sich selbst von einem
Felsen stürzte, um eine hungernde Tigerin zu speisen19). An allen

Orten, an die sich solche Erinnerungen aus Buddhas früheren
Lebensläufen knüpfen, waren Stupas errichtet, die oft mit Gold, Silber

und köstlichen Steinen geschmückt waren und bei denen Opfergaben
dargebracht wurden.

In Purushapura, dem heutigen Peshavar, erhielt Fa-hien Kunde

von einer Prophezeiung des Buddha auf den Skythenkönig Kanishka,
der im 1. Jahrh. n. Chr. regierte und ein Förderer des Buddhismus

war; unter ihm wurde das vierte Konzil in Jâlandhara im Penjab

abgehalten. Es wurde Fa-hien ein Geschehnis aus seinem Leben
erzählt, das sonst nirgends überliefert ist. Indra nahm die Gestalt

eines Hirtenknaben an, der mitten auf dem Weg des Königs einen
kleinen Stûpa errichtete, und auf Befragen antwortete, derselbe sei

für den Buddha bestimmt. Darauf habe Kanishka über demselben

") Divyâvadâna, Kap. 26 f. ; Przylusky, La légende d'Asoka. Annales du Musée
Guimet 1923.

18) Jâtaka Nr. 499 ; das Motiv findet sich auch in der buddhistischen Sanskritliteratur,

so Jâtakamâlâ, Nr. 2, Avadânaçataka, Nr. 34, sowie in dem von Edouard
Huber aus dem Chinesischen übersetzen Sûtrâlankâra des Açvaghosha (Sûtrâlan-
kâra traduit en français sur la version diinoise de Kumârajiva. 1908).

") Jâtakamâlâ, 1 ; der Bodhisattva ist hier König Mahâsattva. Im Pâli-Jâtaka
ist die Geschichte nicht bezeugt.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 113

einen zweiten, edelsteingeschmückten Stûpa von 400 Ellen Höhe
erbauen lassen, der noch zu Fa-hiens Zeit bestand, und der als der
prächtigste in ganz Indien galt. In dieser Gegend wurde Fa-hien
auch die Almosenschale des Buddha gezeigt, die ein König der In-
doskythen (Yüe-ch'i), als er das Land verheerte, nicht wegzuschaffen

vermochte, weder durch Wagen noch durch Elefanten, woraus er
erkannte, dass für ihn die Zeit noch nicht gekommen sei, den
Buddhismus anzunehmen. Fa-hien schildert den pompösen Kultus, der
der Almosenschale gewidmet wurde, die nach der Legende dem Buddha

von Brahma geschenkt worden war, und die reichen Opfergaben,
die ihr gespendet wurden. Wenn Arme ihre bescheidenen Blumen

hineinwarfen, war die Schale sogleich voll, während Reiche solche zu
Tausenden spenden mussten, um sie zu füllen: eine mirakulöse
Variante des Motivs vom Soherflein der Witwe im Neuen Testament,
das eine genauere Entsprechung in Açvaghoshas Sûtrâlankâra hat20).
Wie Buddhas Almosenschale, so war auch sein Mantel (sanghâti) in
jener Gegend ein Gegenstand der Verehrung, und es wurde ihm

die Wundergabe zugeschrieben, Regen zu bringen; dies zeigt, wie

so vieles andere in den Berichten der chinesischen Indienfahrer, dass

der Buddhismus schon längst auf die Stufe des niedrigsten
Volksglaubens herabgesunken war und in den Dienst des Zauberglaubens

trat. In der Stadt Hi-lo, dem heutigen Hidda oder Hadda in
Afghanistan entsprechend, wo die graecobuddhistischen Skulpturen
gefunden wurden, die jetzt einen besonderen Anziehungspunkt des

Musée Guimet bilden21), fand Fa-hien den Kultus eines Schädel-

*°) Uebersetzung des Sûtrâlankâra von Éd. Huber, S. 119 f.; deutsche
Uebersetzung des betr. Abschnittes von Weller bei Haas, Das Sdierflein der Witwe, 1920,
S. 113 f. Vgl. auch Winternitz, Geschidite der indisdien Literatur, II, S. 282 und
Garbe, Indien und das Christentum, 1914, S. 33.

") Ueber die Ausgrabungen von Hadda s. Godard, Exposition des récentes

découvertes et des récents travaux ardiéologiques en Afghanistan. Musée Guimet,
Mars 1924, und Hackin, Les fouilles de la délégation ardiéologique à Hadda. Revue
des arts asiatiques, V, 2.



114 EMIL ABEGG

knochens des Buddha, der in einem prächtig geschmückten und mit

grösster Sorgfalt bewachten Vihâra aufbewahrt wurde. Etwas nördlich
davon lag die Hauptstadt des Nagâra-Landes, wo der Bodhisattva

einst einem Buddha der Vorzeit, Dîpankara, eine Blumenspende

dargebracht hatte, eine jener Begegnungen des Buddha mit seinen

Vorgängern, von denen die Legende mehrfach berichtet. Im Süden

der Stadt wurde Fa-hien eine Felshöhle gezeigt, in welcher der Buddha

— wie noch an manchen andern Orten — seinen Schatten oder besser,

wie die Beschreibung zeigt, sein Abbild zurückgelassen hatte. Aus
zehn Schritt Entfernung zeigte sich im Grunde der Höhle Buddhas

wahre Gestalt in ihrer Goldfarbe und mit allen wunderbaren Zeichen ;

je näher man jedoch hinzutrat, desto undeutlicher wurde das Bild,
als wäre es ein blosses Trugbild, und als die Könige der umgebenden

Länder Künstler entsandten um es abzubilden, war keiner dazu

imstande. Nach dem dortigen Volksglauben sollen alle tausend Buddhas

des gegenwärtigen Weltzeitalters (kalpa) ihr Abbild dort zurücklassen.

Auch in Mathurâ an der Jumna, dem Ausgangspunkt des Krishna-

kultes, fand Fa-hien zahlreiche Buddhisten, und für die zeitweilige
Blüte des Buddhaglaubens in dieser Stadt zeugen ja die Skulpturen,
die von Vogel bearbeitet worden sind22). Fa-hien entwirft ein
anschauliches Bild von den glücklichen Lebensumständen der Bewohner
des indischen Mittellandes (Madhyadeça). Sie haben es nicht nötig,
über ihren Besitz Rechnung zu führen oder sich behördlichen

Anweisungen zu fügen. Nur diejenigen, die königliches Land bebauen,
haben einen Teil des Ertrages zu entrichten. Der König regiert ohne

Hinrichtungen und körperliche Strafen; Verbrecher werden lediglich
gebüsst. Ueberall enthalten sich die Menschen der Tötung von
Lebewesen und des Genusses geistiger Getränke, und befolgen damit zwei
Gebote jener sittlichen Zucht (çîla), die für den Buddhisten die un-
erlässliche Voraussetzung für das Beschreiten des Heilspfades ist. Es

î2) Ph. Vogel, La sculpture de Mathura (Ars asiatica XVI), 1930.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 115

ist bei diesen Schilderungen Fa-hiens ähnlich wie bei denen, die 7

Jahrhunderte früher der Grieche Megasthenes von den Lebensverhältnissen

in Pâtaliputra gab, freilich immer mit einer gewissen Idealisierung

zu rechnen. Indien war ja für den chinesischen Buddhisten heiliges
Land, in dem schon deshalb alles vortrefflich sein muss.

In Sankâçya, dem heutigen Samkassam, nordwestlich von Kanauj,
wurde Fa-hien die Stelle gezeigt, wo der Buddha sich zum Trayas-
trinça-Himmel, dem «Himmel der Dreiunddreissig» erhoben hatte,

um seine dort weilende Mutter Mâyâ im Dharma zu unterweisen.
Unter den dort ansässigen Buddhisten gab es auch solche, die dem

Sohne Buddhas, Râhula, Opfer darbrachten, der nach Buddhas Tode

Begründer einer besonderen Schule, der Vaibhâshika, geworden war.
In Kanyâkubja, dem heutigen Kanauj28), fand Fa-hien neben vielen
anderen Erinnerungsstätten auch einen Stûpa, der an der Stelle
errichtet war, wo der Räuberhauptmann Angulimâla — der, wie sein
Name sagt, einen Kranz von Menschenfingern trug, die er seinen

Opfern abgeschnitten hatte — von Buddha bekehrt wurde und den
Stand eines Arhat gewann (Fa-hien sagt: er erreichte das Tao); es

wurden ihm dann einige der schönsten «Lieder der Mönche» (The-
ragâthâs) zugeschrieben24). Es wirft ein Licht auf die Mannigfaltigkeit
religiöser und philosophischer Lehren im Anfang des 5. Jahrhunderts,

wenn Fa-hien bezeugt, dass im Madhyadeça nicht weniger als 96

Arten von ketzerischen Lehren verbreitet seien, die alle diese Welt
und die künftige anerkennen, d. h. einen erkenntnistheoretischen

Realismus vertreten und an die Seelenwanderung glauben, im

Gegensatz zum Illusionismus der buddhistischen Metaphysik und ihrer
Leugnung einer im Sansâra beharrenden Seele. Die Erwähnung einer

so grossen Zahl philosophischer Richtungen erinnert an jenen alten

**) Fa-hien übersetzt den Namen Kanyâkubja mit «Stadt der buckligen Mädchen»
K'ü nü ch'eng.

M) Ueber seine Bekehrung handelt das Angulimâla - Suttanta des Majjhima-
Nikâya.



116 EMIL ABEGG

Pâlitext, das Brahmajâla-Sutta, die «Lehrrede vom Brahmannetz»25),

in dem der Buddha bereits 62 Irrlehren aufführt und widerlegt. Unter
den abweichenden Sekten innerhalb des Buddhismus selbst traf Fa-
hien auch diejenige des Devadatta, des feindlichen Vetters des Buddha,
der ihn mehr als einmal zu verderben trachtete, um selbst die erste

Stelle im Orden einzunehmen. Von seinen Anhängern bezeugt Fa-
hien, dass sie wohl drei Buddhas der Vorzeit, nicht aber dem Buddha
Gotama Verehrung erweisen. Vorläufer des Buddha in früheren
Weltzeitaltern wurden in der Tat schon früh angenommen26) ; einer
derselben, Kanakamuni, ist schon auf einer Inschrift Asokas genannt 27)>

der seine Geburtsstätte besuchte. Auch Fa-hien hat dieselbe

aufgesucht, und auch diejenige der Buddhas Krakucchanda und Kâçyapa.
Einen Höhepunkt von Fa-hiens Reise bildete natürlich der

Besuch von Buddhas Geburtsstadt Kapilavastu im nepalesischen Terai,
in den Vorbergen des Himalaya 28). Er fand die Stätte in Ruinen

liegend und von der Bevölkerung verlassen, wie es eine Prophezeiung

des Buddha verkündet hatte. Die Gegend war durch weisse

Elefanten und Löwen unsicher gemacht; nur noch wenige Familien

und ein paar Mönche hausten dort. An der Stelle, wo der Palast

von Buddhas Vater Suddhodana gestanden hatte, befanden sich Denkmäler

des Buddha und seiner Mutter Maya, und Stupas waren an
all den Orten errichtet, die in Buddhas Leben bedeutsam waren:
wo sein Seelenwesen, vom Tushita-Himmel herabsteigend, in Gestalt

eines weissen Elefanten in den Leib seiner Mutter eingegangen war,
wie es auf einem Relief am Stûpa von Bhârhut dargestellt ist29), und

*6) Dîgha-Nikâya, Kap. II, übersetzt von R. O. Franke In den Göttinger Quellen
der Religionsgeschichte.

**) S. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran, S. 147.

") Pfeilerinschrift von Nigâlî Sâgar, wo er Konâgamana heisst.

28) Etwa 10 engl. Meilen nordwestlich des heutigen Piprâvâ, das jetzige Tilaura
Kot (Watters, Journal of the Royal Asiatic Society, 1898, S. 533 f.)

*>) Rapson, Ancient India, PI. 42.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 117

wo er jene vier Ausfahrten machte, die für sein Leben entscheidend

wurden, da sie ihn mit den Leiden der Welt bekannt machten.

Unweit Kapilavastu lag der Park von Lumbini80), wo sidi Buddhas
Geburt in wunderbarer Weise vollzogen hatte, indem sich seine Mutter
am herabhangenden Zweige eines Plaksha-Baumes festhielt, während
der Buddha aus ihrer rechten Seite trat. Die Szene ist dargestellt
auf den Reliefs von Bhârhut, Amarâvatî und in der Gandhâra-Kunst81).
Kaum war er geboren, besprengten ihn Schlangengeister (Nâgas, bei
Fa-hien Drachenkönige, lung-wang) mit kaltem und warmem Wasser;
daraus entstand eine Quelle, die die Mönche noch zu Fa-hiens Zeit
benutzten. Fa-hien besuchte dann auch den Ort Kusinâra an der

Nairanjanâ, wo der Buddha zwischen zwei blühenden Sal-Bäumen

in das «grosse, jenseitige Nirvana» eingegangen war. Mit Pâtaliputra
unweit des heutigen Patna 82) betrat Fa-hien die berühmte Hauptstadt
des Königs Asoka — er übersetzt den Namen mit Wu-yu, «der
Kummerlose» — die durch seinen Vorgänger Candragupta, den

Begründer der Maurya-Dynastie zur Residenz erhoben worden war,
und über deren damaligen Zustand wir durch den Griechen Me-
gasthenes, der als Gesandter des Seleukus Nikator an seinem Hofe
weilte, unterrichtet sind. Er fand den Königspalast mit seinen Hallen
noch im ursprünglichen Glanz und erwähnt die Legende, nach welcher

der Palast mit Hilfe von Geistern (shen) errichtet worden sei, welche

die gewaltigen Blöcke aufrichteten, Mauern und Tore erbauten und
auch die Skulpturen schufen, mit denen sie verziert waren, auf eine

Art, wie Menschenhände sie niemals hätten schaffen können. Von
grösstem Interesse für die Kenntnis des Buddhismus im damaligen

*°) Das heutige Rummindei bei Paderiya, benannt nach Krishnas Lieblingsgattin

Rukminì Devi.

*') Foucher, On the Iconography of the Buddhas Nativity (Memoirs of the

Archaeological Survey of India, No. 46).

*!) Die Lage des alten Pâtaliputra ist besonders durch die Ausgrabungen von
Waddell festgestellt worden; vgl. Waddell, Discovery of the Exact Site of Asokas
Classic Capital of Pâtaliputra, 1903.



118 EMIL ABEGG

Magadha-Lande ist die Schilderung eines grossen religiösen Festes

in Pâtaliputra, in dessen Mittelpunkt eine Prozession mit Götterbildern

stand, wie Fa-hien eine solche schon in Khotan mitangesehen
hatte. Es wurden dabei grosse vierrädrige Wagen mit einem Aufbau

von fünf Stockwerken aus Bambusgeflecht verwendet, der die Form

eines Stûpa hatte, mit kostbaren Tüchern umkleidet und mit Götterfiguren

aus Gold, Silber und Lapis lazuli geschmückt war; in den

vier Ecken stand je ein Buddha und ein ihn verehrender Bodhisattva.

Ein bedeutsamer Zug dieses Festes von Pâtaliputra war es, dass während

desselben die Kaufmannsfamilien (vaiçya) Häuser zur Ausübung

von Wohltätigkeit, insbesondere zur Verteilung von Arzneien
errichteten. Alle Armen und Verlassenen, Witwen und Waisen, Kinderlose

und Verkrüppelte wurden in diesen Häusern verpflegt und mit
allem versehen, was sie benötigten. Man erinnert sich hier, dass

schon die Inschriften Asokas die Errichtung von Spitälern für Menschen

und Tiere und die Darreichung von Heilkräutern gefordert
hatten 88).

Fa-hien besuchte auch die frühere Hauptstadt des Magadha-Landes,

Râjagriha, das heutige Rajgir bei Tirhut, und zwar sowohl das alte,

auf König Bimbisâra zurückgehende, als auch das neue, von seinem

Sohne Ajâtaçatru erbaute. Dort hatte dieser König über einer Buddha-

Reliquie einen Stûpa errichtet84) ; dort war es auch, wo Nirgrantha,
d. h. Mahâvîra, der Begründer der Jaina-Religion den Buddha, den

er als seinen Rivalen betrachtete, durch vergifteten Reis zu töten
versuchte, und wo Ajâtaçatru ihn durch einen Elefanten, dem er ein
berauschendes Getränk hatte einflössen lassen, zu verderben trachtete,

™) II. Felsenedikt.

M) Ueber die Verteilung der Buddha-Reliquien berichtet das Mahâparinibbâna-
Sutta des Dîgha-Nikâya, 24 f., über die Errichtung des Stûpa durch Ajâtaçatru
ebd. 27. Den von den Sâkyas erbauten Stûpa mit Reliquien glaubt man in Pi-
prâvâ gefunden zu haben; vgl. R. O. Franke zu seiner Uebersetzung der genannten

Stellen in den Göttinger Quellen der Religionsgeschichte.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 119

wohl weil er ihn wegen der Beseitigung seines Vaters Bimbisâra

zurechtgewiesen hatte 85). Auch der Ort wurde noch gezeigt, wo der

Arzt Jîvaka, ein Sohn Bimbisâras von der Hetäre Ambapâlî, im Park
derselben ein Vihâra erbaut hatte, in das er den Buddha mit seinen

Jüngern einlud. Die Stadt Râjagriha, in welcher bald nach dem Tode
des Buddha das erste Konzil zur Festlegung des Kanons abgehalten
worden war, lag längst in Ruinen. Auf dem Berge Gridhrakûta
unweit Râjagriha wurde Fa-hien die Höhle gezeigt, in welcher der Buddha

zu meditieren pflegte, und wo sein Lieblingsschüler Ananda durch

Mara in Gestalt eines riesigen Geiers erschreckt wurde; der Buddha
streckte dann seine Hand aus einer Felsspalte, um ihn zu beruhigen.
Die Fußspur des Vogels wie die Felsspalte waren noch zu sehen.

Nach dieser Legende hiess der Berg Gridhrakûta oder «Geierspitze».
Auch der Felsblock wurde dem Pilger gezeigt, den Devadatta nach

dem meditierenden Buddha geschleudert hatte. Von der Halle, in
welcher Buddha gelehrt, waren nur noch die Grundmauern vorhanden.

In der Nähe des Gridhrakûta-Berges befand sich die Stelle, wo
ein Bhikshu aus Verzweiflung über die Vergänglichkeit und die
Leidensnatur des Lebens Selbstmord beging, unter Verletzung von Buddhas

Lehre, der ihn verwarf, schon in der Predigt von Benares, die sowohl

die Lust nach Dasein als auch die nach Vergehen als zu vermeidende

Extreme bezeichnete. Jener Bhikshu erreichte aber dennoch unmittelbar

vor seinem Tode den Stand eines Arhat und das Nirvana86).
In Bodh-Gayâ, wo der Baum der Erleuchtung stand, besuchte

Fa-hien alle die Stellen, wo sich Buddhas geistige Vorbereitung,
seine Versuchung durch Mara den Bösen und seine Erleuchtung

vollzogen hatte; er gibt dabei die Legenden etwa in der Fassung, wie

sie im Lalitavistara, der massgebenden Darstellung des Buddha-

*6) Die darauf bezügliche Unterredung des Buddha mit Ajâtaçatru findet sich

im Sâmannaphala-Sutta des Dîgha-Nikâya, Kap. 98.

M) So wird auch im Sanyutta-Nikâya, I, 120 von dem Jünger Godhika, der
Selbstmord verübt hatte, erzählt, dass er ins Nirvana eingegangen sei.



120 EMIL ABEGG

lebens im Mahâyâna, enthalten sind, jedoch vermehrt um manche

Einzelzüge, wie sie die mündliche Ueberlieferung ihm darbot. Im

Zusammenhang mit der Schilderung von Pâtaliputra nimmt Fa-hien

auch Bezug auf die Asoka - Legende, wie wir sie aus der
nordbuddhistischen, in Sanskrit verfassten Legendensammlung Divyâvadâna
und in vielfach erweiterter Fassung aus chinesischen Quellen kennen87).

Als König Asoka, so wird hier erzählt, eine gerichtliche Inspektionsreise

durch sein Reich machte, sah er innerhalb einer eisernen
Umwallung ein Naraka zur Bestrafung der Uebeltäter88). Er fragte die

ihn begleitenden Minister was dies sei, und sie antworteten: Es

gehört Yama, dem König der Dämonen (kuei) zur Bestrafung der BösenS9).

Der König dachte bei sich : Der König der Dämonen ist also imstande,

eine Höllenwelt zu schaffen und dort die Uebeltäter zu richten;

warum sollte nicht auch ich, der ich Herr der Menschen bin, eine

Hölle erschaffen, um die Bösewichte zu strafen? Er fragte darauf
seine Minister, wer für ihn eine Hölle schaffen und die Bestrafung
der Bösen in ihr ausführen könne. Sie antworteten, dass nur ein
Mann von äusserster Bosheit dies vermöchte, und der König sandte

Diener aus, nach einem solchen zu suchen. Da sahen sie an einem
Teich einen hochgewachsenen Mann von dunkler Gesichtsfarbe,
gelbem Haar und grünen Augen, der mit seinen Füssen wie mit
Angeln Fische herauszog, während er Vögel und Wildtiere zu sich

*') Das Divyâvadâna enthält in Kap. 26-29 einen Zyklus von Asoka-Legen-
den; es wurde schon im 3. Jahrhundert ins Chinesische übersetzt. Die weiteren
chinesischen Quellen sind in der schon genannten Untersuchung von Przylusky
verwertet.

s8) Das indische Wort naraka, «Hölle», wird von Fa-hien durch ti-yü,
«Erdgefängnis », wiedergegeben ; freilich befindet sich die von Asoka entdeckte «Hölle»
an der Erdoberfläche.

") Yama, der König der Unterwelt, heisst bei Fa-hien Yen-lo-wang, «der
König mit der Schlinge», auf Grund der indischen Auffassung, dass er die Seelen
der zum Tod Bestimmten mit einer Schlinge aus dem Körper ziehe und sie nach
Süden, der Gegend des Totenreidies, hinwegführe, wie es in der Sâvitrî-Legende
des Mahâbhârata (III 297) geschildert wird.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 121

heranrief, und, wenn sie kamen, nach ihnen schoss und sie tötete,
sodass keines entkam. Diesen Mann führten sie zum König, und
dieser gab ihm insgeheim den Auftrag: «Du sollst ein viereckiges

Gehege mit hohen Mauern erstellen und darin alle Arten von Blüten-
und Fruchtbäumen pflanzen. Stelle auch Teiche zum Baden her, und
mach es gross und in jeder Hinsicht gewaltig, so dass die Menschen

mit brennender Begier darnach schauen40). Mach die Tore stark und
sicher, und wenn einer eintritt, so packe ihn augenblicklich, bestrafe

ihn für seine Sünden und lass ihn nicht mehr herauskommen. Sogar

wenn ich selbst eintreten sollte, behandle mich nicht anders. Ich

ernenne dich hiemit zum Meister dieser Hölle.» Bald darauf kam ein
Bhikshu auf seinem täglichen Bettelgang an das Höllentor. Als die

Wächter ihn sahen, schickten sie sich an, ihn den Qualen der
Verdammten auszusetzen, aber er bat, man möge ihn erst noch sein

Mittagsmahl einnehmen lassen. Gleich darauf kam ein anderer Mann,
den warfen sie in einen Mörser und zermalmten ihn, bis das Blut
daraus überfloss. Bei diesem Anblick kam dem Bhikshu der Gedanke

an die Vergänglichkeit und Nichtigkeit des Leibes und an das Leiden
der Welt; infolgedessen erreichte er augenblicklich den Rang eines

Arhat. Sogleich ergriffen ihn die Höllenknechte und warfen ihn in
einen Kessel siedenden Wassers. Aber trotzdem war sein Blick voll
freudiger Zufriedenheit. Darauf erlosch das Feuer, das Wasser kühlte
sich ab, und mitten im Kessel erhob sich eine Lotosblüte, auf die
sich der Bhikshu setzte. Die Wächter berichteten dem König dies

wunderbare Ereignis und forderten ihn auf, sich selbst davon zu

überzeugen, aber dieser sah sich durch seine eigene Anweisung daran

gehindert, bis er sie widerrief. Der Bhikshu verkündete ihm darauf
den Dharma, er wurde gläubig, Hess die «Hölle» zerstören und be-

40) Es ist also dieser Bezirk Yamas an sich keine Welt der Schrecken, wie
in den Höllenschilderungen des Hinduismus, etwa im Pretakalpa des Garuda-
Purâna (vgl. Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-Purâna. Eine Darstellung des
hinduistisahen Totenkultes und Jenseitsglaubens'), sondern erinnert eher an Yamas
seliges Reich im Rigveda.



122 EMIL ABEGG

reute all seine bösen Taten41). Asokas Naraka wurde Fa-hien
gezeigt, und sein Bericht über die sich daran knüpfende Legende ist
für uns dadurch wertvoll, dass er die Angaben des Divyâvadâna
nach mündlicher Ueberlieferung ergänzt. Nach der Sanskritfassung
hatte der Kerkermeister Asokas, Girika, seine Folterkammern
eingerichtet, nachdem er einen buddhistischen Mönch Strophen über die

Qualen des Jenseits hatte vortragen hören42). Wenn die Legende
hier irdische Torturen nach dem Vorbild des Jenseits eingeführt sein

lässt, so gibt es anderseits auch Fälle, wo die jenseitigen Strafen den

diesseitigen nachgebildet wurden48).

Südöstlich von Gayâ, der Stätte von Buddhas Erleuchtung,
gelangte Fa-hien zum Gurupâda-Berg, in welchem nach der Sage der

Körper des Buddha-Jüngers Mahâkaçyapa unverwest ruhte; er stieg
selbst in die Höhle hinunter, die ihn barg. Kâçyapa spielt eine Rolle

in den Prophezeiungen über den Buddha der Zukunft, Maitreya;
dieser wird sich zu dem Berge begeben, in dem Kâçyapa, nach den

Pâliquellen im Yogaschlaf versunken, ruht, und von ihm das Mönchskleid

empfangen, das ihm der Buddha übergeben hatte. Der Sand,

mit dem Kâçyapa seine Kleider reinigte, galt noch zu Fa-hiens Zeit
den Umwohnern des Berges für heilkräftig 44).

Auf dem Rückweg nach Pâtaliputra kam Fa-hien zu einem Vihâra,
das den Namen «die Wildnis» (k'uang-ye) trug, und das an den

Aufenthalt des Buddha in jener Gegend während seiner strengen
Askese (dushcaracaryâ) erinnern sollte. Von dort gelangte er nach

41) Dies erinnert an die auf einer Inschrift (XIII. Felsenedikt) bezeugte Reue
Asokas nach dem Feldzug gegen Kaiinga.

**) Auch der Hinduismus kennt den Vortrag von Höllenschilderungen durch
fahrende Sänger, so in dem Drama Mudrârâkshasa des Viçâkhadatta.

") z. B. das Umarmen einer Frau aus glühendem Eisen als Strafe des
Ehebruchs in den Jenseitsschilderungen und in den Gesetzbüchern.

44) Ueber die Begegnung Maitreyas mit Kâçyapa s. Abegg, Der Messiasglaube
in Indien und Iran, S. 152 f. Der Berg heisst gewöhnlich Kukkutapâdagiri «Hahnen-
fussberg», nach seinen drei Gipfeln.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 123

Benares (Vârânasî) im Königreich Kâçî48). Im Nordosten der Stadt
befand sich das Kloster Rishipatana, das an der Stelle des Tierparkes
errichtet war, wo Buddha seine Verkündung eröffnete. Dort lebte
damals ein Pratyeka-Buddha (pi-dii'-fo), d. h. ein Asket, der aus

eigener Kraft die Buddhawürde errungen hatte, aber die Lehre für
sich behielt, ohne sie den Menschen mitzuteilen46). An jener Stelle

pflegten die wilden Tiere des Nachts zu ruhen. Als der Buddha im

Begriff war, die höchste Erkenntnis zu erlangen, verkündeten die

Götter (t'ien) dies Ereignis durch Gesang, und als der Pratyeka-
buddha dies vernahm, erreichte er augenblicklich das Nirvana. Dort
war es, wo der Buddha an jene fünf Asketen, die früher seine Schüler

gewesen waren, seine erste Verkündung richtete, « das Rad der Lehre

in Bewegung setzte». Als sie seiner ansichtig wurden, sagten sie

zueinander: Dieser Samana (sha-men) Gotama hat während sechs

Jahren strengste Askese geübt, indem er täglich einen einzigen
Hanfsamen und ein Reiskorn genoss, er hat aber dennoch den Pfad des

höchsten Wissens nicht erreicht; wie viel weniger wird er dies

vermögen, nachdem er wieder unter die Menschen gegangen ist und in
Gedanken, Worten und Werken sich gehen lässt Wenn er jetzt zu

uns kommt wollen wir uns hüten, mit ihm zu reden. Der Lalitavistara 47)

schildert, wie die Fünfe zunächst dem Buddha nicht entgegengehen
und sich nicht vor ihm erheben wollten. Aber je näher der Vollendete

kam, desto unbehaglicher fühlten sie sich auf ihren Sitzen, und
ein unwillkürlicher Drang trieb sie an, sich vor ihm zu erheben.

«Wie ein Vogel im Käfig, unter dem ein Feuer angezündet wird,
alsbald infolge der Glut nach oben zu fliegen trachtet, so fühlten
sich die Fünf, als der Tathâgata ihnen näher kam, nicht mehr

behaglich auf ihren Sitzen und hatten das Verlangen, aufzustehen.»

") Dies ist der im Indischen gebräuchlichere Name der Stadt selbst.

**) Die letzte Versuchung Mâras bestand darin, dass er den Buddha
überreden wollte, ein Pratyekabuddha zu bleiben.

ir) Lalitavistara, Kap. 26.



124 EMIL ABEGG

Die Szene ist auf den Reliefs am Stûpa von Boro Budur dargestellt.
— Stupas bezeichneten die Stätte der ersten Verkündung und der

Bekehrung der fünf Asketen, ferner diejenige, wo der Buddha das

Kommen Maitreyas prophezeit hatte, und wo der Nâga Elâpattra ihn

fragte, wann es ihm bestimmt sei, die Verkörperung als Näga zu
verlassen.

Nach Pâtaliputra zurückgekehrt widmete sich Fa-hien dem eigentlichen

Zweck seiner Reise, dem Aufsuchen und dem Studium von
Handschriften des Vinaya-Pitaka, und er fand eine solche in einem

Mahâyâna-Kloster, dem Jetavana-Vihâra, das an den Jeta-Wald
erinnerte, der von dem reichen Kaufmann Anâthapindika der
Buddhagemeinde geschenkt worden war; daneben fand er auch Texte der

Sarvâstivâda-Schule, welche die ewige Realität der Welt lehrte, und
nach seinem Zeugnis im damaligen China zahlreiche Anhänger hatte 48).

Sie wurde auf Râhula, den Sohn des Buddha, zurückgeführt. Auch

mit verschiedenen Abhidharma-Schriften machte sich Fa-hien hier
bekannt; er studierte in Pâtaliputra während drei Jahren Mahâyâna-
werke und erlernte die Sanskritsprache (fan yü). Er setzte dann diese

Studien weitere zwei Jahre in Tâmralipti unweit der Mündung des

Hoogly fort, indem er buddhistische Sûtras (king) abschrieb und
Gemälde von Götterbildern kopierte. Tâmralipti, das heutige Tam-
look, war damals der Ausgangshafen für den Handel mit Ceylon
(Singhaladvîpa, chinesisch Shï-tsï-kuo), und so schiffte sich denn unser
Pilger dorthin ein und erreichte mit günstigem Winde — es war zu
Beginn des Winters — sein Ziel. Er rühmt den Reichtum der Insel

an Perlen und Edelsteinen, der sie seit ihrem ersten Bekanntwerden

im Westen zu einem vielerstrebten Ziel des Handels machte und ihr
den Namen Ratnadvîpa «Juweleninsel» (chinesisch Pao-chou) eintrug.
Ceylon hatte, wie man Fa-hien berichtete, ursprünglich keine menschlichen

Bewohner, sondern war nur von Geistern (shen) und Schlangen-

") Den Sarvâstivâda vertrat in China die Kü-she-Schule (tsung), die sich auf
die Lehren Vasubandhus stützte ; s. von Glasenapp, Der Buddhismus, S. 223.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 125

dämonen (Nâgas, dafür chinesisch lung Drachen) bewohnt, mit denen

die seefahrenden Kaufleute Handel trieben49). Die Art, wie dieser

Handelsverkehr beschrieben wird, lässt aber dodi auf eine menschliche

Bevölkerung schliessen, denn er vollzieht sich ganz so, wie der
Tauschhandel mit Primitiven sich zu jeder Zeit abspielte. Die «Geister»

zeigten sich dabei den fremden Kaufleuten gerade so wenig wie heute

noch scheue Naturvölker. Sie legten ihre Waren am Strande aus,
wobei sie den Preis auf angehefteten Zetteln angaben und
verschwanden dann. Die Kaufleute holten darauf die Waren ab und

legten dafür die verlangten Tauschobjekte hin.
Nach einer ceylonesischen Ueberlieferung war der Buddha

persönlich nach der Insel gekommen, um die Nâgas zu bekehren, und

er hatte dabei seine Fußspur auf dem Adam's Pick zurückgelassen.
Im Abhaya-Kloster, das an dieses Ereignis erinnerte, sah Fa-hien

ein Bild des Buddha aus Jade von solcher Erhabenheit, dass Worte

es nicht auszudrücken vermochten. Die Verpflanzung eines Schösslings

des Bodhi-Baumes50) nach Ceylon, die von der gewöhnlichen
Tradition dem Sohne oder Neffen Asokas, Mahinda, zugeschrieben wird,
soll nach einer einheimischen Legende durch einen König von Ceylon
geschehen sein; es ist der heute noch in Anurâdhapura grünende
Baum.

Im Mittelpunkt der religiösen Begehungen auf Ceylon stand die

Feier von Buddhas Zahn, der auf der Insel aufbewahrt war und bei

dieser Gelegenheit dem Volke unter grossem Gepränge gezeigt wurde.

Schon zehn Tage vor dem Fest wurde ein Mann auf einem reich

geschmückten Elefanten durch die Stadt geführt, der die Taten des

Buddha und des Bodhisattva pries, die seine Selbstverleugnung
bekundeten: wie er Heimat, Frau und Söhnchen verliess, wie er in

4e) Nach der ceylonesischen Chronik Dipavansa war Ceylon ursprünglich von
Yakkhinîs und Piçâcas, dämonischen Wesen, bewohnt.

50) Er heisst bei Fa-hien Pattra-Baum, während die Chinesen ihn gewöhnlich
als tao-mu bezeichnen.



126 EMIL ABEGG

früheren Existenzen seine eigenen Augen für einen andern dahin-
gab, wie er sein eigenes Fleisch opferte um die Taube vor dem

Habicht zu retten, wie er sein Haupt als Almosen gab und die

verhungernde Tigerin mit seinem Leibe sättigte51). Nach dieser
Proklamation liess der König — es war Mahânâma, der 410-432 regierte,
unter dem Buddhaghosha gewirkt hatte — längs der Strasse, auf welcher

die Reliquie nach dem Kloster Abhayagiri überführt wurde,
Darstellungen von fünfhundert Verkörperungen des Buddha in früheren
Lebensläufen aufstellen, darunter auch solche in Tiergestalt; es sind

die den Jâtakas zugrundeliegenden früheren Daseinsformen des

Bodhisattva, deren Zahl damit ungefähr übereinstimmt (es sind in der

uns vorliegenden Fassung 547 Jâtakas). Fa-hien nennt insbesondere

die Verkörperung des Bodhisattva als Sudâna, wie sie das Vessantara-

Jâtaka erzählt, seine letzte Daseinsform vor der Buddhaschaft, und
das Sâma-Jâtaka, wo er als frommer Brahmanenknabe erscheint;
beide sind am Stûpa von Sânchî dargestellt; ferner Verkörperungen
als Elefant, Antilopenbock und Pferd62). Alle diese Figuren waren
schön gearbeitet und bemalt, so dass sie erschienen als wären sie

lebendig.

Fa-hien wohnte auf Ceylon auch der feierlichen Verbrennung
eines verstorbenen Arhat bei, die auf einem gewaltigen Scheiterhaufen

vollzogen wurde, der mit köstlichen Stoffen bedeckt war. Er

war auch Zeuge einer Klostergründung, wobei der König mit
goldenem Pfluge eine Furche zog und damit den Grundriss des

Gebäudes festsetzte, eine Zeremonie, wie sie auch bei Städtegründungen
üblich war. Dann liess er auf Metallplatten eine Stiftungsurkunde

ausfertigen, welche den Mönchen die Gebäude und die Erträgnisse
des umliegenden Landes auf ewige Zeiten zusprach, ein inschriftliches

M) Dies bezieht sich auf die oben genannten Jâtakas und einige andere.

62) Das Vessantara-Jâtaka ist Nr. 517 der Sammlung, das Sâma-Jâtaka Nr.
540. In den Jâtakas erscheint der Bodhisattva sechsmal als Elefant, 10 mal als

Antilope und 4 mal als Pferd.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 127

Dokument also, wie solche in ganz Indien in grosser Zahl gefunden
worden sind. Besonderes Interesse verdient noch eine Prophezeiung

von der Wanderung von Buddhas Almosenschale als Symbol für die

Ausbreitung des Buddhismus, wie sie Fa-hien einen Buddhisten aus
Indien in Ceylon vortragen hörte. Die Schale befand sich zuerst in
Vaiçâlî im Magadha-Land, dem heutigen Behar. Von dort gelangte
sie nach Gandhâra im äussersten Nordwesten Indiens, wohin der
Buddhismus in der Tat schon in früher Zeit getragen worden war;
dort, in Purushapura, war sie Fa-hien gezeigt worden. Von dort
wird sie nach Jahrhunderten nach Tukhâra (Ostturkestan) versetzt
werden, dann nach Khotan, Karachar und ins Land Han (China).
Zuletzt wird sie nach Ceylon gebracht werden, um schliesslich nach

dem indischen Mittelland, der Heimat des Buddha, zurückzukehren.
Dann wird sie zum Tushita-Himmel emporsteigen, wo sie vom
Bodhisattva Maitreya empfangen und von den Göttern verehrt wird.
Wenn dann Maitreya Buddha geworden ist, wird er sie benutzen,
und so werden es auch die 1000 Buddhas des gegenwärtigen Bha-

drakalpa, des mit Buddhas gesegneten Weltzeitalters, tun. Wenn sie

schliesslich aus der Welt verschwindet, wird die Lehre des Buddha
nach und nach erlöschen, und es bricht die Endzeit an, die im
Buddhismus in ähnlicher Weise geschildert wird, wie die eiserne Zeit,
das Kaliyuga, im Hinduismus68). Die Lebensdauer der Menschen

nimmt ab, bis sie nur noch fünf Jahre beträgt, und sie zeigen den
höchsten Grad sittlicher Verworfenheit. Das Laub der Bäume

verwandelt sich in Schwerter54), das Gras in spitze Nägel, und die
Menschen vernichten sich damit gegenseitig. Die noch Gutgearteten
flüchten sich aus der menschlichen Gesellschaft auf die Berge und

53) Ueber die buddhistischen Prophezeiungen der Endzeit im Zusammenhang
mit dem Erscheinen Maitreyas s. Abegg, Messiasglaube, S. 149 f.

M) Damit vergleicht sich der «Schwertblätterwald» (Asipattravana) in den
Jenseltsvorstellungen des Hinduismus; vgl. Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-
Purâna. Eine Darstellung des hinduistisdhen Totenkultes und Jenseitsglaubens, S. 45.



128 EMIL ABEGG

kehren erst zurück, wenn alle andern einander umgebracht haben,

und bringen wieder Tugend und Glauben in die Welt. Auf diese

Weise hoffen sie das Leben wieder zu verlängern und es schliesslich

bis zum Erscheinen Maitreyas auf 80000 Jahre zu bringen. Diese

Prophezeiungen stimmen genau mit den Maitreya - Dichtungen in
Pâli und ihren chinesischen Bearbeitungen überein, und Fa-hiens

Bericht bekundet, dass die Vorstellungen der Endzeit, die dem

Auftreten Maitreyas vorausgeht, zu seiner Zeit in Indien durchaus

lebendig waren; er bietet also auch hier eine wertvolle Bestätigung
des uns aus literarischen Quellen Bekannten, und auch vielfach eine

Ergänzung der schriftlichen Ueberlieferung durch volkstümliche
Tradition. Sein Gewährsmann bezeugte ihm auch ausdrücklich, dass seine

Angaben aus keinem Sûtra (king) geschöpft seien.

Nach einer langen und gefahrvollen Reise zur See kehrte Fa-hien

im Jahre 419 in seine Heimat zurück. Auf Java (Javadvîpa) fand er
alle Arten religiöser Irrlehren vor; der Brahmanismus, den er natürlich

vor allem als solche betrachtet, stand in Blüte, während der
Buddhismus erst ganz spärliche Ansätze aufwies. Dies hatte sich dann

zur Zeit des zweiten chinesischen Buddhapilgers, dessen Bericht wir
betrachten werden, wesentlich geändert, und für die spätere Blüte

des Mahâyâna auf Java zeugen ja die Skulpturen am Stûpa von
Boro Budur.


	Chinesische Buddhapilger in Indien

