Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 1(1947)

Heft: 3-4

Artikel: Chinesische Buddhapilger in Indien
Autor: Abegg, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145257

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

105

Chinesische Buddhapilger in Indien

von Emil Abegg

|

Fa-hien

Die Anfinge des chinesischen Buddhismus liegen im Dunkel. Dass
schon um die Mitte des 3. Jahrhunderts v. Chr. Missionare des Kénigs
Asoka nach China gekommen seien, ist jedenfalls unhistorisch, denn
auf den Inschriften Asokas sind alle jene Volker aufgefiihrt, zu denen
Glaubensboten des Buddhismus gesandt wurden, im Westen bis nach
Epirus?!), dodh ist China unter ihnen nicht genannt, und ebensowenig
ein angrenzendes innerasiatisches Land ; auch die ceylonesischen Chro-.
niken Dipavansa und Mahavansa wissen nichts von einer Ausbreitung
des Buddhaglaubens in China in so frilher Zeit. Nach dinesischer
Sage soll der Buddhismus im Jahre 61 n. Chr. von Ming ti, Kaiser
Ming, eingefiihrt worden sein, der im Traume ein goldenes Gotter-
bild iiber seinem Palaste habe schweben sehen, das als Buddhabild
gedeutet wurde; dies setzt immerhin voraus, dass man schon damals
in China vom Buddhismus Kunde hatte, und es gibt auch Anhalts-
punkte dafiir, dass es schon vor Ming ti vereinzelte Buddhisten in
China gab. Der Kaiser soll darauf einige Leute nach Indien gesandt
haben, die dann in Begleitung buddhistischer Méndhe zuriikkehrten
und die Lehre verbreiteten. Schon in diesem sagenhaften Beridht
tritt uns das Bestreben entgegen, vom Buddhismus in seinem Heimat-
lande authentische Kunde zu erlangen, und dies ist dann in den
folgenden Jahrhunderten immer stirker hervorgetreten und hat die
Pilgerfahrten chinesischer Buddhisten nach Indien veranlasst, die fiir

) Die Diadochenkdnige, zu denen Asoka Glaubensboten entsandte, sind auf
dem XIII. Felsenedikt genannt.



106 EMIL ABEGG

uns, soweit Berichte iiber sie vorliegen, unschitzbare Quellen fiir die
Kenntnis des lebendigen Buddhaglaubens jener Zeit sind, und dariiber
hinaus uns von den damaligen Kulturverhiltnissen Indiens Zeugnis
geben und die oft unvollkommenen Angaben der indischen Literatur
in willkommener Weise ergiinzen. Dies gilt vor allem audh fiir die
Chronologie, fiir weldhe die Chinesen bekanntlih mehr Sinn hatten
als die Inder, so dass manche Daten der indischen Gesdhichte und
Literatur nur auf Grund chinesischer Angaben zu bestimmen sind.

Der Buddhismus ist von Nordindien aus iiber Mittelasien nach
China gelangt, was erklirt, dass er vorwiegend in der Form des
Mahayana dort Verbreitung fand, und dies ist auch der Weg ge-
wesen, den dann die dinesischen Buddhapilger besdhritten. I-tsing,
der dann allerdings auf dem Seewege nach Indien reiste, berichtet
um 670 n. Chr., dass schon fiinfhundert Jahre vor seiner Zeit 20
Chinesen den Weg durch Szechwan zum Baum der Erleuditung in
Gaya gefunden hitten, und dass ein Maharaja Crigupta einen Tempel
fiir sie errichtet habe, dessen Ruinen I-tsing nodh sah. Er erzihlt in
seinem Werke?) von nicht weniger als 56 dinesischen Pilgern in
Indien. Im Jahre 290 besuchte ein chinesischer Buddhist mit Namen
Chu Si-hing die Stadt Khotan, und ein anderer gelangte nach Nord-
westindien. Dass die heiligen Plitze, an denen sich die grossen Wende-
punkte des Buddhalebens vollzogen, immer wieder von Chinesen be-
sucht wurden, bezeugen auch chinesische Weihinsdhriften in Bodh Gaya,
an der Stitte von Buddhas Erleuchtung?).

Der erste chinesische Buddhapilger in Indien, dessen Reisebericht
sich erhalten hat, ist Fa-hien, dessen Leben in die Zeit der dstlichen
Tsin-Dynastie (317-419) und die der Sung (420—-478) fillt. Sein

) Mémoire composé d Uépoque de la grande dynastic T’ang sur les religieux
éminents qui allérent chercher la loi dans les pays d’occident, traduit par Edouard
Chavannes. 1894.

%) Beal, Chinese Buddhist inscriptions found at Buddha- Gaya. Journal of the
Royal Asiatic Society 13, 552 f. Chavannes, Les inscriptions diinoises de Bodh-Gayé.
Revue de Uhistoire des religions, 1896, p. 20.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 107

Werk, das Fo-Kuo-Kki («Bericht iiber die buddhistischen Reiche ») ist
von Beal *) und - bedeutend zuverlidssiger — von Legge ®) iibersetzt.
In den dhinesischen Berichten iiber Indien sind die indischen Namen
und die religiosen Ausdriike des Buddhismus teils transkribiert, teils
iibersetzt, z. B. Mei-ta-li-ye fiir Maitreya, A-shu-Kia fiir Asoka, Seng-
Kia-lo fir Singhala, d. h. Ceylon, dagegen Ju-lai fiir Tathagata,
Wu-yu fiir Asoka. Um die Lautform der Transkriptionen, die natur-
gemiss ganz ungenau sind, richtig zu beurteilen, darf man nicht von
der heutigen norddhinesischen Umgangssprache ausgehen, da sich diese
von derjenigen Fa-hiens und der spiteren Indienfahrer weit entfernt
hat, sondern von der siiddhinesischen Mandarinenspradhe, die ja auch
geographisch eher entspricht. Die erste systematische Untersuchung
der dhinesischen Transkription indischer Worter war Stanislas Julien,
dem Uebersetzer von Hiian-tsangs Reisewerk, zu verdanken ®); schon
er beging den Fehler, vom Norddinesischen auszugehen, und seine
Angaben sind auch sonst vielfach zu berichtigen.

Fa-hien hatte nach der Gepflogenheit der dhinesischen Buddha-
mondhe bei der Aufnahme in den Orden seinen urspriinglichen Namen
(Kung) aufgegeben und dafiir einen soldhen angenommen, der sich
auf seine Zugehorigkeit zur Buddhagemeinde bezog, denn fa ist die
chinesische Entsprechung des Sanskrit dharma «religioses Gesetz»,

dann besonders die Lehre des Buddha (Pali dhamma). Audh der Bei-
name Shi (aus Cikya) sollte ihn als Buddhisten kennzeichnen. Er
stammte aus Wu-yang in P’ing-yang, dem heute noch so benannten

Distrikt in Shensi. Sobald er in die Gemeinde der Buddhaménde

eingetreten war, fasste er den Entschluss, eine Reise nach Indien zu

) Buddhist Records of the Western World, Vol. 1, 1884, p. XXHIFLXXXIV.

%y A Record of Buddhist Kingdoms, being an account by the Chinese monk Fa-
Hien of his travels in India and Ceylon. 1886.

%) Méthode pour dédiiffrer et transcrire les noms sanscrits qui se rencontrent dans
les livres chinois. 1861. Viele Berichtigungen dazu bei Schlegel, The secret of the
Chinese method of transcribing foreign sounds. T'oung Pao, 1900.



108 EMIL ABEGG

unternehmen, da er, wie sein Biograph sagt, den unvollstandigen und
verstiimmelten Zustand der heiligen Sdriften in China beklagte. Ins-
besondere verfolgte er den Zwedk, sich vollstindige Handsdhriften
des I. Teils des buddhistischen Kanons, des Vinaya-Pitaka zu ver-
schaffen, der die auf die Mondszudht beziiglichen Texte enthiilt 7).
Nadh seiner Riikkehr verfasste er dann in Gemeinschaft mit dem
indischen Buddhisten Buddhabhadra Uebersetzungen der mitgebrachten
Werke. Der Ausgangspunkt seiner Reise, die er im Jahre 399 an-
trat, war die Stadt Chang-an in Shensi am oberen Huang-ho. Sie
erfolgte gleich zu Anfang unter mannigfachen Gefahren, teils durdh
Klima und Bodenbeschaffenheit, teils durch réduberische Ueberfiille
wilder Stimme. Es soll im folgenden aus seinem Bericht nur das-
jenige herausgehoben werden, was fiir die Gesdhichte des Buddhismus
in Indien und den zentralasiatischen Ldndern, die Fa-hien auf seiner
Wanderung besudhte, von Bedeutung ist, so wertvoll auch seine iib-
rigen Angaben iiber die geographischen und ethnischen Verhiiltnisse
sind.

Das erste grofiere Zentrum buddhistischen Glaubens, das Fa-hien
nach unendlich miihseliger Wanderung, von wenig Gefihrten be-
gleitet, erreichte, war Khotan (Yii-t'ien), eine damals noch blithende
Stadt, deren Bewohner sich alle zum Buddhismus bekannten; es gab
dort einige Zehntausend Monde?®), die alle dem Mahayana (ta sheng)
anhingen. Jede Familie hatte vor dem Hause einen kleinen Stiipa
(t’'a). Hier hatte Fa-hien Gelegenheit, einer grossen Prozession bei-
zuwohnen, in der ein gewaltiger Wagen mitgefilhrt wurde, weldher

mit sieben kostbaren Stoffen (Gold, Silber, Lapis lazuli, Bergkristall,

") Vinaya wird tibersetzt mit li.

) So, und nicht mit « Priester» ist seng zu tibersetzen, das mit indisch sangha
«Gemeinde » zusammenhiingt. Es fragt sich freilich, ob die Angaben Fa - hiens
tber die Zahl der Buddhisten hier und noch 6fters nicht etwas tibersetzt seien,
was bel seiner Neigung, den Buddhismus zu verherrlichen, nicht verwunderlich wire



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 109

Rubin, Diamant und Adhat) geschmiidkt war®). Soldhe Prozessionen
mit Gotterbildern werden schon auf einer Insdhrift des Konigs Asoka
genannt %) ; es erinnert dies auch an die Gotterwagen (vimdna), welche
in hinduistischen Prozessionen (ydtrd) mitgefilhrt wurden, besonders
denjenigen des Jagannath in Puri. Das Buddhabild stand in der Mitte
des Wagens, flankiert von zwei Bodhisattvas, offenbar Avalokitecvara
und Manjucri oder Amitabha, die gewéhnlidh in Verbindung mit
Gotama Buddha erscheinen''); daneben waren audh hinduistische
Gottheiten (t’ien) in der Luft schwebend dargestellt; dies entspricht
der in den buddhistischen Schriften oft begegnenden Ansdchauung,
dass die brahmanischen Gétter, vor allem Indra (Sakko = Cakra)
dem Buddha ihre Aufwartung madhen. Jedes Kloster hatte seinen
eigenen Prozessionstag und einen besondern Gétterwagen. — In einer
Stadt in der Gegend des heutigen Ladak wohnte Fa-hien einer durch
den Koénig alle fiinf Jahre veranstalteten Mondsversammlung (panca-
varshaparishad) bei, an weldher reichliche Spenden verteilt wurden;
dabei wurde von den Mondhen erwartet, dass sie den Weizen reifen
lassen, bevor er vom Frost vernichtet werde; die Buddhaméndhe er-
scheinen hier als Wettermadher, wie noch oft im indischen Volks-
glauben.

Von dort gelangte Fa-hien iiber das Schneegebirge des Hindukush
ins Gebiet von Darel, dessen Bevolkerung sich zum Hinayana (siao
sheng) bekannte. An diese Gegend kniipfte sich die Sage, dass ein
Arhat (lo-han) durch seine iibernatiirlidhen Krifte einen Kiinstler in
den Tushita- Himmel erhob, damit er ein Bild des dort weilenden

%) Ueber diese 7 Kostbarkeiten, die auch im Hindukult und -mythos ihre Ent-
sprechung haben, s. Rhys Davids zu Mahdsuddassana-Sutta 4 (Sacred Books of the
East, XI, S. 249).

19) [V. Felsenedikt, wo von vimdna-dargana, «Zeigen von Gbtterwagen» die
Rede ist.

11) So bel einer Figurengruppe der Sammlung fir Volkerkunde der Universitit
Zurich; s. Abegg, Die Indiensammlung der Universitit Zirich, Fig. 42.



110 EMIL ABEGG

Bodhisattva Maitreya schaffe, das dann in Darel aufgestellt wurde !?);
es war aus Holz geschnitzt und hatte eine Hohe von 80 Ellen. An
Uposatha-Tagen strahlte es ein helles Licht aus, und die Konige der
umliegenden Linder brachten ihm Opfergaben dar. Der Reisende
gelangte dann an den Oberlauf des Indus, und er schildert eindrudks-
voll, wie er auf schwindelnden Wegen, die aus dem Felsen ausge-
hauen waren, an himmelhohen Bergen entlang dem Lauf des Flusses
folgte, manchmal iiber geflochtene Hingebriidken, wie sie heute noch
in jenen Gegenden gebriudlich sind. Fr vernahm von den dortigen
Buddhisten, dass die Buddhalehre von indischen Cramanas (sha-men)
iiber den Indus getragen worden sei, nachdem ein Bild des Bodhi-
sattva Maitreya dort aufgestellt worden war. Es wird audh sonst
berichtet, dass auf den vorgeschobenen Posten der buddhistischen
Mission Bilder Maitreyas errichtet wurden, ist er doch der eigentliche
Schutzgeist derselben, der vom Tushita-Himmel aus die Gesdhide
des Glaubens lenkt. Dass die Buddhalehre schon so friih an die
dussersten Grenzen Indiens getragen wurde, konnten sich Fa-hiens
Gewiihrsminner nur aus iibernatiirlicher Einwirkung erkldren, dhnlich
derjenigen, die durch den Traum des Kaisers Ming den Buddhismus

nach China bradhte.

Nach Ueberquerung des Indus gelangte Fa-hien ins Konigreich
Udyana (Wu-dhang), das heutige Swit, wo der Buddhismus in hoher
Bliite stand und zahlreiche Kloster besass!®). Dort hatte der Buddha
— wie noch an vielen andern Orten, so besonders auf dem Adam’s
Pik auf Ceylon — seine Fuflspur zuriidkgelassen, die im Buddhismus
eine dhnliche Verehrung genoss wie Vishnus Fussabdrud im Hinduis-
mus, und wie dort in der kiinstlerischen Wiedergabe allerlei sym-

12) In dhnlicher Weise soll Konig Udayana von Kosambi den Buddhajinger
Moggallana veranlasst haben, durch seine Zaubermadht einen Kiinstler in den
Tushita-Himmel zu erheben, um ein Bild Maitreyas aus Sandelholz zu scaffen.

13) Fa-hien gebraudit fiir «Kloster» den Ausdrudk sanghdrima (seng-k’ia-lan),
statt des sonst gebrdudlichen vihdra (si).



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 111

bolische Zeichen aufweist'®). Es wurde Fa-hien audh die Stelle ge-
zeigt, wo der Buddha seine Kleider zu trodknen pflegte, und wo er
einen Schlangengeist (ndga) bekehrt hatte; in Fa-hiens Bericht wird
aus dem Naga ein boéser Drache (lung), wihrend die Nagas fried-
liche wasserbewohnende Halbgotter waren. Natiirlich ist es blosse Sage,
dass der Buddha audh den #ussersten Nordwesten Indiens besudt
habe. In dem angrenzenden, nicht genauer bestimmbaren Lande
wurde Fa-hien der Ort gezeigt, wo der Goétterkonig Indra den Bod-
hisattva, der damals Konig Sivi war, versudhte, indem er sich in einen
Habicht verwandelte, der eine Taube verfolgte; der Bodhisattva be-
freite die Taube, indem er sich anerbot, dem Habidt so viel von
seinem eigenen Fleische zu iiberlassen, als die Taube wog; als er es
aber auf die Wage legte, wurde die Taube immer schwerer, bis der
Konig selbst in die Wagschale steigen und seinen ganzen Korper
anbieten musste, um den Habicht zu befriedigen, worauf der Gott
sich zu erkennen gibt und dem Konig sein Opfer erldsst. Dies Motiv
findet sich auch in der brahmanischen Literatur !*), wihrend ein bud-
dhistisches Jataka dem Konig Sivi eine andere Tat der Selbstver-
leugnung zusdhreibt, die Fa-hien ebenfalls erzihlt wurde!®). Solde
Angaben zeigen, dass die Jatakas damals im Volksglauben durchaus
lebendig waren, so dass sogar die QOertlidhkeiten bekannt waren,
wo sie sich abspielten.

Im Gandhara-Lande vernahm Fa-hien, dass der Sohn des Konigs
Asoka, Dharmavivardhana, dort als Statthalter regiert habe; er tiber-
setzt den Namen «der den Dharma Mehrende» mit Fa-i. Der Prinz

$) Die Indiensammlung der Universitit Ziirich besitzt eine holzgesdinitzte
Fufispur des Buddha (Cripada), die statt jener Symbole von Pflanzenranken er-
fallt ist; s. Abegg, Die Indiensammlung der Universitit Zirich, S. 141.

15) Dort findet sich die Geschichte von Kénig Cibi Mahdbhdrata 11I, 130 und
197. Von Konig Cibi, der all sein Gut wegscenkt, erzihlt auch das Avaddna-
Cataka Nr. 34, wo Indra in der Gestalt eines Geiers erscheint, um den Kdonig auf
die Probe zu stellen.

16) 5. u. Anm. 18.



112 EMIL ABEGG

trigt in der Asoka-Legende, die aus dem Divyavadana und am aus-
filhrlichsten aus dhinesischen Quellen bekannt ist !7), den Namen
Kunala, und es wird von ihm erzihlt, dass er auf Anstiften seiner
Stiefmutter, die ihn vergeblich zu verfiihren sudte, geblendet wor-
den sei. Diese Legende mag auch hereinspielen, wenn Fa-hien an-
schliessend berichtet, dass der Bodhisattva im Gandhéra-Lande seine
Augen fiir einen anderen hingegeben habe; die Quelle dafiir ist aber
das Sivi-Jataka'®), wo der Bodhisattva einem blinden Brahmanen, in
dem sich Indra verbirgt, seine beiden Augen schenkt. In der Gegend
von Takshacild, dem Taxila der Griechen, wird Fa-hien wiederum
an ein Jataka erinnert: wie der Bodhisattva sich selbst von einem
Felsen stiirzte, um eine hungernde Tigerin zu speisen?’). An allen
Orten, an die sich soldhe Erinnerungen aus Buddhas fritheren Le-
bensliufen kniipfen, waren Stiipas erridhtet, die oft mit Gold, Silber
und kostlihhen Steinen geschmiickt waren und bei denen Opfergaben
dargebracht wurden.

In Purushapura, dem heutigen Peshavar, erhielt Fa-hien Kunde
von einer Prophezeiung des Buddha auf den Skythenkénig Kanishka,
der im 1. Jahrh. n. Chr. regierte und ein Forderer des Buddhismus
war; unter ihm wurde das vierte Konzil in Jalandhara im Penjab
abgehalten. Es wurde Fa-hien ein Geschehnis aus seinem Leben er-
zihlt, das sonst nirgends iiberliefert ist. Indra nahm die Gestalt
eines Hirtenknaben an, der mitten auf dem Weg des Konigs einen
kleinen Stipa errichtete, und auf Befragen antwortete, derselbe sei

fir den Buddha bestimmt. Darauf habe Kanishka iiber demselben

") Divydvaddna, Kap. 26 f.; Przylusky, La légende d’Asoka. Annales du Musée
Guimet 1923.

18) Jdtaka Nr. 499; das Motiv findet sich auch in der buddhistischen Sanskrit-
literatur, so Jdtakamdld, Nr. 2, Avadinagataka, Nr. 34, sowie in dem von Edouard
Huber aus dem Chinesischen tibersetzen Sitrdlankira des Agvaghosha (Siitrdlan-
kdra traduit en frangais sur la version dinoise de Kumdrajiva. 1908).

19) Jatakamadld, 1; der Bodhisattva ist hier K6nig Mahésattva. Im Pali-Jataka
ist die Gesdiichte nicht bezeugt.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 113

einen zweiten, edelsteingeschmiidkten Stiipa von 400 Fllen Hohe er-
bauen lassen, der noch zu Fa-hiens Zeit bestand, und der als der
prichtigste in ganz Indien galt. In dieser Gegend wurde Fa-hien
auch die Almosenschale des Buddha gezeigt, die ein Konig der In-
doskythen (Yiie-chi), als er das Land verheerte, nicht wegzuschaffen
vermochte, weder durch Wagen noch durch FElefanten, woraus er er-
kannte, dass fiir ihn die Zeit noch nicht gekommen sei, den Bud-
dhismus anzunehmen. Fa-hien schildert den pompésen Kultus, der
der Almosenschale gewidmet wurde, die nach der Legende dem Buddha
von Brahma geschenkt worden war, und die reichen Opfergaben,
die ihr gespendet wurden. Wenn Arme ihre bescheidenen Blumen
hineinwarfen, war die Schale sogleich voll, wihrend Reiche soldhe zu
Tausenden spenden mussten, um sie zu fiillen: eine mirakulése Va-
riante des Motivs vom Scherflein der Witwe im Neuen Testament,
das eine genauere Entsprechung in Acvaghoshas Sitrilankira hat ).
Wie Buddhas Almosenschale, so war auch sein Mantel (sanghdti) in
jener Gegend ein Gegenstand der Verehrung, und es wurde ihm
die Wundergabe zugeschrieben, Regen zu bringen; dies zeigt, wie
so vieles andere in den Berichten der dhinesischen Indienfahrer, dass
der Buddhismus schon lingst auf die Stufe des niedrigsten Volks-
glaubens herabgesunken war und in den Dienst des Zauberglaubens
trat. In der Stadt Hi-lo, dem heutigen Hidda oder Hadda in Af-
ghanistan entsprechend, wo die graecobuddhistischen Skulpturen ge-
funden wurden, die jetzt einen besonderen Anziehungspunkt des

Musée Guimet bilden?®'), fand Fa-hien den Kultus eines Schidel-

20) Uebersetzung des Sitrdlankéara von Ed. Huber, S. 119 f.; deutsche Ueber-
setzung des betr. Abschnittes von Weller bei Haas, Das Sderflein der Witwe, 1920,
S. 113 f. Vgl. auch Winternitz, Gesdiicite der indischen Literatur, 1l, S. 282 und
Garbe, Indien und das Christentum, 1914, S. 33.

1) Ueber die Ausgrabungen von Hadda s. Godard, Exposition des récentes
découvertes et des récents travaux archéologiques en Afghanistan. Musée Guimet,
Mars 1924, und Hadkin, Les fouilles de la délégation ardiéologique @ Hadda. Revue
des arts asiatiques, V, 2.



114 EMIL ABEGG

knochens des Buddha, der in einem pridtig geschmiidkten und mit
grosster Sorgfalt bewadhten Vihara aufbewahrt wurde. Ftwas nérdlich
davon lag die Hauptstadt des Nagira-Landes, wo der Bodhisattva
einst einem Buddha der Vorzeit, Dipankara, eine Blumenspende
dargebracht hatte, eine jener Begegnungen des Buddha mit seinen
Vorgingern, von denen die Legende mehrfach berichtet. Im Siiden
der Stadt wurde Fa-hien eine Felshohle gezeigt, in welcher der Buddha
— wie noch an mandchen andern Orten — seinen Schatten oder besser,
wie die Beschreibung zeigt, sein Abbild zuriickgelassen hatte. Aus
zehn Sdhritt Entfernung zeigte sich im Grunde der Hohle Buddhas
wahre Gestalt in ihrer Goldfarbe und mit allen wunderbaren Zeichen;
je niher man jedoch hinzutrat, desto undeutlicher wurde das Bild,
als wire es ein blosses Trugbild, und als die Konige der umgeben-
den Linder Kiinstler entsandten um es abzubilden, war keiner dazu
imstande. Nach dem dortigen Volksglauben sollen alle tausend Buddhas
des gegenwiirtigen Weltzeitalters (Kalpa) ihr Abbild dort zuriidlassen.

Audh in Mathura an der Jumna, dem Ausgangspunkt des Krishna-
kultes, fand Fa-hien zahlreiche Buddhisten, und fiir die zeitweilige
Bliite des Buddhaglaubens in dieser Stadt zeugen ja die Skulpturen,
die von Vogel bearbeitet worden sind**). Fa-hien entwirft ein an-
schauliches Bild von den gliidklichen Lebensumstinden der Bewohner
des indischen Mittellandes (Madhyadeca). Sie haben es nidht nétig,
iiber ihren Besitz Rechnung zu fithren oder sich behordlichen An-
weisungen zu fiigen. Nur diejenigen, die konigliches Land bebauen,
haben einen Teil des Ertrages zu entrichten. Der Kénig regiert ohne
Hinrichtungen und koérperliche Strafen; Verbredher werden lediglich
gebiisst. Ueberall enthalten sich die Menschen der Toétung von Lebe-
wesen und des Genusses geistiger Getriinke, und befolgen damit zwei
Gebote jener sittlidhen Zudht (¢ila), die fiir den Buddhisten die un-
erlissliche Voraussetzung fiir das Besdhreiten des Heilspfades ist. Es

22) Ph. Vogel, La sculpture de Mathura (Ars asiatica XVI), 1930,



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 115

ist bei diesen Sdilderungen Fa-hiens dhnlich wie bei denen, die 7
Jahrhunderte frither der Grieche Megasthenes von den Lebensverhilt-
nissen in Pataliputra gab, freilich immer mit einer gewissen Idealisierung
zu rechnen. Indien war ja fiir den dhinesischen Buddhisten heiliges
Land, in dem schon deshalb alles vortrefflich sein muss.

In Sankdcgya, dem heutigen Samkassam, nordwestlich von Kanaui,
wurde Fa-hien die Stelle gezeigt, wo der Buddha sich zum Trayas-
tringa-Himmel, dem «Himmel der Dreiunddreissig» erhoben hatte,
um seine dort weilende Mutter Maya im Dharma zu unterweisen.
Unter den dort ansissigen Buddhisten gab es audh solche, die dem
Sohne Buddhas, Rahula, Opfer darbrachten, der nach Buddhas Tode
Begriinder ciner besonderen Schule, der Vaibhashika, geworden war.
In Kanyakubja, dem heutigen Kanauj?®), fand Fa-hien neben vielen
anderen Erinnerungsstitten auch einen Stipa, der an der Stelle er-
richtet war, wo der Rauberhauptmann Angulimala — der, wie sein
Name sagt, einen Kranz von Menschenfingern trug, die er seinen
Opfern abgeschnitten hatte — von Buddha bekehrt wurde und den
Stand eines Arhat gewann (FFa-hien sagt: er erreichte das Tao); es
wurden ihm dann einige der schonsten «Lieder der Ménde» (The-
ragithas) zugeschriecben?®). Es wirft ein Licht auf die Mannigfaltigkeit
religioser und philosophischer Lehren im Anfang des 5. Jahrhunderts,
wenn Fa-hien bezeugt, dass im Madhyadeca nicht weniger als 96
Arten von ketzerischen Lehren verbreitet seien, die alle diese Welt
und die kiinftige anerkennen, d. h. einen erkenntnistheoretischen
Realismus vertreten und an die Seelenwanderung glauben, im Ge-
gensatz zum Illusionismus der buddhistischen Metaphysik und ihrer
Leugnung einer im Sansara beharrenden Seele. Die Erwihnung einer
so grossen Zahl philosophischer Richtungen erinnert an jenen alten

28) Fa-hien tibersetzt den Namen Kanyékubja mit «Stadt der budkligen Miaddhen»
K’t ni dv’eng.

28) Ueber seine Bekehrung handelt das Angulimala - Suttanta des Majjhima-
Nikéya.



116 EMIL ABEGG

Pilitext, das Brahmajila-Sutta, die «Lehrrede vom Brahmannetz» %),
in dem der Buddha bereits 62 Irrlehren auffiihrt und widerlegt. Unter
den abweichenden Sekten innerhalb des Buddhismus selbst traf Fa-
hien audh diejenige des Devadatta, des feindlichen Vetters des Buddha,
der ihn mehr als einmal zu verderben trachtete, um selbst die erste
Stelle im Orden einzunehmen. Von seinen Anhingern bezeugt I'a-
hien, dass sie wohl drei Buddhas der Vorzeit, nicht aber dem Buddha
Gotama Verehrung erweisen. Vorldufer des Buddha in fritheren Welt-
zeitaltern wurden in der Tat schon frilh angenommen ?%); einer der-
selben, Kanakamuni, ist schon auf einer Inschrift Asokas genannt®?),
der seine Geburtsstitte besuchte. Audh Fa-hien hat dieselbe auf-
gesucht, und auch diejenige der Buddhas Krakucdhanda und Kacyapa.

Einen Hohepunkt von Fa-hiens Reise bildete natiirlich der Be-
such von Buddhas Geburtsstadt Kapilavastu im nepalesischen Terai,
in den Vorbergen des Himalaya ?¥). Er fand die Stitte in Ruinen
liegend und von der Bevélkerung verlassen, wie es eine Prophe-
zeiung des Buddha verkiindet hatte. Die Gegend war durch weisse
Flefanten und Léwen unsicher gemacht; nur noch wenige Familien
und ein paar M6ndhe hausten dort. An der Stelle, wo der Palast
von Buddhas Vater Suddhodana gestanden hatte, befanden sich Denk-
miller des Buddha und seiner Mutter Maya, und Stiipas waren an
all den Orten errichtet, die in Buddhas Leben bedeutsam waren:
wo sein Seelenwesen, vom Tushita<Himmel herabsteigend, in Gestalt
eines weissen Flefanten in den Leib seiner Mutter eingegangen war,
wie es auf einem Relief am Stipa von Bharhut dargestellt ist **), und

%) Digha-Nikdya, Kap. II, tbersetzt von R. O. Franke in den Géttinger Quellen
der Religionsgeschidhte.

) S. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran, S. 147.

*7) Pfeilerinsdirift von Nigali Sagar, wo er Kondgamana heisst.

%) Etwa 10 engl. Meilen nordwestlich des heutigen Pipréava, das jetzige Tilaura
Kot (Watters, Journal of the Royal Asiatic Society, 1898, S. 533 f.)

) Rapson, Ancient India, Pl. 42.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 117

wo er jene vier Ausfahrten madhte, die fiir sein Leben entscheidend
wurden, da sie ihn mit den Leiden der Welt bekannt machten. Un-
weit Kapilavastu lag der Park von Lumbini®®), wo sich Buddhas
Geburt in wunderbarer Weise vollzogen hatte, indem sich seine Mutter
am herabhangenden Zweige eines Plaksha-Baumes festhielt, wihrend
der Buddha aus ihrer rechten Seite trat. Die Szene ist dargestellt
auf den Reliefs von Bharhut, Amaravati und in der Gandhara-Kunst %),
Kaum war er geboren, besprengten ihn Schlangengeister (Nagas, bei
Fa-hien Drachenkénige, lung-wang) mit kaltem und warmem Wasser;
daraus entstand eine Quelle, die die Ménche noch zu Fa-hiens Zeit
benutzten. Fa-hien besuchte dann auch den Ort Kusinira an der
Nairanjana, wo der Buddha zwischen zwei bliihenden Sal-Biaumen
in das «grosse, jenseitige Nirvana» eingegangen war. Mit Pataliputra
unweit des heutigen Patna **) betrat Fa-hien die beriihmte Hauptstadt
des Konigs Asoka — er iibersetzt den Namen mit Wu-yu, «der
Kummerlose» — die durch seinen Vorginger Candragupta, den Be-
griinder der Maurya-Dynastie zur Residenz erhoben worden war,
und iiber deren damaligen Zustand wir durch den Griechen Me-
gasthenes, der als Gesandter des Seleukus Nikator an seinem Hofe
weilte, unterrichtet sind. Er fand den Konigspalast mit seinen Hallen
noch im urspriinglichen Glanz und erwihnt die Legende, nach weldher
der Palast mit Hilfe von Geistern (shen) errichtet worden sei, welche
die gewaltigen Blode aufrichteten, Mauern und Tore erbauten und
auch die Skulpturen schufen, mit denen sie verziert waren, auf eine
Art, wie Mensdhenhiinde sie niemals hitten schaffen kénnen. Von
grosstem Interesse fiir die Kenntnis des Buddhismus im damaligen

39) Das heutige Rummindei bei Paderiya, benannt nach Krishnas Lieblings-
gattin Rukmini Devi.

31 Foucher, On the Iconography of the Buddhas Nativity (Memoirs of the Ar-
chaeological Survey of India, No. 46).

32) Die Lage des alten Pataliputra ist besonders durch die Ausgrabungen von
Waddell festgestellt worden; vgl. Waddell, Discovery of the Exact Site of Asokas
Classic Capital of Pataliputra, 1903.



118 EMIL ABEGG

Magadha-Lande ist die Schilderung eines grossen religiosen Festes
in Pitaliputra, in dessen Mittelpunkt eine Prozession mit Gotterbil-
dern stand, wie Fa-hien eine solche schon in Khotan mitangesehen
hatte. Es wurden dabei grosse vierridrige Wagen mit einem Aufbau
von fiinf Stockwerken aus Bambusgeflecht verwendet, der die Form
eines Stupa hatte, mit kostbaren Tiichern umkleidet und mit Gétter-
figuren aus Gold, Silber und Lapis lazuli geschmiidkt war; in den
vier Edken stand je ein Buddha und ein ihn verehrender Bodhisattva.
Ein bedeutsamer Zug dieses Festes von Pataliputra war es, dass wih-
rend desselben die Kaufmannsfamilien (vaicya) Hiuser zur Ausiibung
von Wohltitigkeit, insbesondere zur Verteilung von Arzneien er-
richteten. Alle Armen und Verlassenen, Witwen und Waisen, Kinder-
lose und Verkriippelte wurden in diesen Hausern verpflegt und mit
allem versehen, was sie benoétigten. Man erinnert sich hier, dass
schon die Inschriften Asokas die Errichtung von Spitilern fiir Men-
schen und Tiere und die Darreichung von Heilkridutern gefordert
hatten %%).

Fa-hien besuchte auch die frilhere Hauptstadt des Magadha-Landes,
Rajagriha, das heutige Rajgir bei Tirhut, und zwar sowohl das alte,
auf Konig Bimbisara zuriidkgehende, als auch das neue, von seinem
Sohne Ajatacatru erbaute. Dort hatte dieser Kénig tiber einer Buddha-
Reliquie einen Stiipa errichtet ®); dort war es auch, wo Nirgrantha,
d. h. Mahavira, der Begriinder der Jaina-Religion den Buddha, den
er als seinen Rivalen betrachtete, durch vergifteten Reis zu toten ver-
suchte, und wo Ajatacatru ihn durch einen FElefanten, dem er ein
berauschendes Getrink hatte einflossen lassen, zu verderben tradhtete,

38) II. Felsenedikt.

#) Ueber die Verteilung der Buddha-Reliquien berichtet das Mahéparinibbéna-
Sutta des Digha-Nikaya, 24 f., tiber die Errichtung des Stlipa durdh Ajatacatru
ebd. 27. Den von den Sdkyas erbauten Stipa mit Reliquien glaubt man in Pi-
prava gefunden zu haben; vgl. R. O. Franke zu seiner Uebersetzung der genann-
ten Stellen in den Géttinger Quellen der Religionsgeschichte.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 119

wohl weil er ihn wegen der Beseitigung seines Vaters Bimbisara zu-
rechtgewiesen hatte 3°). Auch der Ort wurde nodh gezeigt, wo der
Arzt Jivaka, ein Sohn Bimbisaras von der Hetire Ambapali, im Park
derselben ein Vihara erbaut hatte, in das er den Buddha mit seinen
Jingern einlud. Die Stadt Rajagriha, in weldher bald nach dem Tode
des Buddha das erste Konzil zur Festlegung des Kanons abgehalten
worden war, lag lingst in Ruinen. Auf dem Berge Gridhrakiita un-
weit Rajagriha wurde Fa-hien die Hohle gezeigt, in weldher der Buddha
zu meditieren pflegte, und wo sein Lieblingsschiiller Ananda durdh
Maira in Gestalt eines riesigen Geiers erschredkt wurde; der Buddha
streckte dann seine Hand aus einer Felsspalte, um ihn zu beruhigen.
Die Fuflspur des Vogels wie die Felsspalte waren noch zu sehen.
Nadh dieser Legende hiess der Berg Gridhrakiita oder «Geierspitze».
Audh der Felsblodk wurde dem Pilger gezeigt, den Devadatta nach
dem meditierenden Buddha geschleudert hatte. Von der Halle, in
welcher Buddha gelehrt, waren nur noch die Grundmauern vorhan-
den. In der Nihe des Gridhrakiita-Berges befand sich die Stelle, wo
ein Bhikshu aus Verzweiflung iiber die Verginglichkeit und die Lei-
densnatur des Lebens Selbstmord beging, unter Verletzung von Buddhas
Lehre, der ihn verwarf, schon in der Predigt von Benares, die sowohl
die Lust nach Dasein als auch die nach Vergehen als zu vermeidende
Fxtreme bezeichnete. Jener Bhikshu erreichte aber dennoch unmittel-
bar vor seinem Tode den Stand eines Arhat und das Nirvana ®°).

In Bodh-Gaya, wo der Baum der Erleudhtung stand, besuchte
Fa-hien alle die Stellen, wo sich Buddhas geistige Vorbereitung,
seine Versuchung durch Mara den Bosen und seine Erleuchtung voll-
zogen hatte; er gibt dabei die Legenden etwa in der Fassung, wie
sie im Lalitavistara, der massgebenden Darstellung des Buddha-

) Die darauf beziigliche Unterredung des Buddha mit Ajatacatru findet sich
im Sdmafifiaphala-Sutta des Digha-Nikdya, Kap. 98.

%) So wird audh im Sanyutta-Nikdya, I, 120 von dem Jinger Godhika, der
Selbstmord veriibt hatte, erzihlt, dass er ins Nirvina eingegangen sei.



-120 EMIL ABEGG

lebens im Mahayana, enthalten sind, jedoch vermehrt um mandhe
Einzelziige, wie sie die miindliche Ueberlieferung ihm darbot. Im
Zusammenhang mit der Schilderung von Pataliputra nimmt Fa-hien
auch Bezug auf die Asoka-Legende, wie wir sie aus der nordbud-
dhistischen, in Sanskrit verfassten Legendensammlung Divyivadina
und in vielfach erweiterter Fassung aus chinesischen Quellen kennen *7).
Als Konig Asoka, so wird hier erzihlt, eine gerichtliche Inspektions-
reise durch sein Reich madchte, sah er innerhalb einer eisernen Um-
wallung ein Naraka zur Bestrafung der Uebeltiter ). Er fragte die
ihn begleitenden Minister was dies sei, und sie antworteten: Es ge-
hért Yama, dem Konig der Dimonen (Kuei) zur Bestrafung der Bosen *°).
Der Konig dadhte bei sich: Der Kénig der Ddmonen ist also imstande,
eine Hollenwelt zu schaffen und dort die Uebeltiter zu richten;
warum sollte nicht auch ich, der ich Herr der Menschen bin, eine
Hoélle erschaffen, um die Bosewichte zu strafen? Er fragte darauf
seine Minister, wer fiir ihn eine Holle sdhaffen und die Bestrafung
der Bosen in ihr ausfiihren konne. Sie antworteten, dass nur ein
Mann von édusserster Bosheit dies vermochte, und der Konig sandte
Diener aus, nach einem soldhen zu suchen. Da sahen sie an einem
Teich einen hochgewachsenen Mann von dunkler Gesichtsfarbe, gel-
bem Haar und griinen Augen, der mit seinen Iiissen wie mit An-
geln Fische herauszog, wihrend er Vogel und Wildtiere zu sich

") Das Divydvaddna enthdlt in Kap. 26-29 einen Zyklus von Asoka-Legen-
den; es wurde schon im 3. Jahrhundert ins Chinesische tibersetzt. Die weiteren
chinesischen Quellen sind in der schon genannten Untersuchung von Przylusky
verwertet.

) Das indische Wort naraka, <Holle», wird von Fa-hien durd fi-yi, «Frd-
gefingnis», wiedergegeben; freilich befindet sich die von Asoka entdedkte «Holles
an der Erdoberfliche.

%) Yama, der Konig der Unterwelt, heisst bei Fa-hien Yen-lo-wang, «der
Kodnig mit der Sclinge», auf Grund der indischen Auffassung, dass er die Seelen
der zum Tod Bestimmten mit einer Schlinge aus dem Kérper ziehe und sie nach
Stiden, der Gegend des Totenreiches, hinwegfiithre, wie es in der Savitri-Legende
des Mahabhérata (Il 297) gesdhildert wird.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 121

heranrief, und, wenn sie kamen, nach ihnen schoss und sie tétete,
sodass keines entkam. Diesen Mann fiihrten sie zum Konig, und
dieser gab ihm insgeheim den Auftrag: «Du sollst ein vieredkiges
Gehege mit hohen Mauern erstellen und darin alle Arten von Bliiten-
und Frudhtbiumen pflanzen. Stelle auch Teiche zum Baden her, und
mach es gross und in jeder Hinsicht gewaltig, so dass die Menschen
mit brennender Begier darnach schauen *°). Mach die Tore stark und
sicher, und wenn einer eintritt, so padke ihn augenblidklidh, bestrafe
ihn fiir seine Siinden und lass ihn nicht mehr herauskommen. Sogar
wenn ich selbst eintreten sollte, behandle mich nicht anders. I er-
nenne dich hiemit zum Meister dieser Hoélle.» Bald darauf kam ein
Bhikshu auf scinem téglichen Bettelgang an das Hoéllentor. Als die
Wiichter ihn sahen, sdidkten sie sich an, ihn den Qualen der Ver-
dammten auszusetzen, aber er bat, man moge ihn erst noch sein
Mittagsmahl einnehmen lassen. Gleich darauf kam ein anderer Mann,
den warfen sie in einen Morser und zermalmten ihn, bis das Blut
daraus iiberfloss. Bei diesem Anblik kam dem Bhikshu der Gedanke
an die Verginglichkeit und Nidhtigkeit des Leibes und an das Leiden
der Welt; infolgedessen erreichte er augenbliklich den Rang eines
Arhat. Sogleich ergriffen ihn die Hollenknedhte und warfen ihn in
einen Kessel siedenden Wassers. Aber trotzdem war sein Blidk voll
freudiger Zufriedenheit. Darauf erlosch das Feuer, das Wasser kiihlte
sich ab, und mitten im Kessel erhob sich eine Lotosbliite, auf die
sich der Bhikshu setzte. Die Widter berichteten dem Koénig dies
wunderbare Freignis und forderten ihn auf, sich selbst davon zu
iiberzeugen, aber dieser sah sich durch seine eigene Anweisung daran
gehindert, bis er sie widerrief. Der Bhikshu verkiindete ihm darauf
den Dharma, er wurde gldubig, liess die «<Hoélle» zerstoren und be-

) Es ist also dieser Bezirk Yamas an sich keine Welt der Schredken, wie
in den Hollenschilderungen des Hinduismus, etwa im Prefakalpa des Garuda-
Purdna (vgl. Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-Purdna. Eine Darstellung des
hinduistischen Totenkultes und Jenscitsglaubens), sondern erinnert eher an Yamas
seliges Reich im Rigveda.



122 EMIL ABEGG

reute all seine bosen Taten*!). Asokas Naraka wurde Fa-hien ge-
zeigt, und sein Bericht iiber die sich daran kniipfende Legende ist
fir uns dadurch wertvoll, dass er die Angaben des Divyavadana
nach miindlicher Ueberlieferung ergiinzt. Nach der Sanskritfassung
hatte der Kerkermeister Asokas, Girika, seine Folterkammern ein-
gerichtet, nachdem er einen buddhistischen Mondh Strophen iiber die
Qualen des Jenseits hatte vortragen horen*?). Wenn die Legende
hier irdische Torturen nach dem Vorbild des Jenseits eingefiihrt sein
lidsst, so gibt es anderseits auch Fille, wo die jenseitigen Strafen den
diesseitigen nachgebildet wurden *%).

Siidostlich von Gay4a, der Stitte von Buddhas Erleuchtung, ge-
langte Fa-hien zum Gurupida-Berg, in weldhem nach der Sage der
Kérper des Buddha-Jiingers Mahédkacyapa unverwest ruhte; er stieg
selbst in die Hohle hinunter, die ihn barg. Kacyapa spielt eine Rolle
in den Prophezeiungen iiber den Buddha der Zukunft, Maitreya;
dieser wird sich zu dem Berge begeben, in dem Kacyapa, nach den
Paliquellen im Yogasdhlaf versunken, ruht, und von ihm das Méndhs-
kleid empfangen, das ihm der Buddha iibergeben hatte. Der Sand,
mit dem Kacyapa seine Kleider reinigte, galt nodh zu Fa-hiens Zeit
den Umwohnern des Berges fiir heilkriftig **).

Auf dem Riidkweg nach Pataliputra kam Fa-hien zu einem Vihara,
das den Namen «die Wildnis» (K’uang-ye) trug, und das an den
Aufenthalt des Buddha in jener Gegend wihrend seiner strengen
Askese (dushcaracaryi) erinnern sollte. Von dort gelangte er nach

1) Dies erinnert an die auf einer Insdrift (XIII. Felsenedikt) bezeugte Reue
Asokas nach dem Feldzug gegen Kalinga.

) Auch der Hinduismus kennt den Vortrag von Hollenschilderungen durdh
fahrende Sanger, so in dem Drama Mudrdrdkshasa des Vigakhadatta.

43) 2. B. das Umarmen einer Frau aus glihendem Eisen als Strafe des Ehe-
bruchs in den Jenseitsschilderungen und in den Gesetzbiichern.

#) Ueber die Begegnung Maitreyas mit Kagcyapa s. Abegg, Der Messiasglaube
in Indien und Iran, S. 152 f. Der Berg heisst gewShnlich Kukkutapédagiri «<Hahnen-
fussberg», nach seinen drel Gipfeln.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 123

Benares (Varanasi) im Konigreich Kaci*®). Im Nordosten der Stadt
befand sich das Kloster Rishipatana, das an der Stelle des Tierparkes
errichtet war, wo Buddha seine Verkiindung eréffnete. Dort lebte
damals ein Pratyeka-Buddha (pi-dii-fo), d. h. ein Asket, der aus
eigener Kraft die Buddhawiirde errungen hatte, aber die Lehre fiir
sich behielt, ohne sie den Menschen mitzuteilen®®). An jener Stelle
pflegten die wilden Tiere des Nachts zu ruhen. Als der Buddha im
Begriff war, die hodste Frkenntnis zu erlangen, verkiindeten die
Gotter (t'ien) dies Ereignis durch Gesang, und als der Pratyeka-
buddha dies vernahm, erreichte er augenblidklich das Nirvana. Dort
war es, wo der Buddha an jene fiinf Asketen, die frither seine Sdiiler
gewesen waren, seine erste Verkiindung richtete, «das Rad der Lehre
in Bewegung setzte». Als sie seiner ansichtig wurden, sagten sie
zaeinander: Dieser Samana (sha-men) Gotama hat wihrend sedhs
Jahren strengste Askese geiibt, indem er tiglich einen einzigen Hanf-
samen und ein Reiskorn genoss, er hat aber dennoch den Pfad des
hochsten Wissens nicht erreicht; wie viel weniger wird er dies ver-
mogen, nachdem er wieder unter die Menschen gegangen ist und in
Gedanken, Worten und Werken sich gehen lisst! Wenn er jetzt zu
uns kommt wollen wir uns hiiten, mit ihm zu reden. Der Lalitavistara *7)
schildert, wie die Fiinfe zunichst dem Buddha nicht entgegengehen
und sich nicht vor ihm erheben wollten. Aber je niher der Vollen-
dete kam, desto unbehaglicher fiihlten sie sich auf ihren Sitzen, und
ein unwillkiirlicher Drang trieb sie an, sich vor ihm zu erheben.
«Wie ein Vogel im Kifig, unter dem ein Feuer angeziindet wird,
alsbald infolge der Glut nach oben zu fliegen tradhtet, so fiihlten
sich die Fiinf, als der Tathagata ihnen niher kam, nicht mehr be-
haglich auf ihren Sitzen und hatten das Verlangen, aufzustehen.»

4) Dies ist der im Indischen gebriudlichere Name der Stadt selbst.

4) Die letzte Versuchung Méras bestand darin, dass er den Buddha tiber-
reden wollte, ein Pratyekabuddha zu bleiben.

#7) Lalitavistara, Kap. 26.



124 EMIL ABEGG

Die Szene ist auf den Reliefs am Stipa von Boro Budur dargestellt.
— Stipas bezeichneten die Stiitte der ersten Verkiindung und der
Bekehrung der fiinf Asketen, ferner diejenige, wo der Buddha das
Kommen Maitreyas prophezeit hatte, und wo der Naga Flapattra ihn
fragte, wann es ihm bestimmt sei, die Verkérperung als Néga zu
verlassen.

Nadh Pataliputra zuriidkgekehrt widmete sich Fa-hien dem eigent-
lidhen Zwedk seiner Reise, dem Aufsuchen und dem Studium von
Handsdiriften des Vinaya-Pitaka, und er fand eine soldhe in einem
Mahayana-Kloster, dem Jetavana-Vihara, das an den Jeta-Wald er-
innerte, der von dem reichen Kaufmann Anathapindika der Buddha-
gemeinde geschenkt worden war; daneben fand er auch Texte der
Sarvastivida-Schule, welche die ewige Realitiit der Welt lehrte, und
nach seinem Zeugnis im damaligen China zahlreiche Anhiinger hatte *8).
Sie wurde auf Rahula, den Sohn des Buddha, zuriidkgefiithrt. Audh
mit verschiedenen Abhidharma-Sdriften machte sich Fa-hien hier be-
kannt; er studierte in Pataliputra wihrend drei Jahren Mahayana-
werke und erlernte die Sanskritsprache (fan yii). Er setzte dann diese
Studien weitere zwei Jahre in Tamralipti unweit der Miindung des
Hoogly fort, indem er buddhistische Sttras (King) abschrieb und
Gemilde von Gotterbildern kopierte. Tamralipti, das heutige Tam-
look, war damals der Ausgangshafen fiir den Handel mit Ceylon
(Singhaladvipa, chinesisch Shi-tsi-kuo), und so sdhiffte sich denn unser
Pilger dorthin ein und erreichte mit giinstigem Winde — es war zu
Beginn des Winters — sein Ziel. Er riilhmt den Reichtum der Insel
an Perlen und Edelsteinen, der sie seit ihrem ersten Bekanntwerden
im Westen zu einem vielerstrebten Ziel des Handels machte und ihr
den Namen Ratnadvipa «Juweleninsel» (chinesisch Pao-chou) eintrug.
Ceylon hatte, wie man Fa-hien berichtete, urspriinglich keine mensch-
lichen Bewohner, sondern war nur von Geistern (shen) und Schlangen-

#) Den Sarvéistivida vertrat in China die Kti-shé-Schule (#sung), die sich auf
die Lebhren Vasubandhus stiitzte; s. von Glasenapp, Der Buddhismus, S. 223.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 125

ddmonen (Nagas, dafiir dhinesisch lung Drachen) bewohnt, mit denen
die seefahrenden Kaufleute Handel trieben*?). Die Art, wie dieser
Handelsverkehr beschrieben wird, lisst aber dodh auf eine mensch-
liche Bevélkerung sdhliessen, denn er vollzieht sich ganz so, wie der
Tauschhandel mit Primitiven sich zu jeder Zeit abspielte. Die «Geister»
zeigten sich dabei den fremden Kaufleuten gerade so wenig wie heute
noch scheue Naturvolker. Sie legten ihre Waren am Strande aus,
wobei sie den Preis auf angehefteten Zetteln angaben und ver-
schwanden dann. Die Kaufleute holten darauf die Waren ab und
legten dafiir die verlangten Tauschobjekte hin.

Nadh einer ceylonesischen Ueberlieferung war der Buddha per-
sonlich nach der Insel gekommen, um die Nagas zu bekehren, und
er hatte dabei seine Fufispur auf dem Adam’s Pidk zuriidkgelassen.
Im Abhaya-Kloster, das an dieses Ereignis erinnerte, sah Fa-hien
ein Bild des Buddha aus Jade von soldher Erhabenheit, dass Worte
es nicht auszudriidken vermochten. Die Verpflanzung eines Schésslings
des Bodhi-Baumes®®) nach Ceylon, die von der gewohnlichen Tra-
dition dem Sohne oder Neffen Asokas, Mahinda, zugeschrieben wird,
soll nach einer einheimischen Legende durch einen Kénig von Ceylon
geschehen sein; es ist der heute nod in Anurddhapura griinende
Baum.

Im Mittelpunkt der religiosen Begehungen auf Ceylon stand die
Feier von Buddhas Zahn, der auf der Insel aufbewahrt war und bei
dieser Gelegenheit dem Volke unter grossem Gepringe gezeigt wurde.
Scdhon zehn Tage vor dem Fest wurde ein Mann auf einem reich
geschmiickten Elefanten durch die Stadt gefiibrt, der die Taten des
Buddha und des Bodhisattva pries, die seine Selbstverleugnung be-
kundeten: wie er Heimat, Frau und Sohndhen verliess, wie er in

) Nac der ceylonesischen Chronik Dipavansa war Ceylon urspriinglich von
Yakkhinis und Pigécas, dimonischen Wesen, bewohnt.

50) Er heisst bei Fa-hien Pattra-Baum, wiihrend die Chinesen ihn gewohnlich
als fao-mu bezeidhnen.



126 EMIL ABEGG

fritheren Existenzen seine eigenen Augen fiir einen andern dahin-
gab, wie er sein eigenes Fleisch opferte um die Taube vor dem
Habicht zu retten, wie er sein Haupt als Almosen gab und die
verhungernde Tigerin mit seinem Leibe sittigte *!). Nach dieser Pro-
klamation liess der Kénig — es war Mahanama, der 410-432 regierte,
unter dem Buddhaghosha gewirkt hatte — lings der Strasse, auf welcher
die Reliquie nach dem Kloster Abhayagiri iiberfiihrt wurde, Dar-
stellungen von fiinfhundert Verkorperungen des Buddha in fritheren
Lebenslidufen aufstellen, darunter auch soldhe in Tiergestalt; es sind
die den Jatakas zugrundeliegenden friiheren Daseinsformen des Bo-
dhisattva, deren Zahl damit ungefihr iibereinstimmt (es sind in der
uns vorliegenden Fassung 547 Jatakas). Fa-hien nennt insbesondere
die Verkorperung des Bodhisattva als Sudana, wie sie das Vessantara-
Jataka erzihlt, seine letzte Daseinsform vor der Buddhasdaft, und
das Sama-Jataka, wo er als frommer Brahmanenknabe erscheint;
beide sind am Stiipa von Sdnchi dargestellt; ferner Verkorperungen
als Flefant, Antilopenbodk und Pferd ®®). Alle diese Figuren waren
schon gearbeitet und bemalt, so dass sie erschienen als wiren sie
lebendig.

Fa-hien wohnte auf Ceylon auch der feierlidhen Verbrennung
eines verstorbenen Arhat bei, die auf einem gewaltigen Sdheiter-
haufen vollzogen wurde, der mit késtlichen Stoflen bededkt war. Fr
war auch Zeuge einer Klostergriindung, wobei der Kénig mit gol-
denem Pfluge eine Furche zog und damit den Grundriss des Ge-
biudes festsetzte, eine Zeremonie, wie sie auch bei Stidtegriindungen
itblidh war. Dann liess er auf Metallplatten eine Stiftungsurkunde
ausfertigen, weldhe den Mondhen die Gebidude und die Ertrignisse
des umliegenden Landes auf ewige Zeiten zusprad, ein inschriftliches

1) Dies bezieht sich auf die oben genannten Jatakas und einige andere.

52) Das Vessantara-Jdtaka ist Nr. 517 der Sammlung, das Sdma-Jdtaka Nr.
540. In den Jatakas erscheint der Bodhisattva sechsmal als Elefant, 10 mal als
Antilope und 4 mal als Pferd.



CHINESISCHE BUDDHAPILGER IN INDIEN 127

Dokument also, wie soldhe in ganz Indien in grosser Zahl gefunden
worden sind. Besonderes Interesse verdient noch eine Prophezeiung
von der Wanderung von Buddhas Almosensdhale als Symbol fiir die
Ausbreitung des Buddhismus, wie sie Fa-hien einen Buddhisten aus
Indien in Ceylon vortragen horte. Die Sdhale befand sich zuerst in
Vaicéli im Magadha-Land, dem heutigen Behar. Von dort gelangte
sic nach Gandhara im &ussersten Nordwesten Indiens, wohin der
Buddhismus in der Tat schon in frither Zeit getragen worden war;
dort, in Purushapura, war sie FFa-hien gezeigt worden. Von dort
wird sie nach Jahrhunderten nach Tukhara (Ostturkestan) versetzt
werden, dann nach Khotan, Karacdar und ins Land Han (China).
Zuletzt wird sie nach Ceylon gebracht werden, um sdliesslich nach
dem indischen Mittelland, der Heimat des Buddha, zuriidzukehren.
Dann wird sie zum Tushita- Himmel emporsteigen, wo sie vom Bo-
dhisattva Maitreya empfangen und von den Goéttern verehrt wird.
Wenn dann Maitreya Buddha geworden ist, wird er sie benutzen,
und so werden es auch die 1000 Buddhas des gegenwirtigen Bha-
drakalpa, des mit Buddhas gesegneten Weltzeitalters, tun. Wenn sie
schliesslich aus der Welt verschwindet, wird die Lehre des Buddha
nach und nach erléschen, und es bricht die Endzeit an, die im Bud-
dhismus in dhnlicher Weise geschildert wird, wie die eiserne Zeit,
das Kaliyuga, im Hinduismus®®). Die Lebensdauer der Menschen
nimmt ab, bis sie nur noch fiinf Jahre betrigt, und sie zeigen den
hodhsten Grad sittlicher Verworfenheit. Das Laub der Bdume ver-
wandelt sich in Scwerter®*), das Gras in spitze Nigel, und die
Menschen vernichten sich damit gegenseitig. Die noch Gutgearteten
flichten sich aus der mensdlichen Gesellschaft auf die Berge und

88) Ueber die buddhistischen Prophezeiungen der Endzeit im Zusammenhang
mit dem Erscheinen Maitreyas s. Abegg, Messiasglaube, S. 149 f.

) Damit vergleicht sich der «Schwertblitterwald» (Asipattravana) in den
Jenseitsvorstellungen des Hinduismus; vgl. Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-
Purdna. Eine Darstellung des hinduistischen Totenkultes und Jenseitsglaubens, S. 45.



128 EMIL ABEGG

kehren erst zuriidks, wenn alle andern einander umgebracht haben,
und bringen wieder Tugend und Glauben in die Welt. Auf diese
Weise hoffen sie das Leben wieder zu verlingern und es sdhliesslich
bis zum FErscheinen Maitreyas auf 80000 Jahre zu bringen. Diese
Prophezeiungen stimmen genau mit den Maitreya - Dichtungen in
Pili und ihren dhinesischen Bearbeitungen iiberein, und Fa-hiens
Bericht bekundet, dass die Vorstellungen der Endzeit, die dem Auf-
treten Maitreyas vorausgeht, zu seiner Zeit in Indien durchaus le-
bendig waren; er bietet also auch hier eine wertvolle Bestitigung
des uns aus literarischen Quellen Bekannten, und auch vielfach eine
Erginzung der sdriftlichen Ueberlieferung durdh volkstiimliche Tra-
dition. Sein Gewiihrsmann bezeugte ihm aud ausdriidklich, dass seine
Angaben aus keinem Stutra (King) geschopft seien.

Nach einer langen und gefahrvollen Reise zur See kehrte Fa-hien
im Jahre 419 in seine Heimat zuriik. Auf Java (Javadvipa) fand er
alle Arten religiéser Irrlehren vor; der Brahmanismus, den er natiir-
lich vor allem als solcdhe betrachtet, stand in Bliite, wihrend der Bud-
dhismus erst ganz spirliche Ansitze aufwies. Dies hatte sich dann
zur Zeit des zweiten chinesischen Buddhapilgers, dessen Bericht wir
betrachten werden, wesentlich geidndert, und fiir die spitere Bliite
des Mahdyana auf Java zeugen ja die Skulpturen am Stiipa von

Boro Budur.



	Chinesische Buddhapilger in Indien

