Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 1(1947)

Heft: 1-2

Artikel: Une légende indo-iranienne dans l'angélologie judéo-musulmane : a
propos de Hrt et Mrt

Autor: Menasce, P.J. de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10

Une légende indo-iranienne
dans 'angélologie judéo - musulmane:
a propos de Harut et Marut
par P.J. de Menasce O. P.

Dans son récent ouvrage sur les Ame3a Spenta de I’Avesta?), M.
Georges Dumezil en vient, traitant du dernier couple de ces divini-
tes, Haurvatat et Ameretat, a fonder d’une maniere définitive I'iden-
tite, depuis longtemps pressentie, d’'un mythe indien relatif aux Nasatya
et de la légende de Hariat et Mariat a laquelle le Coran fait une
bréve allusion ®).

Dans I'Inde?) il s’agit des deux Acvin qui, s’éprenant de la prin-
cesse Sukanya, s’efforcent de la ravir a son vieux mari l'ascete
Cyavana. Leur tactique se retourne contre eux: la ruse de Sukanya
obtient d’eux le rajeunissement miraculeux de son epoux qui, en
reconnaissance, intercede aupres d’Indra pour faire admettre les
Agvin a participer au Soma, liqueur réservée aux seuls dieux.

Dans le récit arabe*) la jeune femme qui, par un stratagéme, a
échappé aux instances des anges Harat et Marat, est élevée au ciel
ou Allah fait d’elle la planete Vénus (Zohra).

L’intermédiaire entre les deux cycles, la donnée qui explique le
nom coranique des anges, c’est le couple iranien de Haurvatat et
Ameretat, intégrité et immortalité, divinités des eaux et des plantes,

Y Naissance d’Archanges (Jupiter Mars Quirinus, III), Collection La Montagne
Sainte-Geneviéve 4. Paris, Gallimard, 1945.

) Coran, II, 96. Le rapprochement avec les Niasatya a été proposé par J.
H. Moulton dés 1913 dans son Early Zoroastrianism, Londres, pp. 6 et 115.

%) D’aprés le Mahabharata, 111, 123-125.

%) Les données en sont réunies par M. Griinbaum, Beitrdge zur vergleicienden

Mythologie aus der Hagada, dans ZDMG, XXXI (1877), pp. 225-229, 322-323 et
dans A.J. Wensindk art. Harat et Marat de V'Encyclopédie de I'Islam.



UNE LEGENDE INDO-IRANIENNE 11

de la sante et de la guérison, qui apparaissent dans les Gatha de
Zarathustra avec Vohu Manah (Bon esprit), Asa (Rectitude), X3athra
(Pouvoir) et Aramati (Pensée droite, Piété), avec lesquels ils con-
stituent le sextuor des AmeSa Spenta, des Puissants Immortels.

«La confrontation qui préceéde, nous dit M. Dumézil®), a un double
intérét. Elle confirme que Haurvatiat-Ameretat ont été substitués aux
Nasatya indo-iraniens. Elle prouve aussi que, en marge de la théo-
logie abstraite de I’Avesta, les Fntités appelées a remplacer les vieux
dieux fonctionnels, ou du moins certaines d’entre elles, se sont
approprié une partie de la mythologie de ces dieux. Comment?
Dans quels milieux, plus populaires sans doute que sacerdotaux?
Nous n’avons aucun moyen de le préciser. Mais le fait est la. Il
suppose que la substitution des Entités aux dieux a été pendant un
certain temps, peut-étre longtemps, comprise, sentie comme substi-
tution, que le mécanisme en a été clair dans I'esprit du peuple qui
recevait la réforme, comme dans I'esprit des docteurs qui la faisaient.
Et c’est 1a un élement capital pour I'histoire des débuts et du déve-
loppement du zoroastrisme.»

C’était en effet le propos de 'auteur que de retrouver, a travers
la théologie savante et moralisante du zoroastrisme gathique I’arriere-
fonds indo-européen qu'il poursuit, depuis plusieurs années, dans ses
recherches comparatives sur l'histoire mythique de Rome?®). Partant
de la distinction de la société indo-européenne en prétres, guerriers
et agriculteurs-éleveurs, il a réussi a préciser, d'une maniere inégalée
jusqu’ici, les relations qu’entretiennent entre eux tels dieux ou héros
dont le caractere originel semblait a tout jamais efface, tant la mul-
tiplicité de leurs attributs rendait confuse leur situation fonctionnelle.
Il a montré qu’il est parfois vain de chercher a definir une divinité

%) Naissance, p. 169,

%) Signalons, parmi ses travaux, Jupiter Mars Quirinus, 1941; Naissance de
Rome (Jupiter Mars Quirinus, II) 1944; Horace et les Curiaces, 1942; Servius et la
Fortune, 1943; Flamen-Brahman, 1935 et Mitra- Varuna, 1940.



12 P. J. DE MENASCE

en soi, alors qu’elle ne s’éclaire que par sa relation a un tout, couple
ou triade, souvent spécifié par son patronage sur les fonctions soci-
ales. La division tripartite une fois posée pour tout I'indo-européen,
il reste a interpréter les faits propres a dhaque branche ou elle s’est
conservee, les divergences, mais aussi les parallélismes anciens; et a
cet égard on sait combien les domaines italo-celtique et indo-iranien
bénéficient d’'un état de conservation dont ils sont redevables a la
vitalit¢ de leur classe sacerdotale. Dans le monde iranien, force est
de tenir compte de la réforme de Zarathustra qui, en opposition
contre les dieux et les cultes anciens, a «recouvert» le vieux schéma
tripartite au point qu’il est impossible de le retrouver sans faire appel
a un matériel de comparaison. Nous avons, certes, I’Avesta récent,
qui a réintégré bien de vieux éléments, mais de I’Avesta original il
ne nous reste malgré tout que des lambeaux. Le matériel indien est
incomparablement plus riche, mais aussi plus élaboré, moins pur.
Cest dire I'intrépidité, mais aussi le tact qu’'il a fallu 8 M. Dumézil
pour établir solidement des correspondances qui risquaient au premier
abord de nous paraitre superficielles ou latérales.

Dans le domaine qui nous occupe ici, M. Dumézil retrouve tout
d’abord la tripartition fonctionnelle chez les dieux arya de Mitani
(Mitra-Varuna, Indra, les Nasatya) dont le groupement avait donné
lieu & des interprétations peu satisfaisantes. Quand il en vient aux
Entités gathiques, 8 noms abstraits, il s’applique a retrouver les di-
vinités du vieux panthéon indo-iranien auxquelles elles ont été sub-
stituées. Le principe de cette substitution n’est pas toujours clair:
s'il est probable que X3athra, le Pouvoir, correspond a Indra, le dieu
guerrier, on voit moins nettement que Vohu Manah et Asa refletent
le couple Mitra-Varuna dont M. Dumézil rend ainsi le principe
d’économie interne: «Tout concept, tout acte religieux peut étre
compris de deux maniéres ou scindé en deux parties, I'une plus
¢loignée, I'autre plus rapprodée de I’homme ; régulicrement la pre-
miere est sous le patronage de Varuna, la seconde sous celui de



UNE LEGENDE INDO-IRANIENNE 13

Mitra™).» Quant au troisieme groupe, celui qui nous occupe direc-
tement, il doit représenter la fonction «terrestre», santé et vitalité,
et la correspondance entre les Nasatya et Haurvatit- Ameretit se
présente bien. Ce qui fait difficulté, c’est la présence d’Aramati, le
«génie de la terre» dont le nom méme, signifiant, semble-t’il «pensée
correcte, soumission, piété» n’est pas absolument clair dans ce con-
texte. M. Dumézil a recours, pour I'expliquer, a une analogie fournie
par la mythologie scandinave: le trio des Vanes, Njoérdh, Freyr et
la déesse Freyja reproduit dans ses relations internes le groupement
Haurvatat, Ameretat et Aramati.

Nous voudrions proposer ici une explication qui, sans exclure
la pertinence du rapprochement de M. Dumézil, fait état de la légende
musulmane qu’il a commencé par introduire dans le debat. Les
auteurs arabes qui la rapportent donnent a la femme tant6t le nom
de Zohra, la brillante, qui est le nom arabe de Vénus, tant6t celui
d’Anahid qui est le nom persan de la méme planéte, tandis que le
midra8 juif qui colporte la méme leégende avec des précisions que
nous examinerons plus loin, la nomme IStahr qui est aussi le nom
de la planéte Vénus. Pour nous en tenir a I'appellation persane,
rappelons le role d’Anahita dans le vieux panthéon iranien: le Yast
V lui est dédié et, dans la littérature pehlevie, on conserve sa ca-
ractéristique de déesse des eaux, mais c’est surtout en Arménie que
son culte est demeuré vivace. Un grand nombre de sanctuaires lui
étaient consacrés et sa popularit¢ méme témoigne de I'effort que le
clergé mazdéen a dépensé pour combattre son influence. On a
récemment étudié ce processus dans les textes pehlevis®). Mais nous
ferons remarquer que c’est dés les Gathas qu’Anahita est suspecte:
le prophete lui a substitué Aramati, mais la vieille légende indo-

" Naissance, p. 157.

8) S. Wikander, Feuerpriester in Kleinasien und Iran, Lund, 1946, et mon compte-
rendu RHR 1947.



14 P. J. DE MENASC

iranienne, notamment sous sa forme iudéo-arabe, nous conduit a
retrouver Anahita dans le personnage de la femme associée a Harut
et Marat.

Des le texte avestique, nous la voyons en rapport avec les astres®),
ce qui annonce le role gqu’elle joue dans les textes ultérieurs, et la
description qu’en donne le %43t V explique qu’on l'ait, en Méso-
potamie, assimilée a Istar'®). Plus caractéristique encore est le role
qu’elle joue par rapport a Ahura Mazdah et a Mithra: c’est avec
eux gu'elle apparait dans les inscriptions d’Artaxerxes Mnemon '*)
dont on sait qu’il fut le premier a élever des statues aux dieux, et
c’est avec eux encore quelle se retrouve en Arménie, a I'époque
ou fleurissait le vieux culte des anciens dieux?). On notera qu'en
Arménie elle est fille d’Armazd, tandis que dans I’Avesta ce titre
revient a Aramati; mais la tradition populaire, méme au temps des
Sassanides connaissait encore Anahita sous le nom de Bédixt, fille
de Dieu!®). Peut-étre méme I'épithete de spenta, qui qualifie Aramati
dans I’Avesta récent et qui a donné le nom pehlevi de la déesse,
Spendarmat, est-il un démarquage du nom d’Anahita (la non-souillée)
et comme un rappel de la divinité ancienne. Enfin on sera frappé
par I'analogie qui régne entre la «suppression» de Mithra et celle
d’Anahita dans la réforme zoroastrienne: a la déesse des eaux re-

%) Yast V, 85.

1) Sur tout ceci voir les introductions au a3t V de la traduction frangaise
de J. Darmesteter, Le Zend-Avesta, t. II, et de la traduction allemande de H.
Lommel, Die Ydst’s des Awesta, Goéttingen, 1927, et 'ouvrage récent de Hermann
Weller, Anahita, Grundlegendes zur arischen Metrik, Stuttgart, 1938.

1) Cf. Weissbach, Die Keilinsdirifien der Achimeniden, 1911, pp. 123-127.

12) Cf. I’édit de Tiridate rapporté dans I’Histoire d’Agathange, ou sont groupés
les trois dieux Aramazd, Anahid et Vahagn (dans V. Langlois, Collection des
Historiens de I Arménie, 1, pp. 134-135), cité dans Dumézil, Vahagn, Revue de
I'Histoire des Religions, 117 (1938), p. 164. Nous comptons revenir ailleurs sur la
légende iranienne de Verethragna.

15y Cf. Bedjan, Acta II, pp. 656sq, 669, et Wikander, Feuerpriester, p. 97.



UNE LEGENDE INDO-IRANIENNE 15

venait le sacrifice du dheval!*), comme au Dieu des vastes troupeaux
le sacrifice du boeuf, et ce sont la des cultes dont les Gathas ne
veulent plus rien savoir. L'épuration a été si radicale que, sans le
«témoignage» de Haurvatiat et Ameretat et du folklore qui les con-
cerne, nous n’aurions pas risqué de poser un rapport entre Anahita
et Aramati. Nous pouvons dire a présent que Haurvatiat, Ameretat
et Anahita gardent entre eux la situation relative qui groupe Sukanya
et les Nasatya, Istahr (Anaheéd) et Harait-Mariit; seulement, tandis
que les légendes judéo-musulmanes ont conservé la trace du nom
meéme de la déesse supplantée, les deux anges ont déja ceux des
Entites abstraites de la réforme gathique. Tout se passe comme si,
dans I'état ou s’est fixe le théme qui a passé dans le folklore judéo-
musulman, le culte d’Anahita était encore vivace, alors que celui des
Nasatya s'était depuis longtemps transformé ou éteint. C’est la con-
dition qui est réalisée dans I’Avesta récent comme dans I’Arménie
paienne.

En Asie anterieure, la légende indo-iranienne est venue se fondre
avec un autre cycle de récits sur la chute des anges, séduits par la
beauté des filles des hommes ou venant sur terre leur enseigner les
arts magiques et les inciter au désordre. C’est, brochant sur un verset
biblique, un théme qui se retrouve dans les Apocryphes juifs, notam-
ment dans les livres d’Hénodh et dans la littérature rabbinique qui
s’y rattache®). Ainsi, dans le Midras AbKir'®) la teneure du récit est

%) Yait V, 16-83. Sur le sacrifice du dheval en Iran, voir, pour le moment,
W. Koppers, Pferdeopfer und Pferdekult der Indogermanen, dans Wiener Beitrige
zur Kulturgeschichte und Linguistik, Bd. IV (1936), pp. 294-296.

1) Cf. les éditions et traductions de I’Hénodr grec et ethiopien (Flemming,
Charles), les articles Angelology de la Jewish Encyclopoedia, et Engel de V’Ency-
clopoedia Judaica et ajouter aux textes généralement cités les versions hermétiques
de la légende des anges dédus fondateurs de I’alchimie, le Zosime syriaque et
le discours d’Isis & Horus, traduit et commenté dans J. Festugiére, La Révélation
d’Hermés Trismégiste, 1, pp. 255-260.



16 P. J. DE MENASCE

identique a celui de la légende musulmane mais le nom des anges
est Azael et Semhazai, le Semiazas du livre grec d’Hénodi dont le
nom nous est également connu par une inscription de coupe magique
araméenne!?). Le méme midrad nous dit que Semhazai engendra
deux fils Hiya et Hiwa. Toutes ces données ont été analysees il y
a déja longtemps dans un magistral article de M. Griinbaum '®); mais
nous possedons aujourd’hui des textes iraniens qui nous permettent
d’assister a l'utilisation du theme hénodhien par le manichéisme. Nous
savions déja que Mani avait fait usage de la littérature hénochienne )
mais c’est tout récemment, dans les fragments du Livre des Géants
publiés par M. Henning **) que nous avons retrouvé la mention du
géant Shmyz'd et de ses fils why’ et ’hy’ qu’il faut lire Ohya et
Ahya, ce qui nous renvoie, comme 'observe M. Henning, au Liber
de Ogia nomine gigante mentionné dans un catalogue de livres con-
damnés d’origine gnostique et manichéenne®'). La notation latine
correspond parfaitement, en tenant compte de la spirantisation du
gamma, a I'Ohya du texte iranien, et permet dés lors de corriger la
graphie flottante du midras hébraique. M. Henning qui n’a pas noté
ce dernier rapprochement écarte du moins l'identification du nom
d’Ogias avec celui ’'Og roi de Basan. Mani puisait sans doute a
des sources juives de langue araméenne, déja utilisées par les chre-
tiens comme par les gnostiques, les transposant a l'usage de ses adeptes

16) Le texte hébraique, publi¢ d’abord dans le Beth ha-Midras de Jellinek
t. IV, est reproduit dans le Sefer ha-agadah de Bialik et Rabbinitzky t. I, pp. 33-34
(de l’édition de Tel-Aviv, 1936).

17) Montgomery, Aramaic incantation texts from Nippur, No. 19, p. 198, et cp.
p. 273 le complément que l'auteur a introduit au glossaire.

18) Cité plus haut note 4.

¥) Cf. W. Henning, Sitzungsberidite der Preuss. Akad., 1934, pp. 27-32, et
ZDMG, t. 90, pp. 2-4.

%) The Book of the Giants, dans Bulletin of the School of Oriental and African
Studies, t. X1 (1943), pp. 52-74.

) Dans le Decretum Gelasianum (ed. Dobsdiitz), p. 54.



UNE LEGENDE INDO-IRANIENNE 17

iraniens. A Ohya et Ahya, nommés une fois seulement, il a substitué
des héros de la vieille mythologie iranienne: Sam et Nariman. Fst-il
téméraire de supposer que d’autres fragments nous feront retrouver
Azael et Semhazai sous les noms de Harat et Mariat? Voici du
moins un indice qui fonde cette espérance. Parmi les manuscrits
manichéens d’Asie Centrale, il s’est trouvé une série de fragments
de lexiques pehlevi-sogdien #?), listes de mots qui figuraient sans doute
dans les livres liturgiques manichéens a 'usage des communautés de
Sogdiane, parlant, comme on sait, un dialecte oriental treés différent
de l'iranien d’occident. On lit dans un de ces fragments:

‘mwrd’d hrwd’d = hrwwt mrowt

Les deux premiers mots donnent la forme pehlevie du nom des en-
tités gathiques Ameretat et Haurvatat, les deux derniers, qui en sont
la forme sogdienne, correspondent a l'arménien Haurot Maurot*®)
et a la forme arabe. Or on sait que c’est surtout a I’époque parthe
que le vocabulaire arménien a emprunté a l'iranien: une fois de plus
on constaterait I'affinité¢ entre le sogdien et 'iranien du nord que
I'on est convenu d’appeler le parthe. La conclusion qui s’impose
suggere donc que la diffusion de la légende indo-iranienne s’est
opérée a partir d’'un milieu parlant le dialecte du nord, ou a une
époque ou ce dialecte était encore prédominant, c’est a dire au début
de I'époque sassanide, et qu’elle a pu cheminer jusque dans I’Arabie
de Mahomet d’une manieére relativement indépendante des récits
hénodhiens sur la chute des anges, puisque le Coran ignore leurs
noms sémitiques. ID’autre part, il faut dire que la forme parthe des
noms des anges devait, a I'époque ou 'on a composé les glossaires,

22) Publiés par W. Henning dans ses Sogdica, Royal Asiatic Soc. (James G.
Forlong Fund, vol. XXI), 1940, p. 16.

28) Voir déja Dumézil, Les fleurs Haurot - Maurot et les anges Haurvatat- Ameretat,
dans Revue des Etudes Arméniennes, t. VI (1926), pp. 43—69.



18 P. J. DE MENASCE

étre depuis longtemps enterrinée en sogdien puisque 'on ne perce-
vait plus immeédiatement le rapport étymologique de ces noms avec
leurs équivalents pehlevis. Mais il faut compter aussi avec une autre
possibilité: c’est que le folklore du nord a conservée mieux que le
zoroastrisme officiel des sassanides des lambeaux traditionnels du
plus vieux passé indo-iranien. Ce ne serait pas la le seul indice?).
Et 'on ne s’étonnera pas non plus de la part qu’aurait prise a sa
diffusion ce Mani, issu, par sa mere, d’'une des plus nobles familles

de Parthie ).

24) Le livre de M. Wikander et l’article de M. Dumézil sur Vahagn, cités
plus haut, en apportent la démonstration.

2) C’est ce que confirme aujourd’hui le texte manichéen dhinois qui précéde
le Fragment Pelliot, publié dans le Tripitaka de Taisho et traduit dans The Book

of the Giants, p. 52, note 4. i

Le complément apporté dans cet article a la synthése de M. Dumézil lui
avait été communiqué dés 1946 par une lettre dont il a bien voulu tenir compte
dans un chapitre de son dernier ouvrage: Tarpeia, Paris, Gallimard, 1947, que
je recois aprés avoir rédigé les pages qu'on vient de lire. J’apprends de lui que
M. Stig Wikander a fait de son cOté le rapprochement entre Anahita et Aramati.
Nos suggestions concordantes ont conduit M. Dumézil a poursuivre son enquéte,
aboutissant & des résultats du plus grand intérét, tant au point de vue ,indo-
européen” qu’au point de vue plus strictement iranien, et notamment gathique.



	Une légende indo-iranienne dans l'angélologie judéo-musulmane : à propos de Hārūt et Mārūt

