
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 1 (1947)

Heft: 1-2

Artikel: Une légende indo-iranienne dans l'angélologie judéo-musulmane : à
propos de Hrt et Mrt

Autor: Menasce, P.J. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10

Une légende indo-iranienne
dans l'angelologie judéo-musulmane:

a propos de Härüt et Märüt

par P. J. de Menasce O. P.

Dans son récent ouvrage sur les Amesa Spenta de l'Avestal), M.
Georges Dumézil en vient, traitant du dernier couple de ces divinités,

Haurvatät et Ameretât, à fonder d'une manière définitive l'identité,

depuis longtemps pressentie, d'un mythe indien relatif aux Nâsatya

et de la légende de Härüt et Märüt à laquelle le Coran fait une
brève allusion2).

Dans l'Inde8) il s'agit des deux Açvin qui, s'éprenant de la
princesse Sukanyâ, s'efforcent de la ravir à son vieux mari l'ascète

Cyavana. Leur tactique se retourne contre eux : la ruse de Sukanyâ
obtient d'eux le rajeunissement miraculeux de son époux qui, en
reconnaissance, intercède auprès d'Indra pour faire admettre les

Açvin à participer au Soma, liqueur réservée aux seuls dieux.
Dans le récit arabe4) la jeune femme qui, par un stratagème, a

échappé aux instances des anges Härüt et Märüt, est élevée au ciel
où Allah fait d'elle la planète Vénus (Zohra).

L'intermédiaire entre les deux cycles, la donnée qui explique le

nom coranique des anges, c'est le couple iranien de Haurvatät et
Ameretât, intégrité et immortalité, divinités des eaux et des plantes,

') Naissance d'Archanges (Jupiter Mars Quirinus, III), Collection La Montagne
Sainte-Geneviève 4. Paris, Gallimard, 1945.

2) Coran, II, 96. Le rapprochement avec les Nâsatya a été proposé par J.

H. Moulton dès 1913 dans son Early Zoroastrianism, Londres, pp. 6 et 115.

•) D'après le Mahâbhirata, III, 123-125.

*) Les données en sont réunies par M. Grünbaum, Beiträge zur vergleichenden

Mythologie aus der Hagada, dans ZDMG, XXXI (1877), pp. 225-229, 322-323 et
dans A. J. Wensinck art. Hirât et Mirât de l'Encyclopédie de l'Islam.



UNE LEGENDE INDO-IRANIENNE \\

de la santé et de la guérison, qui apparaissent dans les Gâthâ de

Zarathustra avec Vohu Manah (Bon esprit), Asa (Rectitude), Xsathra
(Pouvoir) et Aramati (Pensée droite, Piété), avec lesquels ils
constituent le sextuor des Amesa Spenta, des Puissants Immortels.

«La confrontation qui précède, nous dit M. Dumézil5), a un double
intérêt. Elle confirme que Haurvatât-Ameretât ont été substitués aux
Nâsatya indo-iraniens. Elle prouve aussi que, en marge de la théologie

abstraite de l'Avesta, les Entités appelées à remplacer les vieux
dieux fonctionnels, ou du moins certaines d'entre elles, se sont
approprié une partie de la mythologie de ces dieux. Comment?
Dans quels milieux, plus populaires sans doute que sacerdotaux?
Nous n'avons aucun moyen de le préciser. Mais le fait est là. U

suppose que la substitution des Entités aux dieux a été pendant un
certain temps, peut-être longtemps, comprise, sentie comme
substitution, que le mécanisme en a été clair dans l'esprit du peuple qui
recevait la réforme, comme dans l'esprit des docteurs qui la faisaient.

Et c'est là un élément capital pour l'histoire des débuts et du
développement du zoroastrisme.»

C'était en effet le propos de l'auteur que de retrouver, à travers
la théologie savante et moralisante du zoroastrisme gathique l'arrière-
fonds indo-européen qu'il poursuit, depuis plusieurs années, dans ses

recherches comparatives sur l'histoire mythique de Rome8). Partant
de la distinction de la société indo-européenne en prêtres, guerriers
et agriculteurs-éleveurs, il a réussi à préciser, d'une manière inégalée

jusqu'ici, les relations qu'entretiennent entre eux tels dieux ou héros

dont le caractère originel semblait à tout jamais effacé, tant la

multiplicité de leurs attributs rendait confuse leur situation fonctionnelle.
Il a montré qu'il est parfois vain de chercher à définir une divinité

6) Naissance, p. 169.

6) Signalons, parmi ses travaux, Jupiter Mars Quirinus, 1941 ; Naissance de
Rome (Jupiter Mars Quirinus, II) 1944; Horace et les Curiaces, 1942; Servais et la
Fortune, 1943; Flamen-Brahman, 1935 et Mitra- Varuna, 1940.



12 P. J. DE MENASCE

en soi, alors qu'elle ne s'éclaire que par sa relation à un tout, couple

ou triade, souvent spécifié par son patronage sur les fonctions sociales.

La division tripartite une fois posée pour tout l'indo-européen,
il reste à interpréter les faits propres à chaque branche où elle s'est

conservée, les divergences, mais aussi les parallélismes anciens; et à

cet égard on sait combien les domaines italo-celtique et indo-iranien
bénéficient d'un état de conservation dont ils sont redevables à la
vitalité de leur classe sacerdotale. Dans le monde iranien, force est

de tenir compte de la réforme de Zarathustra qui, en opposition
contre les dieux et les cultes anciens, a «recouvert» le vieux schéma

tripartite au point qu'il est impossible de le retrouver sans faire appel
à un matériel de comparaison. Nous avons, certes, l'Avesta récent,

qui a réintégré bien de vieux éléments, mais de l'Avesta original il
ne nous reste malgré tout que des lambeaux. Le matériel indien est

incomparablement plus riche, mais aussi plus élaboré, moins pur.
C'est dire l'intrépidité, mais aussi le tact qu'il a fallu à M. Dumézil

pour établir solidement des correspondances qui risquaient au premier
abord de nous paraître superficielles ou latérales.

Dans le domaine qui nous occupe ici, M. Dumézil retrouve tout
d'abord la tripartition fonctionnelle chez les dieux arya de Mitani
(Mitra-Varuna, Indra, les Nâsatya) dont le groupement avait donné
lieu à des interprétations peu satisfaisantes. Quand il en vient aux
Entités gathiques, à noms abstraits, il s'applique à retrouver les

divinités du vieux panthéon indo-iranien auxquelles elles ont été
substituées. Le principe de cette substitution n'est pas toujours clair:
s'il est probable que Xsathra, le Pouvoir, correspond à Indra, le dieu

guerrier, on voit moins nettement que Vohu Manah et Asa reflètent
le couple Mitra-Varuna dont M. Dumézil rend ainsi le principe
d'économie interne: «Tout concept, tout acte religieux peut être

compris de deux manières ou scindé en deux parties, l'une plus

éloignée, l'autre plus rapprodiée de l'homme; régulièrement la
première est sous le patronage de Varuna, la seconde sous celui de



UNE LEGENDE INDO-IRANIENNE 13

Mitra ')• » Quant au troisième groupe, celui qui nous occupe
directement, il doit représenter la fonction «terrestre», santé et vitalité,
et la correspondance entre les Nâsatya et Haurvatät-Ameretât se

présente bien. Ce qui fait difficulté, c'est la présence d'Aramati, le

«génie de la terre» dont le nom même, signifiant, semble-t'il «pensée

correcte, soumission, piété» n'est pas absolument clair dans ce
contexte. M. Dumézil a recours, pour l'expliquer, à une analogie fournie

par la mythologie scandinave: le trio des Vanes, Njördh, Freyr et
la déesse Freyja reproduit dans ses relations internes le groupement
Haurvatät, Ameretât et Aramati.

Nous voudrions proposer ici une explication qui, sans exclure
la pertinence du rapprochement de M. Dumézil, fait état de la légende
musulmane qu'il a commencé par introduire dans le débat. Les

auteurs arabes qui la rapportent donnent à la femme tantôt le nom
de Zohra, la brillante, qui est le nom arabe de Vénus, tantôt celui

d'Anahïd qui est le nom persan de la même planète, tandis que le

midras juif qui colporte la même légende avec des précisions que
nous examinerons plus loin, la nomme Istahr qui est aussi le nom
de la planète Vénus. Pour nous en tenir à l'appellation persane,
rappelons le rôle d'Anahita dans le vieux panthéon iranien: le Tast

V lui est dédié et, dans la littérature pehlevie, on conserve sa

caractéristique de déesse des eaux, mais c'est surtout en Arménie que

son culte est demeuré vivace. Un grand nombre de sanctuaires lui
étaient consacrés et sa popularité même témoigne de l'effort que le

clergé mazdéen a dépensé pour combattre son influence. On a

récemment étudié ce processus dans les textes pehlevis8). Mais nous
ferons remarquer que c'est dès les Gathas qu'Anahita est suspecte:
le prophète lui a substitué Aramati, mais la vieille légende indo-

0 Naissance, p. 157.

8) S. Wikander, Feuerpriester in Kleinasien und Iran, Lund, 1946, et mon compte-
rendu RHR 1947.



14 P. J. DE MENASC

iranienne, notamment sous sa forme judéo-arabe, nous conduit à

retrouver Anahita dans le personnage de la femme associée à Härüt
et Märüt.

Dès le texte avestique, nous la voyons en rapport avec les astres 9)>

ce qui annonce le rôle qu'elle joue dans les textes ultérieurs, et la

description qu'en donne le Tast V explique qu'on l'ait, en
Mésopotamie, assimilée à Istar10). Plus caractéristique encore est le rôle

qu'elle joue par rapport à Ahura Mazdah et à Mithra: c'est avec

eux qu'elle apparaît dans les inscriptions d'Artaxerxès Mnemon u)
dont on sait qu'il fut le premier à élever des statues aux dieux, et
c'est avec eux encore qu'elle se retrouve en Arménie, à l'époque
où fleurissait le vieux culte des anciens dieux12). On notera qu'en
Arménie elle est fille d'Armazd, tandis que dans l'Avesta ce titre
revient à Aramati; mais la tradition populaire, même au temps des

Sassanides connaissait encore Anahita sous le nom de Bëduxt, fille
de Dieu1S). Peut-être même l'épithète de spenta, qui qualifie Aramati
dans l'Avesta récent et qui a donné le nom pehlevi de la déesse,

Spendarmat, est-il un démarquage du nom d'Anahita (la non-souillée)
et comme un rappel de la divinité ancienne. Enfin on sera frappé

par l'analogie qui règne entre la «suppression» de Mithra et celle

d'Anahita dans la réforme zoroastrienne : à la déesse des eaux re-

9) Tait V, 85.

10) Sur tout ceci voir les introductions au Tait V de la traduction française
de J. Darmesteter, Le Zend-Avesta, t. II, et de la traduction allemande de H.
Lommel, Die Tâst's des Awesta, Göttingen, 1927, et l'ouvrage récent de Hermann
Weller, Anahita, Grundlegendes zur arischen Metrik, Stuttgart, 1938.

") Cf. Weissbath, Die Keilinsdiriflen der Adiämeniden, 1911, pp. 123-127.

12) Cf. l'édit de Tiridate rapporté dans l'Histoire d'Agathange, où sont groupés
les trois dieux Aramazd, Anahid et Vahagn (dans V. Langlois, Collection des

Historiens de VArménie, I, pp. 134-135), cité dans Dumézil, Vahagn, Revue de

l'Histoire des Religions, 117 (1938), p. 164. Nous comptons revenir ailleurs sur la
légende iranienne de Verethragna.

") Cf. Bedjan, Acta U, pp. 656 sq, 669, et Wikander, Feuerpriester, p. 97.



UNE LEGENDE INDO-IRANIENNE 15

venait le sacrifice du chevalu), comme au Dieu des vastes troupeaux
le sacrifice du boeuf, et ce sont là des cultes dont les Gathas ne
veulent plus rien savoir. L'épuration a été si radicale que, sans le

«témoignage» de Haurvatät et Ameretât et du folklore qui les

concerne, nous n'aurions pas risqué de poser un rapport entre Anahita
et Aramati. Nous pouvons dire à présent que Haurvatät, Ameretât

et Anahita gardent entre eux la situation relative qui groupe Sukanyâ
et les Nâsatya, Istahr (Anahëd) et Härüt-Märüt; seulement, tandis

que les légendes judéo - musulmanes ont conservé la trace du nom
même de la déesse supplantée, les deux anges ont déjà ceux des

Entités abstraites de la réforme gathique. Tout se passe comme si,

dans l'état où s'est fixé le thème qui a passé dans le folklore judéo-
musulman, le culte d'Anahita était encore vivace, alors que celui des

Nâsatya s'était depuis longtemps transformé ou éteint. C'est la
condition qui est réalisée dans l'Avesta récent comme dans l'Arménie

paienne.

En Asie antérieure, la légende indo-iranienne est venue se fondre

avec un autre cycle de récits sur la chute des anges, séduits par la

beauté des filles des hommes ou venant sur terre leur enseigner les

arts magiques et les inciter au désordre. C'est, brochant sur un verset

biblique, un thème qui se retrouve dans les Apocryphes juifs, notamment

dans les livres d'Hénodi et dans la littérature rabbinique qui
s'y rattache18). Ainsi, dans le Midras Abkir1*) la teneure du récit est

") TàêtV, 16-83. Sur le sacrifice du cheval en Iran, voir, pour le moment,
W. Koppers, Pferdeopfer und Pferdekult der Indogermanen, dans Wiener Beiträge
zur Kulturgeschichte und Linguistik, Bd. IV (1936), pp. 294-296.

I5) Cf. les éditions et traductions de YHénoch grec et éthiopien (Flemming,
Charles), les articles Angelology de la Jewish Encyclopaedia, et Engel de l'£ncy-
clopoedia Judaica et ajouter aux textes généralement cités les versions hermétiques
de la légende des anges déchus fondateurs de l'alchimie, le Zosime syriaque et
le discours d'Isis à Horus, traduit et commenté dans J. Festugière, La Révélation
d'Hermès Trismégiste, I, pp. 255-260.



16 P. J. DE MENASCE

identique à celui de la légende musulmane mais le nom des anges
est Azael et Semhazai, le Semiazas du livre grec d'Hénodi dont le

nom nous est également connu par une inscription de coupe magique
araméenne1T). Le même midras nous dit que Semhazai engendra
deux fils Hiya et Hiwa. Toutes ces données ont été analysées il y
a déjà longtemps dans un magistral article de M. Grünbaum18) ; mais

nous possédons aujourd'hui des textes iraniens qui nous permettent
d'assister à l'utilisation du thème hénodiien par le manichéisme. Nous

savions déjà que Mani avait fait usage de la littérature hénodiienne19)

mais c'est tout récemment, dans les fragments du Livre des Géants

publiés par M. Henning20) que nous avons retrouvé la mention du

géant Shmyz'd et de ses fils 'why' et 'hy' qu'il faut lire Ohya et

Ahya, ce qui nous renvoie, comme l'observe M. Henning, au Liber
de Ogia nomine gigante mentionné dans un catalogue de livres
condamnés d'origine gnostique et manidiéenne21). La notation latine

correspond parfaitement, en tenant compte de la spirantisation du

gamma, à l'Ohya du texte iranien, et permet dès lors de corriger la

graphie flottante du midras hébraïque. M. Henning qui n'a pas noté

ce dernier rapprochement écarte du moins l'identification du nom
d'Ogias avec celui d'Og roi de Basan. Mani puisait sans doute à

des sources juives de langue araméenne, déjà utilisées par les chrétiens

comme par les gnostiques, les transposant à l'usage de ses adeptes

'•) Le texte hébraïque, publié d'abord dans le Beth ha-Midràè de Jellinek
t. IV, est reproduit dans le Sefer ha-agadah de Blalik et Rabbinitzky 1.1, pp. 33-34
(de l'édition de Tel-Aviv, 1936).

") Montgomery, Aramaic incantation texts from Nippur, No. 19, p. 198, et cp.
p. 273 le complément que l'auteur a introduit au glossaire.

") Cité plus haut note 4.

*•) Cf. W. Henning, Sitzungsberichte der Preuss. Akad., 1934, pp. 27-32, et
ZDMG, t 90, pp. 2-4.

") The Book of the Giants, dans Bulletin of the Sdiool of Oriental and African
Studies, t. XI (1943), pp. 52-74.

81) Dans le Decretum Gelasianum (ed. Dobschütz), p. 54.



UNE LEGENDE INDO-IRANIENNE 17

iraniens. A Ohya et Ahya, nommés une fois seulement, il a substitué
des héros de la vieille mythologie iranienne : Sam et Nariman. Est-il
téméraire de supposer que d'autres fragments nous feront retrouver
Azael et Semhazai sous les noms de Härüt et Märüt? Voici du

moins un indice qui fonde cette espérance. Parmi les manuscrits
manichéens d'Asie Centrale, il s'est trouvé une série de fragments
de lexiques pehlevi-sogdienï2), listes de mots qui figuraient sans doute
dans les livres liturgiques manichéens à l'usage des communautés de

Sogdiane, parlant, comme on sait, un dialecte oriental très différent
de l'iranien d'occident. On lit dans un de ces fragments:

'mwrd'd hrwd'd hrwwt mrwwt

Les deux premiers mots donnent la forme pehlevie du nom des

entités gathiques Ameretât et Haurvatät, les deux derniers, qui en sont
la forme sogdienne, correspondent à l'arménien Haurot Maurot23)

et à la forme arabe. Or on sait que c'est surtout à l'époque parthe

que le vocabulaire arménien a emprunté à l'iranien : une fois de plus

on constaterait l'affinité entre le sogdien et l'iranien du nord que
l'on est convenu d'appeler le parthe. La conclusion qui s'impose

suggère donc que la diffusion de la légende indo-iranienne s'est

opérée à partir d'un milieu parlant le dialecte du nord, ou à une
époque où ce dialecte était encore prédominant, c'est à dire au début
de l'époque sassanide, et qu'elle a pu cheminer jusque dans l'Arabie
de Mahomet d'une manière relativement indépendante des récits
hénochiens sur la chute des anges, puisque le Coran ignore leurs

noms sémitiques. D'autre part, il faut dire que la forme parthe des

noms des anges devait, à l'époque où l'on a composé les glossaires,

2!) Publiés par W. Henning dans ses Sogdica, Royal Asiatic Soc. (James G.
Forlong Fund, vol. XXI), 1940, p. 16.

2") Voir déjà Dumézil, Les fleurs Haurot-Maurot et les anges Haurvatät-Ameretât,
dans Revue des Etudes Arméniennes, t. VI (1926), pp. 43-69.



18 P. J. DE MENASCE

être depuis longtemps enterrinée en sogdien puisque l'on ne percevait

plus immédiatement le rapport étymologique de ces noms avec
leurs équivalents pehlevis. Mais il faut compter aussi avec une autre
possibilité: c'est que le folklore du nord a conservé mieux que le

zoroastrisme officiel des sassanides des lambeaux traditionnels du

plus vieux passé indo-iranien. Ce ne serait pas là le seul indice24).

Et l'on ne s'étonnera pas non plus de la part qu'aurait prise à sa

diffusion ce Mani, issu, par sa mère, d'une des plus nobles familles
de Parthie25).

84) Le livre de M. Wikander et l'article de M. Dumézil sur Vahagn, cités
plus haut, en apportent la démonstration.

86) C'est ce que confirme aujourd'hui le texte manichéen chinois qui précède
le Fragment Pelliot, publié dans le Tripitaka de Taisho et traduit dans The Book

of the Giants, p. 52, note 4.
*

Le complément apporté dans cet article à la synthèse de M. Dumézil lui
avait été communiqué dès 1946 par une lettre dont il a bien voulu tenir compte
dans un chapitre de son dernier ouvrage : Tarpeia, Paris, Gallimard, 1947, que
je reçois après avoir rédigé les pages qu'on vient de lire. J'apprends de lui que
M. Stig Wikander a fait de son côté le rapprodiement entre Anahita et Aramati.
Nos suggestions concordantes ont conduit M. Dumézil a poursuivre son enquête,
aboutissant à des résultats du plus grand intérêt, tant au point de vue „indo-
européen" qu'au point de vue plus strictement iranien, et notamment gathique.


	Une légende indo-iranienne dans l'angélologie judéo-musulmane : à propos de Hārūt et Mārūt

