Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 8 (1946)

Artikel: Mythes du Japon ancien vus a la lumiére de la linguistique comparative
Autor: Romieux, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mythes du Japon ancien
vus a la lumiére de la linguistique comparative

par Jean Romieux

Avant-propos

Au cours d’études entreprises voici nombre d’années déja sur les
affinités de la langue japonaise et des idiomes dits «altaiques», I'exi-
stence de rapports étroits entre la premiere et les seconds m’est apparue
de plus en plus certaine, a mesure que se poursuivaient mes recherdhes;
le plus oriental de ces idiomes altaiques — la langue manddhoue —
présente, notamment, de nombreuses et troublantes analogies avec le
japonais.

L’objet du présent travail est de montrer que la comparaison de
certaines formes japonaises et des vocables manddhous correspondants
pourrait jeter quelque lumiere sur le sens originel de divers noms de
divinités réverées dans le culte «shinto», les termes manddhous ayant
parfois conservé une signification qui s’était déja plus ou moins com-
pletement perdue en japonais archaique.

A ce sujet, je dois préciser qu'en me livrant & des rederdhes
comparatives sur le japonais, le manddhou et d’autres langues altaiques,

je n’ai eu d’autre objet qu'une étude linguistique. Si je m’écarte ici
de cet objet pour aborder un probleme particulier, c’est que les
possibilités d’explication données plus loin, entrevues isolément, une
a une, m'ont paru suffisamment intéressantes pour etre rassembléees
et publices.

Je ne désire pas établir une these sur I'origine de la mythologie
japonaise; sans vouloir prouver quoi que ce soit, je me bornerai a
soumettre a la critique des concordances qui m’ont vivement frappé.



64 JEAN ROMIEUX

Aussi longtemps que la parenté des deux langues n’aura pas été
etablie — et elle n’est pas admise sans réserves par les linguistes —, il
pourra paraitre prématuré de vouloir trouver dans le lexique mand-
dhou une explication 4 des noms de divinités qui sont fort anciens
et que 'on a toujours considérés jusqu’ici comme devant étre inter-
prétés par le japonais seul.

C’est pourquoi, afin d’étayer les comparaisons et pour montrer que
les analogies ne sont peut-étre pas entierement fortuites, je me verrai
contraint de faire précéder I'étude de diverses dénominations shin-
toistes d’'un court apercu linguistique. Le lecteur que ces questions
de langue n’intéressent pas spécialement voudra biecn m’en excuser
et il pourra, cas échéant, se borner a prendre connaissance de ce qui
concerne la mythologie.

Apercu linguistique

Il ne saurait étre question de nous livrer, en ces pages, a une
etude comparative tant soit peu compléte des langues japonaise et
manddhoue; cela exigerait des développements qui dépasseraient de
beaucoup le cadre du présent travail et que je me reserve de donner
ailleurs. Je me propose simplement de montrer, par quelques traits
généraux, puis par un certain nombre d’exemples, que la possibilite
d’une parenté entre les deux idiomes ne saurait etre écartée a priori.

Japonais et langues altaiques

Aucun des auteurs qui ont envisage la question des rapports du
japonais avec d’autres langues ne nie ce fait que la structure de
la langue japonaise ressemble a celle des diverses langues altaiques
comme a un alter ego. Ceux d’entre eux qui ne tiennent pas pour
prouvée I'appartenance du japonais a la famille altaique et n’attribuent
aucune valeur aux rapprochements lexiques effectues jusqu'ici, ceux-



MYTHES DU JAPON ANCIEN 65

la méme s’accordent a reconnaitre a la phrase japonaise et a la
grammaire du japonais une structure qui rappelle singulierement celles
qui sont propres aux langues turques, mongoles et tongouzes.

Ce point semble si bien etabli que nous pouvons nous dispenser,
croyons-nous, de l'illustrer d’exemples.

Dans le domaine de la syntaxe, il suffira de rappeler ces deux
regles qui prévalent en japonais aussi bien que dans la famille altaique:

1°) la ou les propositions subordonnées précédent la proposition
principale;

2% le verbe se place a la fin de la proposition.

Pour ce qui est de la grammaire, toute une série de procédés
sont communs au japonais et aux langues altaiques; signalons entre
autres les suivants: présence d’un verbe impersonnel positif indiquant
'existence (¢y avoir») et d’'un verbe impersonnel négatif indiquant la
non-existence («n’y avoir pas»), lesquels possedent une conjugaison;
plusieurs suffixes peuvent étre agglutinés a un seul et méme radical
verbal et donner ainsi naissance a des voix, temps et modes variés,
par exemple un parfait négatif du passif; transposition fréquente d’une
voix verbale a une autre, par exemple des transitifs devenant intran-
sitifs'); des post-positions remplacent nos prépositions et une seule
d’entre elles peut suffire pour une série de mots subordonnés ou
méme pour toute une proposition; les degrés de comparaison sont
marqués par un adverbe indiquant l’éloignement («a partir de»); la
formation du pluriel n’est qu’ébaudhée.

La phonétique révele aussi la présence d’un certain nombre de
traits communs a l'altaique et au japonais, comme |’absence du son
r en position initiale, la grande raret¢ ou I'absence du son [/ a la
meéme position, ’absence du phonéme ti, etc.

1) pour P'altaique, v. G. J. Ramstedt in Journal de la Société Finno-Ougrienne,
XXVIIL, 3, pp. 3-4 (Zur Verbstammbildungslehre der Mongolisdi- Tiirkischen Sprachen),
Helsingfors 1912.



66 JEAN ROMIEUX

En opposition a ce qu’on a appelé la «théorie altaique» de 'origine
de la langue japonaise, on a élevé diverses objections que, pour ma
part, je ne tiens pas pour concluantes.

L’une des principales réside dans I'inexistence, en japonais, de la
«loi d’harmonisation des voyelles», qui se manifeste a des degrés divers
dans les langues altaiques et aussi dans les idiomes finno-ougriens.
Mais, depuis que Lucien Adam a démontré qu’il s’agissait la d’'un
phénomeéne de développement tardif et que les langues qui le pré-
sentent n'en ont pas toutes été influencées en méme temps ni au meme
degré, cette objection a perdu beaucoup de sa valeur; au surplus, le
japonais ancien offre quelques traces d’harmonisation des voyelles et
d’assez nombreux exemples d’'un phénoméne, sinon connexe, tout au
moins parallele, celui de I'«attraction» ou «uniformation» des voyelles®).

Une autre objection a la «théorie altaique» de I'origine du japonais
repose sur le fait que les rapprochements lexiques effectués jusqu’a
présent ne sont pas probants ou se sont tres souvent averés fallacieux.
Cependant, si une parenté de lexique entre le japonais et les langues
altaiques n’a pu étre établie jusqu’a maintenant, on n’a pas non plus
démontré qu’elle est inexistante; la question reste donc ouverte.

En ce qui concerne le lexique, que 'on admette ou que l'on
nie 'existence d’une telle parenté, il n’en est pas moins certain qu’'on
peut facilement citer des mots japonais authentiquement anciens qui
se retrouvent sous des formes trés voisines a travers toutes ou pres-
que toutes les langues altaiques, du mandchou au turc, et cela souvent
aussi en passant par le coréen. On peut par exemple mettre en
parallele

) Pour citer des exemples de ce phénoméne, nous trouvons en mongol;
oktarghui «<clel>> oktorghoi; shidiin «dent>> shiidiin; ebiil <hivers> iibiil, etc.



MYTHES DU JAPON ANCIEN

«évider, creuser» «fouir; déterrer;
excaver; ciselers (comme subst.:

JAPONAIS COREEN MANDCHOU
taga tongko- toxoro
«cercle, anneau» <«étre ronds «roue»
taba tapal tebeliye-
«<botte, gerbes <botte (de <entourer
légumes)» des bras»
kata-%) kut- xatan
«dur; difficile»  «dur, solide, <«dur, solide;
fermes violent; fort
(de goiit)»
ide- untu yende-
«sortir de qdh., <hauteur, <«surgir, s’élever
surgir; élévation hors de qdh.»
apparaitre» de terrains
Kagi g0k-s01®) goxon®)
«crochet; clef> «crampon de fer, «crodet,
crochets crampon»
ugi- uxii-
«Creuser, percer,
perforers
muki- mexu-
<se tourner vers «se courber,
qd.; s’incliner s’incliner,
contre qd.> se pendher»

MONGOL

toghori-
«tourner sur
soi-méme»

teberi-
<entourer
des bras»

xatan
«dur, solide;
médchant»

iindei-
ss’élever,
se faire voir
hors de qd.»

ghoxa
«petit crodhet;
hamegons»

uxu-

biikii-, biigei-

sse pendher,
s’incliner,

se courber»

67

TURC

tangh-°
«enrouler autour,
encerclers

tshember « le-
«encercler»

kati*)
«dur; sec; fort;
violent; épais»

udhu®
<tas, monceau;
colline»

ingiir-°
«faire trouers

<cavernes)

biik-
«plier; courber;
entortillers

%) Dans ce travail, les verbes et adjectifs japonais (et altaiques, s’il y a lieu
de le faire) seront donnés sous la forme radicale, c’est-a-dire sous la forme qui
est employée comme <base» pour la composition et la dérivation. Pour le japonais,
I'orthographe adoptée se conforme a celle de I’écriture syllabique des Kana. -

Les mots turcs affectés du signe (°) sont tirés de 'ancienne langue ouigour,
les autres de la langue turque occidentale moderne. —

) Le son turc rendu par i est une voyelle sourde, d’articulation postérieure,

analogue au bl du russe et au y du polonais. —

5) soi, en coréen, veut dire «fer». —

%) le signe x est employé dans ce travail pour transcrire la gutturale forte
que la plupart des auteurs rendent par un X grec (x du russe). -



68 JEAN ROMIEUX

JAPONAIS COREEN MANDCHOU MONGOL TURC
musu-bi- foso-mi- biise-le- boz
«<lier, nouer (une «mettre une <mettre une ceinture; <«la tailles

ceinture, etc.); ceintures» enroulers

former, donner
naissance & qch.»

suwe sube-xe shub-xu siwri®
<bout, fin, extré- «petite pointe; fin «pointu, aigu» «pointu, aigus
mité; fins bouts des bout d’une brande;

branches d’un pointe de la barbe»

arbre»

kusa- kushu-le- kiishi-giin kus-
<puant, fétides «se sentir mal & <«dégoiitant, «vomirs

I’aise; ressentir repoussants
du dégofits

Il serait ais¢ de multiplier de semblables parallélismes. En eux-
mémes, cependant, ils ne signifient pas grand’ chose; il faudrait pouvoir
analyser chacune des formes de dhacun des idiomes, en retracer
histoire, montrer qu’il ne s’agit pas, dans le cas du japonais, de mots
empruntés; or, il est évident que cela nous entrainerait beaucoup trop
loin. Aussi bien, en donnant les dix exemples ci-dessus, tires de bon
nombre d’autres, n’ai-je pas prétendu fournir une preuve quelconque
de parenté; je ne l'ai fait qu’a titre d’indication, dans le but de faire
voir qu'il existe une possibilité d’affinités lexiques entre le japonais,
d’une part, et les langues altaiques, d’autre part, et que le coréen est
peut-étre apparenté jusqu’'a un certain point 4 'une et aux autres.

Japonais et manddou

On trouvera probablement singulier que je prétende comparer au
japonais, langue dont nous possédons de nombreux textes remontant
au 8®m¢ siecle de notre eére et quelques-uns plus anciens, une langue
telle que le manddou, qui n’a eté ecrite qu’a partir du début du



MYTHES DU JAPON ANCIEN 69

17 siecle et dont le vocabulaire renferme de tres nombreux mots
empruntés aux idiomes des peuples voisins de la Mandchourie, aux
langues mongoles en particulier, sans parler du cinois.

Je vais donc essayer de justifier de mon mieux, dans la place
restreinte que je dois m’assigner, ce fait pour moi tres évident que
les deux langues preésentent nombre de traits communs et un indis-
cutable «air de parenté». Plutot que de se laisser impressionner par
la divergence dhronologique qui existe entre le japonais ancien et un
idiome presque moderne comme le manddhou, il est préférable d’examiner
les faits; ces derniers sont plus éloquents que les idées préconcues.

Tout d’abord, il convient de remarquer que si le manddou est
genéralement rangé par les linguistes parmi les langues tongouzes,
ce classement n’est pas admis sans réserves par le plus grand con-
naisseur contemporain de ces idiomes, M. Shirokogoroff;”) cet auteur
ecrit ce qui suit:

«Tout bien considéré, il est impossible, du point de vue ethnographique, de
considérer les Manddhous comme un groupe stoungouzes. La méme conclusion
peut étre tirée de I'étude de leur langue. C’est pourquoi, comme quelques autres
auteurs, j’incline & les séparer de la masse principale du tronc toungouze pour
en faire un complexe ethnique particulier des Toungouzes méridionaux. Et pour-
tant, je ne présume méme pas qu’ils soient d’origine toungouze.»

En effet, sur nombre de points importants, le mandchou s’écarte
tellement des idiomes du groupe tongouze qu’on doit le considérer,
sinon comme une langue a part, tout au moins comme un rameau
meridional qui se serait détaché de bonne heure de ce groupe.

Ainsi, au point de vue phonétique, le manddhou est beaucoup
plus simple que n’importe quelle langue tongouze; il ne possede pas
le son ii tres fréquent dans ces langues, ni leur i d’articulation posté-
rieure (analogue au i turc); il ne tolére pas, en position terminale,
des consonnes telles que -k, -I, -r, etc., que I'on rencontre chez elles

7 S. M. Shirokogoroff, Social Organization of the Mandius, Shanghai, 1924,
Supplementary Note VIII, pp. 171-172.



70 JEAN ROMIEUX

si fréquemment a cette place; il nadmet que parcimonieusement les
juxtapositions de consonnes si courantes en tongouze.

En ce qui concerne la grammaire, bornons-nous a signaler
I'inexistence, en manddou, des suffixes possessifs du nom et des
suffixes pronominaux du verbe, d’emploi constant dans les langues
tongouzes.

Sur tous ces points, le manddou se comporte sensiblement comme
le japonais, tandis que les idiomes tongouzes concordent curieusement
avec les langues turques. Chose encore plus singuliere, la phonétique
du manddhou est bien plus proche de celle du japonais que de celle
du coréen; ce dernier idiome posséde une variété de sons conside-
rablement plus étendue que ses voisins de l'est et de 1'ouest.

Sans entrer dans des détails a ce sujet, relevons toutefois la con-
cordance presque parfaite des voyelles en manddhou et en japonais:

JAPONAIS i e a o u 1%
MANDCHOU i eDa o u 4"

Passons maintenant a un court examen comparatif de la morpho-

logie des deux langues.
Les particules ou post-positions servant a marquer le régime des

noms offrent certaines similitudes.

Le japonais possede une post-position ha, actuellement prononcée
wa (avec w bilabial), qui sert a isoler le substantif ou le pronom qui
la précede, et que l'on traduit généralement par <quant a» ou

%) Nous rendons ainsi le son u sourd et fugitif, d’articulation médiane, qui
apparait dans des mots tels que tsuki «lune», matsu «pin», suki <agréable
etc., —~

%) L’ e mandchou est encore plus ouvert que I’¢ japonais, qui I’est déja un
peu plus que I’e¢ aigu du francais; on pourrait le transcrire par 4. Aprés une
labiale, il prend souvent le son d’un o bref et sourd. -

19) Le son que nous transcrivons ici par ii, comme 'ont fait Radloff et Zaha-
roff, est le 6 de von der Gabelentz et de Lucien Adam. Le Dr. Griinzel fait
remarquer que c’est plutét un u d’articulation médiane qu’une voyelle longue
(Entwurf einer vergleidienden Grammatik der altaischen Sprachen, Leipzig, 1895, p. 14).



MYTHES DU JAPON ANCIEN 7

par «ce que» en francais; etymologiquement, cette post-position
remonte au substantif archaique ha'!), qui avait le sens de «chose,
faits; cette origine transparait encore dans le style poétique, qui a
conservé mainte forme vieillie, par exemple dans des locutions comme
yuKi no shiroki wa gin no gotoshi <la blandheur de la neige est comme
de P'argent (gin)», ou shiroki est un adjectif qui veut dire «blanc»;
ici, shiroki wa signifie littéralement «ce qui est blanc», c’est-a-dire
«<la blandheur».

En manddou, ba n’est pas employé comme post-position, il est
vrai, mais il a conservé les sens primitif de «choses (dans les termes
abstraits); par exemple, adjike est un adjectif qui veut dire «petit»
et adjiKe ba signifie «la petitesse» ou, littéralement, «ce qui est petit,
le fait d’étre petit». Au surplus, un élément semblable se rencontre
en coréen et en turc ouigour, de sorte qu'on peut comparer

JAPONAIS ANCIEN COREEN MANDCHOU TURC ANCIEN
(OUIGOUR)
ha pa ba ma
«choses, «ce que; <«choses, «ce ques «chose» <quant a; en particuliers
quant a» (dans les termes
abstraits)

Pour marquer le régime direct (accusatif), le japonais se sert de
la post-position wo '*); par exemple: meshi wo taberu «manger du riz»;
I’équivalent mandchou de cette post-position est be, qui correspond
fort bien, phonétiquement, au wo du japonais; d’autant mieux que
dans un dialecte du nord-est de l'ile principale du Japon (dialecte
qui offre des affinités certaines avec d’autres dialectes de I'ouest de

1) Plusieurs auteurs ont soutenu que le h initial du japonais moderne déri-
verait d’un p archaique par l'intermédiaire d’un f bilabial; ce n’est toutefois pas
démontré et le professeur B.-H. Chamberlain tenait seulement pour certain que
le h actuel a été précédé d’un f bilabial analogue & celui qui subsiste dans des
dialectes de 'ouest du Japon.

12) Le professeur B.-H. Chamberlain, suivi par M. Sansom, a cru pouvolr
dériver la post-position wo d’une ancienne exclamation wo!/; mais il semble bien
que ce soit lda confondre deux éléments absolument distincts. —



72 JEAN ROMIEUX

la méme 1ile), ba est employé a la place de wo comme particule de
'accusatif.

Les désinences verbables des deux langues présentent plus d’une
similitude.

C’est ainsi que I'ancien japonais avait un passé de l'indicatif en
-ki, alors que le manddhou a le meme passé en -Ke ou -xe; la seule
difféerence est qu’en manddhou, cette désinence obéit a la loi d’har-
monisation et peut prendre en conséquence les formes -Ka, -xa, -Ko,
-xo selon la nature de la voyelle du radical qui la précede; a ce
propos, il est intéressant de noter que 'on trouve encore dans quel-
ques dialectes japonais actuels des vestiges d’un passé en -Ka'®).

Le mode concessif se marque en japonais par I'adjonction a une
forme pleine du verbe ou a une forme gerondive de |'adverbe mo
«encore; aussi; meme».

En manddou, le concessif se forme en ajoutant une particule be
a la forme conditionelle du verbe. Ici encore, be correspond phoné-
tiguement trés bien au mo du japonais; cela d’autant mieux qu'un
elément wo, dans cette derniere langue, peut étre employé pour le
concessif; cet element et 'adverbe mo pourraient avoir été identiques
a l'origine; jemprunte a la grammaire de Sansom les exemples sui-

vants '):
saKe aru mo sakana nashi

«bien qu’il y ait du vin de riz, il n'y a pas de mets (a manger avec)»

ame furu wo Kasa nashi ni idzu
«bien qu'il pleuve, il sort sans couvre-chefs.

En japonais ardhaique, 'impératif prohibitif se marquait par une
particule négative na placée avant le verbe a la forme de suspension
et par une particule exclamative so placée apres ce méme verbe: na
yuKki so! «ne va pas!»; il est raisonnable de penser que cette seconde

) Voir G. B. Sansom, An historical Grammar of Japanese, Oxford, 1928, p. 184.
4) Sansom, 1. c,,p. 199. - -



MYTHES DU JAPON ANCIEN 73

particule a été employée également, a une époque encore plus ancienne,
pour marquer l'imperatif affirmatif.

Or, une particule so, su est employée en mandchou de la méme
maniere: o so/ «sois!» (o-est le radical du verbe o-mbi <étre, devenir»),
bai su! «cherche», «demande!s, etc. Un élément tout semblable se
retrouve en coréen (so) et en turc ancien (shu, shii, tshu, tshii): Kdl
shii! «viens!»,

Dans le domaine du vocabulaire, les concordances entre les
deux langues sont nombreuses et significatives.

Les noms de deux céréales au moins sont visiblement apparentés.
Aiinsi, I'¢orge» est mugi en japonais et mudji en manddou; or, dans
cette dernieére langue, les sons que |’écriture rend par ki et gi étant
prononcés respectivement fshi et dji, on peut admettre que mudji
derive d’une forme plus ancienne [mugi]'®) identique a celle du
japonais. Il n’est pas sans intérét, a ce propos, de faire remarquer
que le dialecte loutchouan (langue des iles Ryi-kyi, au sud du Japon)
transforme régulierement les sons Ki et gi en tshi et dji tout comme
le manddhou et que le nom loutchouan de I'«<orge» est mudji, iden-
tique au nom mandchou! Que la palatalisation devant I’ i soit inter-
venue en Manddhourie et aux iles Ryt-kyti et que la forme japonaise
avec gutturale sonore mugi soit plus ardhaique, cela n’est guere douteux
si I'on tient compte des noms apparentés en mongol et en turc
(bughudai, bughday)'®).

Le millet a panicules est kibi ou Kimi en japonais, nom qui equi-
vaut phonétiquement au manddou xife qui désigne la méme plante.

Un autre fait qui me parait significatif est I'analogie des noms du
«tigre» en japonais et en manchou. Dans la premiere de ces langues,

on trouve fora dans ce sens déja dans les plus anciens textes; en
outre, on rencontre également dans un ancien livre le mot oto pour

15) Les formes placées entre crochets [ ] sont des formes conjecturales.

16) 1l est par contre bien difficile de rapprodher le coréen mil «orge» du japonais
mugi et du manddhou mudiji.



74 JEAN ROMIEUX

«tigre». En manddhou, tarfu est 'un des noms du tigre et targan
veut dire «un petit tigre», «un jeune tigre», -gan étant dans ce dernier
mot un suffixe diminutif comme dans biragan «ruisseau», de bira,
«riviere» ; nous avons donc un élément tar- comparable, phonetique-
ment, au fora du japonais. D’autre part, utu est un autre nom mand-
cdhou du tigre, qui correspond pleinement au japonais oto.

Les concordances entre les noms du «tigre» dans les deux langues
sont fort curieuses, si I'on tient compte du fait que cet animal n’a
pas exist¢ au Japon durant la période historique, tandis qu’il vit
encore aussi bien en Corée qu'en Manddourie; or, les noms coreens
du tigre ne montrent aucune ressemblance, méme lointaine, avec les
dénominations japonaises et manddoues. Il faudrait donc admettre,
soit que le japonais ancien ait emprunté fora et ofo au mandchou
ancien (ce qui est une impossibilité étant donneé l'absence, a cette
époque, de toute relation entre les peuples parlant ces langues), soit
qu’il les ait tirées de formes coréennes trés analogues, qui auraient
disparu par la suite, soit enfin que le souvenir de I'animal terrifiant
qu’'est le tigre ait subsisté au Japon depuis une époque tres reculée
et que les noms qui s’y attachaient se soient perpétués dans la tra-
dition.

Pour terminer cet examen comparatif, je voudrais montrer encore
que les concordances entre les deux langues sont parfois renforcées
par un paralléelisme qui est certainement trés frappant. Un de ces cas
de parallelisme est, par exemple, le suivant:

a) japonais moto  <«base; origine, point de départ; source;
cause premiere»
mandchou feten  «base; origine; élément; fond»

b) japonais modori- <retourner a son point de départ, revenir;
aller en arriére, rétrograder»
mandchou bedere- «revenir; repartir; se retirer»



MYTHES DU JAPON ANCIEN 75

c) japonais modoro (mot ancien, synonyme de madara) «bariolé,
tigré»
mandchou bederi- «rayé, tigré, bariolés.
(ngge)

Dans les trois exemples ci-dessus, nous avons 'équivalence o du
japonais = ¢ du manddhou (prononcé & aprés une labiale); dans le
premier exemple, nous avons ¢ du japonais = { du manddhou; dans
les deux derniers exemples, d interne du japonais = d interne du
manddou. La seule divergence consiste en ce que dans I'un des
exemples, le m initial du japonais correspond a un f bilabial en mand-
chou, tandis que dans les deux autres il correspond a la labiale b;
on avouera quil n'y a pas la de quoi dénier toute valeur a ces
comparaisons.

Termes religieux et termes révérencieux

Tandis que j'étudiais la langue manddhoue, jai éte plus d’une fois
surpris de I'analogie que je rencontrais entre certains mots de cette
langue et des termes japonais propres au culte shintoiste; non seule-
ment la forme des mots que jétais ainsi amené a rapprodher les uns
des autres était phonétiquement voisine, mais le sens de ces mots
s’avérait identique ou pour le moins fort semblable.

Il n’est pas sans intérét, me semble-t-il, d’exposer ici avec quel-
ques détails ce qu'un examen comparatif des deux idiomes peut nous
révéler au sujet de termes employés d’aussi longue date et aussi
couramment dans le culte shintoiste que le sont matsuri, harahi, imi,
miKoto, ame.



76 JEAN ROMIEUX

matsuri

Le verbe japonais matsuri-, qui a le sens primitif de <rendre le
culte aux dieux; leur offrir des sacrifices» et a pris par la suite la
signification plus genérale de «célebrer une féte (shintoiste)» se laisse
rapprocher du verbe manddhou wetshe-, qui veut dire <offrir un sacri-
fice aux dieux, leur apporter des offrandes».

Le mot japonais matsuri- est déjd fréquemment employe dans les
textes les plus anciens. Il semble dériver d’'une forme antérieure di-
syllabique telle que [matshi-]; car il était coutume d’allonger les verbes
a sens honorifique ou révérencieux en leur ajoutant des terminaisons
comme -ri (de dri- «étre»), shi- («faire»), -ahi- («s’accorder; se ren-
contrer»), etc., afin de les rendre encore plus solennels; de nos jours
encore, le verbe auxiliaire de politesse masuru est employé a la place
de I'habituel masu lorsque I'on veut témoigner une déférence toute
speciale a son interlocuteur.

Puisque nous mentionnons le verbe auxiliaire masu (forme radicale
mashi-1?), qui est si couramment usité en japonais dans les phrases
de politesse: Ki-masu <je viens» (en langage révérencieux), de Ki-
«venir», il convient de remarquer que l'origine de cette locution ne
peut s’expliquer clairement par le japonais lui-méme; il y a bien, dans
cette langue, un autre verbe masu (forme radicale mashi-), mais les
sens de ce dernier: «augmenter; compléter; surpasser; exceller» ne
nous aident guere a comprendre celui de 'auxiliaire honorifique masu.

Or, en manddou, il existe un verbe wesi-, qui signifie «monter,
s’élever», mais aussi «présenter (une requéte, un rapport, etc.) au
souverain»; la forme causative de ce verbe a les mémes sens, mais
transitifs: wesimbu- «faire monter, élever; présenter au souverain». Du

) Dans ce travail, les verbes japonais et manddous sont donnés sous la
forme radicale, C’est-a-dire, pour le japonais, sous la forme de suspension iden-
tique & celle qui sert & la dérivation ou bien 4 la formation d’un nom verbal,
pour le manddiou, sous la forme servant & la dérivation verbale.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 77

coup, le sens primitif probable du japonais mashi- s’éclaire; ce pour-
rait bien avoir été <«elever vers un supérieur, lui présenter respec-
tueusement quelque chose».

En effet, on emploie de méme, dans le langage révérencieux, le
verbe ageru (forme radical age-) «faire monter, élevers ou des verbes
composés renfermant ce dernier. Inversement, lorsqu’on veut marquer
qu'on est honoré d’avoir recu une faveur de la part d’'une personne
considérée comme étant de rang supérieur, on se sert du verbe
Kudasari-, qui dérive de Kudari- «descendre», avec un allongement
honorifique du genre de ceux que nous avons mentionnés plus haut
a propos de matsuri-; littéralement, Kudasari- signifie quelque chose
comme <avoir fait (la faveur) de condescendre».

Dans le langage révérencieux, I'emploie de tels termes se concoit
aisément au figuré: celui qui veut présenter une chose a son supérieur
eleve cette chose vers lui, et le supérieur, en donnant une chose a
son inférieur, abaisse cette chose vers lui.

Le parallélisme entre les termes japonais et manddous est de
nouveau ici tres frappant:

JAPONAIS MANDCHOU

[matshi-] > matsuri- wetshe-

«offrir un sacrifice aux dieux»  <«offrir un sacrifice aux dieux»
mashi-, verbe auxiliaire de wesi-

politesse (dont le sens primitif <«s’élever, monter; présenter au sou-
b

est obscur) verain»
wesimbu- «faire monter, élever; pré-

senter au souverain»r.

harahi

Le verbe japonais harahi- signifie <expulser, chasser (les démons,
les impuretés)» et «se purifier de crimes ou de souillures par une
cérémonie religieuse»; ce mot est employé dans le culte shintoiste



78 JEAN ROMIEUX

depuis une antiquite reculée. Comme substantif verbal, harahi designe
notamment la cérémonie de la <purification»; la «Grande Purification»
(Oho-harahi) avait lieu, dans I'ancien temps, le dernier jour de juin
et de décembre, a la porte sud du palais imperial. Littéralement, harahi
signifie «expulsion».

En manddou, le verbe falabu- a le meme sens que le japonais
harahi-: «expulser; exiler» et il lui correspond d’une facon parfaite
au point de vue phonétique; I'équivalent manddou du substantif
verbal japonais harahi est falabun «expulsion; exil».

imi

Le verbe japonais imi- signifie «éprouver de I'aversion pour quel-
que chose» et «s’abstenir de quelque chose, I’éviter comme impur»; il
est tout spécialement employé dans le culte shintoiste. Comme subs-
tantif verbal, imi veut dire «abstention rituelle, action de se purifier
en s’abstenant de choses impures»>. Dans l'ancien temps, I'une des
deux familles chargées du culte a la cour impériale portait le nom de
Imbe, qui dérive de [Imube], littéralement «clan (charge de s’occuper
des choses dont on doit) s’abstenir (imu)»; cette famille trés puissante
se donnait pour ancetre le dieu Futotama.

En mandchou, eime- a une signification semblable: ¢«éprouver de
laversion, de I'horreur ou du mépris pour qd.» et il correspond
tout-a-fait bien, phonétiquement parlant, au japonais imi-.

idzu

En japonais archaique, le mot idzu ou ifsu signifiait «¢sacre, saint,
consacré a une divinité»; on appelait, par exemple, itsu-Kashi un chéne
sacre.

Ce mot idzu peut étre rapprodhé, me semble-t-il, des mots mand-
chous enduri «esprit en général, esprit protecteur ou esprit destructeur;
ame, esprit d'un défunt qui devient divin aprés sa mort; génie, in-
telligence extraordinaire»; endurin «<immortel» et enduri-ngge <«divin;



MYTHES DU JAPON ANCIEN 79

tres sage; accompli; éclairé; saint»>. Dans le mot enduri, la terminaison
-ri est sans doute un suffixe du pluriel, gu’'on rencontre d’ailleurs
employé dans des dénominations telles que mafari «aieux,» pluriel de
mafa <«aieul».

La parente entre le manddhou endu(ri) et le japonais idzu apparait
comme tres probable si 'on tient compte de I'existence en turc ouigour
ancien d’'un mot iduk <sacré, saint*>. On notera en outre le parallé-
lisme phonétique qui se montre entre idzu et endu(ri), d’'une part, et
ide- et yende- d’autre part (voir ces mots dans le tableau de corre-
spondances japonaises-altaiques donné plus haut).

miKoto

La locution enduri xutu, en manddou, a le sens de ¢esprits en
géneral, esprits et démons, esprits du ciel et des régions inférieures».
Le mot xufu a plusieurs significations: «I’ame (séparée du corps),
I'ame ou l'esprit d’'une personne aprés sa mort; les manes; esprit
maléfique, démon, diable»; c'est ce dernier sens qui est devenu le
plus courant.

On n’a jamais pu donner d’explication satisfaisante de I’épithete
mikoto qui s’applique en japonais ancien et dans le culte shintoiste
a toutes sortes de divinités, tant bénéfiques que maléfiques; cette épi-
thete est également adjointe aux noms des souverains du Japon de
'époque mythique. Dans le «Nihongi», rédigé en I'an 720, elle est
employée pour qualifier les empereurs jusque vers ’'an 400 de notre
ere et, pour les impératrices, jusque vers I’an 460, c’est-a-dire jusqu’au
début de ce que ’'on considére comme la période vraiment historique.

Selon les philologues japonais, mikoto signifierait «dieu», dans un
sens plus restreint que Kami, mais qui n’est pas précise. Ce mot est
évidemment formé de mi-, qui était un prefixe honorifique trés cou-
rant, que 'on traduit par cauguste» ou <sublime», et de Koto. On
a voulu donner a ce dernier mot, dans le terme composé mi-Koto,



80 JEAN ROMIEUX

le sens de <personne», bien que son acception usuelle soit celle de
¢«chose (abstraite), fait»; sans doute s’est-on basé, pour ce faire, sur
une analogie supposée avec mono «chose (concrete), objet», qui est
parfois employé a la place de hifo <homme, personne», d’une maniére
dépreéciatoire et seulement en parlant de soi-méme ou d’individus
méprisés. Mais c’est 1a une étymologie forcée, que 'on ne saurait
retenir.

Il ne me parait pas impossible que koto, dans le terme miKoto,
ait la méme origine que le manddhou xutu. Nous verrons tout a ’heure
quil y a plusieurs mots Koto en japonais; pour linstant, je ferai
simplement remarquer qu’au point de vue phonétique, la concordance
avec le manddhou xutu serait parfaite: nous avons vu que le japonais
ancien oto «tigre» répond au manddhou utu et d’autre part la gutturale
aspirée x du mandchou, qui n’existe pas en japonais, y est remplacée
le plus souvent par un K.

Si, comme il est probable, la signification primitive du mot xutu,
en mandchou, a été celle d’ «ame, esprit» et en admettant que I’énig-
matique Koto de l'ancien japonais lui soit apparente, I'épithete mi-
Koto appliquée aux divinités et aux empereurs mythiques s’expli-
querait logiquement; elle aurait pu signifier, a 'origine, «l’auguste
esprit».

Bien entendu, cette nouvelle explication du terme mikoto est, elle
aussi, conjecturale. Mais nous allons voir qu’il existe une indication
propre a appuyer sérieusement la conjecture.

Il y a, en japonais, plusieurs mots Koto, lesquels paraissent n’avoir,
a premiere vue, aucun lien de parenté réciproque;

a) un premier mot Kotfo ayant le sens de «chose (abstraite),
fait»;

b) un second mot Koto, archaique, ayant eu le sens de
«parole, mot»;

c) un troisieme mot koto, qui désigne un instrument de
musique a cordes et chevalets, assez analogue a la harpe.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 81

Or, il se trouve qu’a une époque ancienne, «le koto était un
objet indispensable aux sorciers pour faire descendre
les esprits divins».®)

Selon le «Kojiki», écrit en 712, le grand dieu Susanowo est
possesseur, non seulement du «sabre vivant», de I’«arc vivant» et des
«fleches vivantes», mais encore du <«koto-céleste-qui-rend-I'oracle.»
Ces objets lui sont dérobés par Ohokuninushi, un dieu magicien
et médecin. Ce dieu Ohokuninushi joue un role considérable dans
la théogonie shintoiste; 'un des trois temples les plus sacrés du Japon,
celui d’lzumo, lui est consacré. En outre, le fils du dieu Ohokuninushi
et de la déeesse Kamuyatate est un dieu du nom de Kotoshiro-
nushi, nom dans lequel réapparait le mot Koto.®)

Tout ceci montre a I'évidence que pour les anciens Japonais, la
harpe «koto» avait le pouvoir magique de faire descendre les esprits
divins. Rapprodhant ce mot de I'épithete mikoto, au sens jusqu’ici
mystérieux, et du manddou xutu «ame, esprit», ne peut-on pas se
demander si les uns n’expliqueraient pas I'autre? La coincidence est
pour le moins singuliere et, pour ma part, je ne vois que deux inter-
prétations possibles du nom Koto appliqué a la harpe: ou bien cet
instrument a été appelé ainsi parce qu’il était censé posséder un
pouvoir magique, celui de permettre a des humains d’entrer en com-
munication avec les esprits, ou bien — et c’est plus vraisemblable —
ce pouvoir a été attribué a la harpe parce que le nom de celle-ci se
trouvait étre fortuitement identique a celui de I'esprit.

18) Texte tiré de la thése de M. N. Matsumoto, Essai sur la Mythologie japonaise,
Paris, 1928, p. 61.

1) Kotoshironushi. Dans ce nom, shiro peut avoir le sens d’«enclos»,
qu'il a eu antérieurement au sens actuel de «chdteau-forts ; nushi veut dire smaitre»
fou «possesseur». Le nom du dieu signifierait ainsi «Maitre de I’enclos (ou sont en-
ermés) les kofo (harpes magiques)s.



82 JEAN ROMIEUX

Dans les deux alternatives, il faut admettre qu’a une époque tres
reculée, I'«<esprit divin» se nommait Kofo en japonais. L’hypothese
avancée plus haut au sujet de I’épithete mikoto se trouve ainsi bien
pres d’étre confirmée. %°)

ame

Pour désigner le «ciels, le mot japonais le plus généralement
employé dans les anciens textes est ame ou ama; il est difficile de
designer la plus ancienne de ces deux formes: ama se rencontre pres-
que toujours en composition ou en combinaison avec d’autres termes,
par exemple avec la particule -£su, qui donne une acception adjective
au substantif qui la précede et auquel elle semble bien avoir été
agglutinée; en conséquence, il est probable que la priorité revienne a ame.

En manddiou, abka est le mot pour «ciel»; -Ka est une finale de
substantifs fréquemment rencontrée dans cette langue; quant a la
premiere syllabe, -ab-, elle résulte sans doute d’une apocope, la
voyelle a tombant souvent entre deux consonnes quand la seconde
de celles-ci est une gutturale, comme par exemple dans ilxa <fleur»,
pour la forme antérieure ilaxa (de ila- «fleurir, s'épanouir»). Nous
avons donc des raisons de supposer que abka est dérivé d’'une forme
plus ancienne [aba-Ka] et que le radical aba- de ce mot était de
meéme origine que le japonais ame, ama <ciel».

Apercu de la mythologie

Les divinités reconnues par le culte shinto sont extrémement
nombreuses; les plus anciens textes japonais parlent de <huit cent
myriades de dieux» (yaho yorodzu no Kami).

20) Notons encore que des mots apparentés au manddiou xufu se trouvent
dans d’autres langues altaiques, mais avec des significations quelque peu différentes;

ainsi, en mongol, xufuk veut dire «renommée, distinction; caractére sacré»
nature divine; bonheur, bénédictions.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 83

Dans la conception shintoiste, avant le commencement du monde
habité par les hommes, il existait déja un grand nombre de générations
de dieux. La derniere de ces «générations divines» était composeée
du dieu Izanagi et de sa soeur, la déesse Izanami; leur union
donna naissance aux différentes iles de 'archipel japonais, ainsi qu’a
nombre de dieux et de déesses.

Parmi ces derniers, Amaterasu, déesse du soleil, sortit de I'oeil
gauche d’lzanagi, le dieu de la lune, Tsukiyomi, de son oeil droit,
et le dernier né, Susanowo, de son nez. Tandis que le dieu de la
lune ne joue qu'un rdle passager et effacé dans la mythologie japo-
naise, Amaterasu et Susanowo sont au contraire des divinités de
premi¢re importance. C’est de Susanowo que descendrait, a la sixieme
génération, le premier monarque du pays d’lzumo, dans I'ouest du
Japon; Susanowo est d’ailleurs, dans les récits mythologiques, le héros
de toute une série d’aventures qui se déroulent dans cette contrée.

La suite des récits transpose I’action du pays d’lzumo dans I'ile
de Tsukushi (Kyiishyl), puis dans le pays de Yamato, au sud-est
du Japon.

On doit eévidemment considérer la mythologie japonaise comme
un amalgame de légendes et de cultes locaux ou régionaux. Le pro-
fesseur B.-H. Chamberlain, puis, plus récemment, M. N. Matsumoto
se sont efforcés de distinguer les divers éléments dont la fusion a
donné naissance a la religion shintoiste et ils sont parvenus a distin-
guer trois centres de traditions, centres qui ont fourni chacun un
«cycle» de légendes:

a) le centre d'Idzumo, d’ou provient le culte du dieu de
I'eau et du dieu du tonnerre (Susanowo);

b) le centre de Tsukushi (Kytishyt)), qui a transmis les
mythes des tribus maritimes du sud;

c) le centre de Yamato, auquel se rattacherait le culte de
la déesse du soleil (Amaterasu).



84 JEAN ROMIEUX

Nous verrons a la fin de cet exposé ce qu’il faut penser de ces
distinctions.

Noms de divinités

Les dieux et déesses révérés dans le culte shintoiste portent des
noms tres archaiques, dont la signification est souvent obscure; les
. ’ . b ¥, .
interprétations qu'on a données de certains de ces noms sont dans
bien des cas trés vagues et trés incertaines; ce sont des etymologies
approximatives ou méme entierement fantaisistes.

Susanowo no Mikoto

L’'un des principaux mythes que nous ont transmis le «Kojiki», le
«Nihongi» et d’autres textes antiques est celui qui se rattache au dieu
Susanowo no Mikoto. '

Celui-ci nous est représenté comme un dieu ravageur. Chargé par
son pere, le dieu Izanagi, de gouverner la mer?®!), tandis que sa soeur
Amaterasu régnera sur la «plaine céleste» et son frére Tsukiyomi sur
le royaume de la nuit, il ne suit pas 'ordre paternel et passe son
temps a se lamenter.

«Par ses lamentations, il transforma les montagnes verdoyantes en
montagnes arides, dessécha les rivicres et les mers».*®) Le dieu lzanagi
'ayant chassé, il demande et obtient de pouvoir se rendre aupres de
sa soeur. «Il monta donc au ciel et montagnes et rivieres, horriblement
secouées, gronderent: toute la terre trembla.» *)

1) D’aprés le «Kojiki», Susanowo regoit pour mission de régir la mer, tandis
que selon le «Nihongis, il doit gouverner le «<monde», c’est-a-dire la terre. -

22) 25) Textes du «Kojiki» cités et traduits par M. N. Matsumoto dans son
travail de thése intitulé Essai sur la Mythologie japonaise, Paris, 1928, p. 17.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 85

Les mefaits qu’il commet alors dans le ciel sont énumérés lors de
la cérémonie de la Grande Purification: il efface les limites des rizieres,
il comble les fosses, il souille d’excréments le temple dédié a sa soeur
au moment ou l'on y célebre la fete du grain nouveau, il pratique
un trou dans le toit du batiment ou travaillent les divines fileuses et
lance par cette ouverture un cheval écordhé a rebours, de sorte qu'une
des fileuses, épouvantee, se blesse mortellement. Outrée de ces derniers
actes impies, la Déesse du Soleil s’enferme dans la grotte céleste
¢«Ama-no-lhaya» et I'univers est plongé dans les ténebres. Finalement,
les huit cent myriades de dieux décident d’expulser Susanowo du
ciel.

Redescendu sur terre, le dieu Susanowo se conduit plus honora-
blement et accomplit méme des exploits merveilleux.

Bien que le mythe de Susanowo soit tres complexe, ainsi que le
fait remarquer M. N. Matsumoto, il n’en reste pas moins que ce dieu
personnifie tout particulierement les forces dévastatrices de la nature:
la tempéte qui arrache le toit des maisons, I'inondation qui comble
les fossés et efface les limites des rizieres, le vent qui dessedhe les
cultures, les tremblements de terre; ses disputes avec sa soeur, la
déesse du soleil, le font apparaitre également comme un dieu de
I'orage, un dieu-typhon.

Le nom de Susanowo (aussi Sosanowo, par ex. dans le «Nihongi»)
a été expliqué par les commentateurs des premiers textes japonais tels
que le «Kojiki», le «Nihongi», etc. comme formé de susa (voir plus
loin), de -no (une particule génitive) et de wo («méle, homme du sexe
masculin»); susa lui-méme serait une forme tronquée de susabi- (ou
susami-), radical du verbe intransitif susabu (ou susamu), qui veut dire
«augmenter de violence (vent, pluie); aller en se détériorant, en
s’altérant; aller a la ruine; laisser, abandonner» ou de 'ancien verbe
transitif susame- «ruiner, dévaster; abandonner, jeter». Aussi le pro-
fesseur B.-H. Chamberlain et M. Satow ont-ils traduit Susanowo par
¢le male impétueux».



86 JEAN ROMIEUX

Cependant, cette dérivation n’est nullement satisfaisante du point
de vue linguistique, du fait que la particule -no ne saurait guére etre
accolée a une forme verbale, méme tronquée; susa, dans le nom du
dieu, devrait étre un substantif, mais un tel substantif est inconnu.

C’est pourquoi M. Aston, dans sa traduction du <«Nihongi», a
suggére une autre explication; faisant remarquer que Susanowo no
Mikoto, apres son retour sur la terre, séjourne quelque temps en un
lieu de la province d’Idzumo appelé Susa et s’appuyant sur un texte
ancien de I'<ldzumo Fiidoki», il pense que Susanowo est simplement
«le (dieu) male de Susa».

Nous nous trouvons donc en présence de deux explications, I'une
satisfaisante du point de vue sémantique, mais défectueuse du point
de vue grammatical, 'autre acceptable & ce dernier point de vue,
mais tres peu explicite en ce qui concerne le sens.

Par une singuliere coincidence (mais est-ce une co'incider_lce pure
et simple?), on trouve en mandchou une série de verbes dont les
significations s’accordent fort bien avec le caractere et la nature du
dieu japonais Susanowo, tels que nous les représentent les anciens
textes. Ce sont: ‘

susu- (intransitif) «étre désert, désolé (localité); etre négligé,
abandonné; devenir désert» et susubu- (transitif du préce-
dent) «dévaster, ravager; remuer sens dessus dessous; abimer;
ruiner; abattre; enfoncer; briser» —

susu-nggiya- «dévaster, ravager; piller, razzier; causer des
dégats, des dommages a son prochain; dépouiller» —
susu- »étre dispersé, vagabonder (a la suite d’un pillage)» —
sosa- «piller (a la guerre), voler, marauder».

Non seulement le sens de «dévaster, ravager» apparait-il ici plus
clairement que dans le japonais susami-, mais encore trouvons-nous
en manddhou les deux formes susu- et sosa-, qui répondent aux deux
formes du nom du dieu: Susanowo et Sosanowo.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 87

Il n’est donc guere douteux que le manddhou susu-, sosa- soit
apparente au japonais susa- dans le verbe susa-mi- et I’hypothése selon
laquelle le nom du dieu serait en rapport avec ce verbe regagne ainsi
en vraisemblance. ?*)

Ame-no-Udzume no MiKkoto

Lorsque la déesse du soleil, Ama-terasu no Ohokami («<La Grande
Déesse qui illumine le ciel») se fit retirée dans la grotte Ama-no
lhaya, I'univers entier fut plongé dans une nuit sans fin. Alors, les
huit cent myriades de dieux délibérerent en assemblée et adopterent
un stratagéme proposé par I'un d’eux. Tandis que le dieu de la force,
Tadjikarawo, se dissimulait pres de la porte d’entrée de la grotte, une
déesse nommée Ame-no-Udzume monta sur une auge renversee et se
mit a danser.

Bientot prise d’'un délire divin, la danseuse laissa sortir ses seins,
puis tomber l'attache de ses vétements jusqu’a découvrir le bas de son
corps. La-dessus, tous ensemble les dieux éclaterent de rire.

A ce bruit, ne pouvant reésister a la curiosité de voir ce qui se
passait, la déesse du soleil entr’ouvrit la porte de la grotte; deux dieux
lui présenterent alors un immense miroir et comme, de plus en plus
intriguée, elle se pendhait en dehors de la porte, Tadjikarawo no Kami
la saisit par le bras et 'on tendit une corde derriére elle. Grace a
ce stratageme, le monde recouvra la lumiéere du jour.

L’épisode que retrace ce mythe se rapporte évidemment a une
éclipse de soleil. Mais le nom de la danseuse céleste, Ame-no-Udzume
no Mikoto, est reste inexpliqué; ame est «le ciel» et me, dans Udzume,
veut dire «femme, fille, personne de sexe féminin»; quant a udzu, son
sens est enigmatique.

24) Il est tentant, dés lors, de voir en [susa, sosa] un substantif disparu déja
trés anciennement et ayant revétu quelque signification telle que ,ravage” ou
»destruction”.



88 JEAN ROMIEUX

Il y a bien, en japonais, un mot udzu qui signifie «un tourbillon
(dans I’eau)* et un autre qui veut dire «précteux®; on pourrait donc
traduire Ame-no-Udzume soit par «Fille tourbillonnante du Ciel», soit
par «Fille (ou femme) précieuse du Ciel», mais ces interprétations ne
sont guere adéquates a la personnalité de la déesse et n'ont pas été
retenues par les commentateurs.

Comme par hasard, en manddhou, ondo- est le radical d’'un verbe
qui signifie «exécuter une pantomime; faire des mouvements incon-
venants; avoir une conduite honteuse (particulierement au point de
vue sexuel); faire des espiegleries (en parlant d’enfants)».

Cette forme manddhou correspond, phonétiquement, a un [odo]
ou a un [udzu] japonais. D’autre part, la signification que revét le
manddhou ondo- s’applique a merveille a la «danse» de la déesse
Udzume; le texte du «Nihongi» dit en effet: «et se tenant debout
devant la porte de la Grotte-du-Ciel, elle exécuta avec adresse une
danse mimée». M. W. G. Aston, dans sa traduction du «Nihongi»,
indique en note infrapaginale: «This is said to be the origin of the
Kagura or pantomimic dance now performed at Shinto festivals.» %)

Si, comme tout porte a le croire, le manddhou ondo- et le japonais
udzu, dans le nom Udzume, sont apparentés, nous devrions voir en
[udzu] une forme tres ancienne du verbe japonais plus récent odori-
qui veut dire «danser». En méme temps, nous devrions en conclure
que le sens actuel de «danser» est lui aussi relativement récent et
qu'a lorigine, les «danses» japonaises étaient en réalité des panto-
mimes de caractere parfois indécent.

25) W.G. Aston, Nihongi, vol. I, Trans. and Proc. of the Japan Society, London

1896, p. 44, note 4.
Ame no Udzume aurait donc le sens littéral de ,La Danseuse Céleste”, étant

entendu que sa ,danse” consistait en une pantomime.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 89

Ninigi no Mikoto

Le petit-fils de la déesse du Soleil, Ninigi no Mikoto, est lui-méme
I'ancétre a la troisieme génération du premier Empereur du Japon,
Kamu Yamato lharebiko, de son nom sino-japonais Jimmu Tenno;
dans un discours que nous rapporte le «Nihongi», 'Empereur parle
du dieu Ninigi no Mikoto comme de son «ancétre céleste».

Le nom de Ninigi est tres mystérieux et a donné lieu a plusieurs
interprétations; Ki, ici sonorisé en -gi, est un mot archaique auquel
on attribue le sens de «souverain» et qui apparait dans des noms de
divinites, ainsi que dans le terme sumeragi, employé anciennement
pour désigner 'Empereur. Quant a nini, on a voulu y voir un pluriel
par redoublement du mot ancien ni ou nu, <joyau, pierre précieuse»,
de sorte que Ninigi signifierait quelque chose comme <«Souverain de
toutes les pierres précieuses» ou «Souverain tres brillant». Mais rien,
dans ce que la tradition nous a transmis de ce dieu, ne justifie une
semblable derivation.

Les fréres de Ninigi sont, comme lui-méme, des dieux nés du feu
et le mot ho «feu» figure dans leur nom. D’entre eux, c’est Ninigi
qui est choisi pour gouverner le «Pays-central-de-la-plaine-des-roseaux»,
c’est-a-dire le Japon. Le caractere d’ancétre du premier Empereur de
la dynastie régnante est ainsi bien marque.

Pour expliquer le nom de Ninigi, le manddou, pourrait, ici encore,
venir a notre aide. En effet, nous trouvons dans cette langue un verbe
nene- qui veut dire «précéder; étre antérieur; faire qch. avant un autre»;
le participe passé nenexe signifie «antérieur; ancien» et son dérive
nenexe-ngge est pris substantivement dans le sens de «le prédécesseur».

Le nom complet du dieu japonais: Ama-tsu hikone Ho-no Ninigine
no Mikoto, si nous laissons de coté le mot ne qui est obscur?®®),
aurait en conséquence le sens littéral de «Auguste esprit du souverain-
ancétre (ou prédécesseur) (né) du feu, prince du Ciel».

%) ne apparait dans plusieurs noms de divinités, soit comme tel, soit sous la
forme diminutive neKo.



90 JEAN ROMIEUX

Sans vouloir appuyer sur cette derivation, je me risque neanmoins
0y b H
a la proposer, car elle a I'avantage de concorder d’'une facon heu-
reuse et bien inattendue avec le caractére d’ancétre, de prédé-
cesseur du premier Empereur, que la tradition confere a Ninigi no
Mikoto et sur lequel les anciens textes insistent.

Remarques sur les «cycles» de légendes mythologiques

Les noms japonais de divinités pour lesquels j’ai proposé de nou-
velles interprétations basées sur des comparaisons avec des termes
manddchous sont, on 'a vu, tres archaiques et difficilement explicables
par le japonais lui-méme.

Il convient toutefois de remarquer qu’'en ce qui concerne le nom
de la déesse du soleil, le cas est tout different; celui-ci, Ama-terasu,
est aisément compréhensible, méme pour un Japonais contemporain;
si ama (ou ame) pour désigner le ciel n’est guere conservé que dans
le langage poétique ou religieux, ferasu signifie encore aujourd’hui
«éclairer, illuminer».

Ce fait donnerait raison a ceux qui veulent placer le centre du
culte de la deéesse du soleil dans la contrée de Yamato; c’est en
effet de cette région qu’est originaire, en définitive, la langue littéraire
japonaise, et non du pays d’Idzumo ni d’une autre contrée de
I'ouest du Japon, ou se sont perpétués des dialectes qui different
grandement de cette langue.

Il semble cependant qu’on aurait tort d’étre trop exclusif dans ce
domaine de l'origine des cultes dont la fusion a donné naissance a
la mythologie shintbiste. On peut difficilement séparer le culte d’un
dieu-tempéte de celui d’'un dieu-soleil et I'épisode de la pantomime
exécutée par la déesse Udzume lors d’une éclipse de soleil témoi-
gnerait en faveur de cette dualité, puisque son nom, comme celui de
Susanowo et contrairement a celui d’Amaterasu, est de ceux qui ne
se laissent pas, ou a peine, expliquer méme par la langue des premiers
textes japonais.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 91

Il se peut donc qu’il y ait eu a 'origine deux ou plusieurs cultes
régionaux du soleil, dont I'un associ¢ au culte de la tempéte, dans
la region de I'ldzumo, et un autre personnifié par la déesse Amaterasu,
dans celle du Yamato. Nous aurions affaire, dans le cas particulier,
a un compromis entre les cultes populaires de deux régions qui se
sont longtemps disputé la suprématie dans l'ile principale du Japon.

Conclusions

En resume, il semble qu'on puisse retenir de tout ce qui précede
les considérations suivantes:

1°) Au point de vue linguistique, le japonais est une langue de
type altaique, présentant en particulier de nombreux rapports avec le
manddhou (je serais 8 méme de le montrer d’une facon plus détaillée).—

2”) Une seriec de termes se rattachant au culte shintoiste et de
termes revérencieux presentent de grandes analogies dans les deux
langues japonaise et mandchoue. La parenté est évidente entre les
mots pour ¢rendre le culte aux dieux» et pour «s’abstenir de quelque
dhose (pour des motifs rituels)»; elle est tres probable en ce qui con-
cerne les mots pour «se purifier (rituellement), expulser (le démon),
probable dans le cas des mots pour «esprit», pour «ciel» et pour «sacré».—

3%) Divers noms de divinités du panthéon shintoiste, que I'on n’a
pu expliquer d’une maniere satisfaisante par le japonais, pourraient
s’interpréter logiquement et d’une facon conforme aux regles de la
phonétique si on les compare a des mots manddhous. C’est le cas pour
les noms du dieu Susanowo, de la déesse Udzume et du dieu-
empereur Ninigi, trois des principales figures de la théogonie japo-
naise. —

4%) 11 ne semble pas qu'on doive séparer enticrement le culte du
soleil de celui d’'un dieu-tempéte et attribuer le premier exclusivement
au <«cycle» plus récent de Yamato; ces deux cultes ont pu coexister
dans 'ldzumo et méme y étre étroitement associes. '



92 JEAN ROMIEUX

Notice complémentaire

On ne sait presque rien des croyances religieuses ou magiques et
des mythes anciens des Manddous et de leurs ancétres les Ju-tshén
(Dijiirtshit; en sino-japonais Jo-shin, en japonais Ashihase); aucune
étude d’ensemble n’a éte faite sur cet obijet.

Dans le fonds de connaissances tres restreint qui nous est acces-
sible, on peut cependant découvrir de curieuses analogies entre les
coutumes religieuses de ces peuples et celles du shintdisme japonais.

Cest ainsi que I'archéologue japonais Ryuzo Torii a attiré I'attention
sur |'existence, en Manddhourie, de portiques absolument semblables
a ceux qui se voient au Japon devant les temples shintoistes; il a
publié une reproduction d’une photographie prise en 1905 dans un
village manddhou et il ecrit a ce sujet:

«Ce Torii manddhou est flanque a droite et a gauche d’une cloture
en bois; ce qui ne s’observe pas d’ordinaire au Japon, ou les «Torii»
sont toujours isolés.

Il y a cependant deux exceptions a cette regle japonaise; I'une,
au temple «Kasuga Jinja» de Nara; et I'autre, au temple «Shin-gou»
d’Isé, ou les «Torii» de ces temples sont, comme ceux de Manddhourie,
flanqués de palissades, a droite et a gaudhe.

Au point de vue ethnologique, cette particularité nous parait digne
de remarque, parce que ces deux Miya ou temples de Nara et d’lsé
sont, non seulement les plus anciens du Japon, mais sont aussi con-
sidérés avec leurs accessoires comme types, primitifs et invariables des
I'origine, de ce genre de monuments.» %)

D’autre part, citant les pantomimes exécutées devant le souverain
(khan) des 'Dijiirtshit, en présence de I'ambassadeur chinois Hiu
K’ang-tsong en 1124—-1125, pantomimes au cours desquelles des femmes
fardées jonglent avec des miroirs dont elles projettent des éclairs de

®7) R. Torli, Etudes Anthropologiques Les Manddioux in Journal of the College

of Science, Imperial University of Tokyo, vol. XXXVI, Art. 6, 1914 (Explications de
la Plande VII, fig. B).



MYTHES DU JAPON ANCIEN 93

lumiére sur les spectateurs, René Grousset releve 'analogie de cette
scene avec celle dont la deesse japonaise Amaterasu est I’héroine. ¥*)

En effet, le miroir est considéré au Japon comme le symbole méme
de la Déesse du Soleil; les livres scolaires les plus récents prétent
encore a la déesse Amaterasu les paroles suivantes qu’elle aurait
adressées, tout en lui confiant un miroir sacré, a son petit-fils Ninigi
no Mikoto au moment ou il allait descendre dans I'archipel pour le
gouverner: «Ce miroir, considere-le comme étant moi-méme et prends
en grand soin.» Ainsi, la danse au miroir qui se déroulait devant le
khan des Dijiirtshit pourrait trouver son équivalent dans celle que
des danseuses sacrées exécutent dans les grands temples shintoistes
en mémoire d’Amaterasu, la grande déesse du Soleil.

Il serait du plus haut intérét d’entreprendre des recherches com-
paratives plus approfondies sur les cultes anciens de la Manddhourie
et du Japon.

**) René Grousset, L’Empire des Steppes (Bibliothéque Historique, Payot édit.),

Paris 1939, p. 189. L'auteur rattache cette scéne au culte d’une ,déesse de la foudre”,
mais sans appuyer cette hypothése d’aucun argument.






	Mythes du Japon ancien vus à la lumière de la linguistique comparative

