
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 8 (1946)

Artikel: Mythes du Japon ancien vus à la lumière de la linguistique comparative

Autor: Romieux, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mythes du Japon ancien
vus à la lumière de la linguistique comparative

par Jean Romieux

Avant-propos

Au cours d'études entreprises voici nombre d'années déjà sur les

affinités de la langue japonaise et des idiomes dits «altaïques»,
l'existence de rapports étroits entre la première et les seconds m'est apparue
de plus en plus certaine, à mesure que se poursuivaient mes recherches;
le plus oriental de ces idiomes altaïques — la langue mandchoue —

présente, notamment, de nombreuses et troublantes analogies avec le

japonais.

L'objet du présent travail est de montrer que la comparaison de

certaines formes japonaises et des vocables mandchous correspondants

pourrait jeter quelque lumière sur le sens originel de divers noms de

divinités révérées dans le culte «shinto», les termes mandchous ayant
parfois conservé une signification qui s'était déjà plus ou moins
complètement perdue en japonais archaïque.

A ce sujet, je dois préciser qu'en me livrant à des recherches

comparatives sur le japonais, le mandchou et d'autres langues altaïques,

je n'ai eu d'autre objet qu'une étude linguistique. Si je m'écarte ici
de cet objet pour aborder un problème particulier, c'est que les

possibilités d'explication données plus loin, entrevues isolément, une
à une, m'ont paru suffisamment intéressantes pour être rassemblées

et publiées.
Je ne désire pas établir une thèse sur l'origine de la mythologie

japonaise; sans vouloir prouver quoi que ce soit, je me bornerai à

soumettre à la critique des concordances qui m'ont vivement frappé.



64 JEAN ROMIEUX

Aussi longtemps que la parenté des deux langues n'aura pas été

établie — et elle n'est pas admise sans réserves par les linguistes —, il
pourra paraître prématuré de vouloir trouver dans le lexique mandchou

une explication à des noms de divinités qui sont fort anciens

et que l'on a toujours considérés jusqu'ici comme devant être
interprétés par le japonais seul.

C'est pourquoi, afin d'étayer les comparaisons et pour montrer que
les analogies ne sont peut-être pas entièrement fortuites, je me verrai

contraint de faire précéder l'étude de diverses dénominations shin-
tôistes d'un court aperçu linguistique. Le lecteur que ces questions
de langue n'intéressent pas spécialement voudra bien m'en excuser
et il pourra, cas échéant, se borner à prendre connaissance de ce qui
concerne la mythologie.

Aperçu linguistique

II ne saurait être question de nous livrer, en ces pages, à une
étude comparative tant soit peu complète des langues japonaise et

mandchoue; cela exigerait des développements qui dépasseraient de

beaucoup le cadre du présent travail et que je me réserve de donner
ailleurs. Je me propose simplement de montrer, par quelques traits

généraux, puis par un certain nombre d'exemples, que la possibilité
d'une parenté entre les deux idiomes ne saurait être écartée à priori.

Japonais et langues altaïques

Aucun des auteurs qui ont envisagé la question des rapports du

japonais avec d'autres langues ne nie ce fait que la structure de

la langue japonaise ressemble à celle des diverses langues altaïques

comme à un alter ego. Ceux d'entre eux qui ne tiennent pas pour
prouvée l'appartenance du japonais à la famille altaïque et n'attribuent

aucune valeur aux rapprochements lexiques effectués jusqu'ici, ceux-



MYTHES DU JAPON ANCIEN 65

là même s'accordent à reconnaître à la phrase japonaise et à la

grammaire du japonais une structure qui rappelle singulièrement celles

qui sont propres aux langues turques, mongoles et tongouzes.
Ce point semble si bien établi que nous pouvons nous dispenser,

croyons-nous, de l'illustrer d'exemples.
Dans le domaine de la syntaxe, il suffira de rappeler ces deux

règles qui prévalent en japonais aussi bien que dans la famille altaïque:
1°) là où les propositions subordonnées précèdent la proposition

principale;
2°) le verbe se place à la fin de la proposition.
Pour ce qui est de la grammaire, toute une série de procédés

sont communs au japonais et aux langues altaïques; signalons entre
autres les suivants: présence d'un verbe impersonnel positif indiquant
l'existence («y avoir») et d'un verbe impersonnel négatif indiquant la

non-existence («n'y avoir pas»), lesquels possèdent une conjugaison;
plusieurs suffixes peuvent être agglutinés à un seul et même radical
verbal et donner ainsi naissance à des voix, temps et modes variés,

par exemple un parfait négatif du passif; transposition fréquente d'une

voix verbale à une autre, par exemple des transitifs devenant
intransitifs1); des post-positions remplacent nos prépositions et une seule

d'entre elles peut suffire pour une série de mots subordonnés ou
même pour toute une proposition; les degrés de comparaison sont

marqués par un adverbe indiquant l'éloignement («à partir de»); la

formation du pluriel n'est qu'ébauchée.

La phonétique révèle aussi la présence d'un certain nombre de

traits communs à l'altaïque et au japonais, comme l'absence du son

r en position initiale, la grande rareté ou l'absence du son / à la

même position, l'absence du phonème ti, etc.

') pour l'altaïque, v. G. J. Ramstedt in Journal de la Société Finno-Ougrienne,
XXVIII, 3, pp. 3-4 (Zur Verbstammbildungslehre der Mongolisdi-Türkisdien Sprachen),

Helsingfors 1912.



66 JEAN ROMIEUX

En opposition à ce qu'on a appelé la «théorie altaïque» de l'origine
de la langue japonaise, on a élevé diverses objections que, pour ma

part, je ne tiens pas pour concluantes.

L'une des principales réside dans l'inexistence, en japonais, de la

«loi d'harmonisation des voyelles», qui se manifeste à des degrés divers

dans les langues altaïques et aussi dans les idiomes finno-ougriens.
Mais, depuis que Lucien Adam a démontré qu'il s'agissait là d'un
phénomène de développement tardif et que les langues qui le

présentent n'en ont pas toutes été influencées en même temps ni au même

degré, cette objection a perdu beaucoup de sa valeur; au surplus, le

japonais ancien offre quelques traces d'harmonisation des voyelles et
d'assez nombreux exemples d'un phénomène, sinon connexe, tout au

moins parallèle, celui de ('«attraction» ou «uniformation» des voyelles8).

Une autre objection à la «théorie altaïque» de l'origine du japonais

repose sur le fait que les rapproohements lexiques effectués jusqu'à

présent ne sont pas probants ou se sont très souvent avérés fallacieux.

Cependant, si une parenté de lexique entre le japonais et les langues

altaïques n'a pu être établie jusqu'à maintenant, on n'a pas non plus
démontré qu'elle est inexistante; la question reste donc ouverte.

En ce qui concerne le lexique, que l'on admette ou que l'on
nie l'existence d'une telle parenté, il n'en est pas moins certain qu'on

peut facilement citer des mots japonais authentiquement anciens qui
se retrouvent sous des formes très voisines à travers toutes ou presque

toutes les langues altaïques, du mandchou au turc, et cela souvent

aussi en passant par le coréen. On peut par exemple mettre en

parallèle

*) Pour citer des exemples de ce phénomène, nous trouvons en mongol;
oktarghui «clel»> oktorghoi; shidün «dent»> shüdün; ebül «hiver» > übül, etc.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 67

JAPONAIS CORÉEN MANDCHOU MONGOL TURC

taga tongko- toxoro toghori- tangh-"
«cercle, anneau» «être rond» «roue» «tourner sur ¦

soi-même»
«enrouler autour,

encercler»

taba tapai tebeliye- teberi- tshember • le-
«botte, gerbe» «botte (de «entourer «entourer «encercler»

légumes)» des bras» des bras»

kata-3) kut- xatan xatan karl*)
«dur; difficile» «dur, solide, «dur, solide; «dur, solide; «dur; sec; fort;

ferme» violent; fort
(de goût)»

méchant» violent; épais»

ide- untu yende- ündei- udhu°
«sortir de qch., «hauteur, «surglr, s'élever «s'élever, «tas, monceau;

surgir; élévation hors de qch.» se faire voir colline»
apparaître» de terrain» hors de qch.»

kagi gôk-soib) goxon *) ghoxa
«crochet; clef» «crampon de fer, «crochet, «petit crochet;

crochet» crampon» hameçon»

ugi- uxû- uxu- üngür-9
«creuser, percer, «évider, creuser» «fouir; déterrer;; «faire trouer»

perforer» excaver; ciseler»> (comme subst.:
«caverne»)

muki- mexu- bükü-, bügei- buk-

«se tourner vers «se courber, «se pencher, «plier; courber;
qch.; s'incliner s'incliner, s'incliner, entortiller»

contre qch.» se pencher» se courber»

3) Dans ce travail, les verbes et adjectifs Japonais (et altaïques, s'il y a lieu
de le faire) seront donnés sous la forme radicale, c'est-à-dire sous la forme qui
est employée comme «base» pour la composition et la dérivation. Pour le Japonais,
l'orthographe adoptée se conforme à celle de l'écriture syllabique des Kana. -

Les mots turcs affectés du signe (°) sont tirés de l'ancienne langue ouïgour,
les autres de la langue turque occidentale moderne. -

*) Le son turc rendu par ï est une voyelle sourde, d'articulation postérieure,
analogue au bl du russe et au y du polonais. —

6) soi, en coréen, veut dire «fer». -
8) le signe x est employé dans ce travail pour transcrire la gutturale forte

que la plupart des auteurs rendent par un X grec (x du russe). -



68 JEAN ROMIEUX

JAPONAIS

musu-bi-

«lier, nouer (une
ceinture, etc.) ;

former, donner
naissance à qch.»

suive
«bout, fin, extrémité;

fins bouts des
branches d'un

arbre»

kusa-

«puant, fétide»

COREEN MANDCHOU MONGOL

bûse-le-

TURC

bozfoso-mi-
«mettre une «mettre une ceinture; «la taille»

ceinture» enrouler»

sube-xe shub-xu süwri'
«petite pointe; fin «pointu, aigu» «pointu, aigu»

bout d'une branche ;

pointe de la barbe»

kushu-le- küshi-gün
«se sentir mal à «dégoûtant,
l'aise; ressentir repoussant»

du dégoût»

kus-
«vomir»

Il serait aisé de multiplier de semblables parallélismes. En eux-
mêmes, cependant, ils ne signifient pas grand' chose; il faudrait pouvoir
analyser chacune des formes de chacun des idiomes, en retracer
l'histoire, montrer qu'il ne s'agit pas, dans le cas du japonais, de mots

empruntés; or, il est évident que cela nous entraînerait beaucoup trop
loin. Aussi bien, en donnant les dix exemples ci-dessus, tirés de bon
nombre d'autres, n'ai-je pas prétendu fournir une preuve quelconque
de parenté; je ne l'ai fait qu'à titre d'indication, dans le but de faire

voir qu'il existe une possibilité d'affinités lexiques entre le japonais,
d'une part, et les langues altaïques, d'autre part, et que le coréen est

peut-être apparenté jusqu'à un certain point à l'une et aux autres.

Japonais et mandchou

On trouvera probablement singulier que je prétende comparer au

japonais, langue dont nous possédons de nombreux textes remontant
au 8ème siècle de notre ère et quelques-uns plus anciens, une langue
telle que le mandchou, qui n'a été écrite qu'à partir du début du



MYTHES DU JAPON ANCIEN 69

17ëme siècle et dont le vocabulaire renferme de très nombreux mots
empruntés aux idiomes des peuples voisins de la Mandchourie, aux
langues mongoles en particulier, sans parler du chinois.

Je vais donc essayer de justifier de mon mieux, dans la place
restreinte que je dois m'assigner, ce fait pour moi très évident que
les deux langues présentent nombre de traits communs et un
indiscutable «air de parenté». Plutôt que de se laisser impressionner par
la divergence chronologique qui existe entre le japonais ancien et un
idiome presque moderne comme le mandchou, il est préférable d'examiner
les faits; ces derniers sont plus éloquents que les idées préconçues.

Tout d'abord, il convient de remarquer que si le mandchou est

généralement rangé par les linguistes parmi les langues tongouzes,
ce classement n'est pas admis sans réserves par le plus grand
connaisseur contemporain de ces idiomes, M. Shirokogoroff; \) cet auteur
écrit ce qui suit:

«Tout bien considéré, il est impossible, du point de vue ethnographique, de
considérer les Mandchous comme un groupe «toungouze». La même conclusion
peut être tirée de l'étude de leur langue. C'est pourquoi, comme quelques autres
auteurs, j'incline à les séparer de la masse principale du tronc toungouze pour
en faire un complexe ethnique particulier des Toungouzes méridionaux. Et pourtant,

je ne présume même pas qu'ils soient d'origine toungouze.»

En effet, sur nombre de points importants, le mandchou s'écarte

tellement des idiomes du groupe tongouze qu'on doit le considérer,

sinon comme une langue à part, tout au moins comme un rameau
méridional qui se serait détaché de bonne heure de ce groupe.

Ainsi, au point de vue phonétique, le mandchou est beaucoup

plus simple que n'importe quelle langue tongouze; il ne possède pas
le son ü très fréquent dans ces langues, ni leur i d'articulation postérieure

(analogue au ï turc); il ne tolère pas, en position terminale,
des consonnes telles que -k, -l, -r, etc., que l'on rencontre chez elles

*) S. M. Shirokogoroff, Social Organization of the Manchus, Shanghai, 1924,

Supplementary Note VIII, pp. 171-172.



70 JEAN ROM'EUX

si fréquemment à cette place; il n'admet que parcimonieusement les

juxtapositions de consonnes si courantes en tongouze.
En ce qui concerne la grammaire, bornons-nous à signaler

l'inexistence, en mandchou, des suffixes possessifs du nom et des

suffixes pronominaux du verbe, d'emploi constant dans les langues

tongouzes.
Sur tous ces points, le mandchou se comporte sensiblement comme

le japonais, tandis que les idiomes tongouzes concordent curieusement

avec les langues turques. Chose encore plus singulière, la phonétique
du mandchou est bien plus proche de celle du japonais que de celle

du coréen; ce dernier idiome possède une variété de sons
considérablement plus étendue que ses voisins de l'est et de l'ouest.

Sans entrer dans des détails à ce sujet, relevons toutefois la
concordance presque parfaite des voyelles en mandchou et en japonais:

JAPONAIS i e a o u Ü8)

MANDCHOU i e9) a o u û10)

Passons maintenant à un court examen comparatif de la morphologie

des deux langues.
Les particules ou post-positions servant à marquer le régime des

noms offrent certaines similitudes.

Le japonais possède une post-position ha, actuellement prononcée

wa (avec w bilabial), qui sert à isoler le substantif ou le pronom qui
la précède, et que l'on traduit généralement par «quant à» ou

8) Nous rendons ainsi le son u sourd et fugitif, d'articulation médiane, qui
apparaît dans des mots tels que tsuki «lune», matsu «pin», suki «agréable
etc. -

9) L' e mandchou est encore plus ouvert que l'e japonais, qui l'est déjà un
peu plus que Y e aigu du français; on pourrait le transcrire par à. Après une
labiale, il prend souvent le son d'un o bref et sourd. -

10) Le son que nous transcrivons ici par u, comme l'ont fait Radloff et Zaha-
roff, est le 6 de von der Gabelentz et de Lucien Adam. Le Dr. Grünzel fait
remarquer que c'est plutôt un u d'articulation médiane qu'une voyelle longue
(Entwurf einer vergleichenden Grammatik der altaisdien Sprachen, Leipzig, 1895, p. 14).



MYTHES DU JAPON ANCIEN 71

par «ce que» en français; étymologiquement, cette post-position
remonte au substantif archaïque ha11), qui avait le sens de «chose,

fait»; cette origine transparaît encore dans le style poétique, qui a
conservé mainte forme vieillie, par exemple dans des locutions comme
yuki no shiroki wa gin no gotoshi «la blancheur de la neige est comme
de l'argent (gin)», où shiroki est un adjectif qui veut dire «blanc»;

ici, shiroki wa signifie littéralement «ce qui est blanc», c'est-à-dire
«la blancheur».

En mandchou, ba n'est pas employé comme post-position, il est

vrai, mais il a conservé les sens primitif de «chose» (dans les termes

abstraits); par exemple, adjike est un adjectif qui veut dire «petit»
et adjike ba signifie «la petitesse» ou, littéralement, «ce qui est petit,
le fait d'être petit». Au surplus, un élément semblable se rencontre
en coréen et en turc ouïgour, de sorte qu'on peut comparer

JAPONAIS ANCIEN CORÉEN MANDCHOU TURC ANCIEN
(OUIGOUR)

ha pa ba ma
«chose», «ce que; «chose», «ce que» «chose» «quant à; en particulier»

quant à» (dans les termes
abstraits)

Pour marquer le régime direct (accusatif), le japonais se sert de

la post-position wo1*); par exemple: meshi wo taberu «manger du riz»;
l'équivalent mandchou de cette post-position est be, qui correspond
fort bien, phonétiquement, au wo du japonais; d'autant mieux que
dans un dialecte du nord-est de l'île principale du Japon (dialecte

qui offre des affinités certaines avec d'autres dialectes de l'ouest de

u) Plusieurs auteurs ont soutenu que le h initial du japonais moderne
dériverait d'un p archaïque par l'intermédiaire d'un / bilabial; ce n'est toutefois pas
démontré et le professeur B.-H. Chamberlain tenait seulement pour certain que
le h actuel a été précédé d'un / bilabial analogue à celui qui subsiste dans des
dialectes de l'ouest du Japon.

12) Le professeur B.-H. Chamberlain, suivi par M. Sansom, a cru pouvoir
dériver la post-position vo d'une ancienne exclamation wo !; mais il semble bien
que ce soit là confondre deux éléments absolument distincts. —



72 JEAN ROMIEUX

la même île), ba est employé à la place de wo comme particule de

l'accusatif.
Les désinences verbables des deux langues présentent plus d'une

similitude.
C'est ainsi que l'ancien japonais avait un passé de l'indicatif en

-ki, alors que le mandchou a le même passé en -ke ou -xe; la seule

différence est qu'en mandchou, cette désinence obéit à la loi
d'harmonisation et peut prendre en conséquence les formes -ka, -xa, -ko,

-xo selon la nature de la voyelle du radical qui la précède; à ce

propos, il est intéressant de noter que l'on trouve encore dans quelques

dialectes japonais actuels des vestiges d'un passé en -ka13).

Le mode concessif se marque en japonais par l'adjonction à une
forme pleine du verbe ou à une forme gérondive de l'adverbe mo

«encore; aussi; même».

En mandchou, le concessif se forme en ajoutant une particule be

à la forme conditionelle du verbe. Ici encore, be correspond
phonétiquement très bien au mo du japonais; cela d'autant mieux qu'un
élément wo, dans cette dernière langue, peut être employé pour le

concessif; cet élément et l'adverbe mo pourraient avoir été identiques
à l'origine; j'emprunte à la grammaire de Sansom les exemples

suivants u) :
sake aru mo sakana nashi

«bien qu'il y ait du vin de riz, il n'y a pas de mets (à manger avec)»

ame furu wo kasa nashi ni idzu
«bien qu'il pleuve, il sort sans couvre-chef».

En japonais archaïque, l'impératif prohibitif se marquait par une
particule négative na placée avant le verbe à la forme de suspension
et par une particule exclamative so placée après ce même verbe: na

yuki so! «ne va pas!»; il est raisonnable de penser que cette seconde

18) Voir G. B. Sansom, An historical Grammar of Japanese, Oxford, 1928, p. 184.

u) Sansom, 1. c, p. 199.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 73

particule a été employée également, à une époque encore plus ancienne,

pour marquer l'impératif affirmatif.
Or, une particule so, su est employée en mandchou de la même

manière: o so! «sois!» (o-est le radical du verbe o-mbi «être, devenir»),
bai su! «cherche», «demande!», etc. Un élément tout semblable se

retrouve en coréen (so) et en turc ancien (shu, shü, tshu, tshü): käl
shü! «viens!».

Dans le domaine du vocabulaire, les concordances entre les

deux langues sont nombreuses et significatives.
Les noms de deux céréales au moins sont visiblement apparentés.

Ainsi, I'«orge» est mugi en japonais et mudji en mandchou; or, dans

cette dernière langue, les sons que l'écriture rend par ki et gi étant
prononcés respectivement tshi et dji, on peut admettre que mudji
dérive d'une forme plus ancienne [mugi]15) identique à celle du

japonais. Il n'est pas sans intérêt, à ce propos, de faire remarquer
que le dialecte loutchouan (langue des îles Ryû-kyû, au sud du Japon)
transforme régulièrement les sons ki et gi en tshi et dji tout comme
le mandchou et que le nom loutchouan de l'«orge» est mudji, identique

au nom mandchou Que la palatalisation devant l'i soit
intervenue en Mandchourie et aux îles Ryû-kyû et que la forme japonaise

avec gutturale sonore mugi soit plus archaïque, cela n'est guère douteux
si l'on tient compte des noms apparentés en mongol et en turc
(bughudai, bughday)16).

Le millet à panicules est kibi ou kimi en japonais, nom qui équivaut

phonétiquement au mandchou xife qui désigne la même plante.
Un autre fait qui me paraît significatif est l'analogie des noms du

«tigre» en japonais et en manchou. Dans la première de ces langues,

on trouve torà dans ce sens déjà dans les plus anciens textes; en

outre, on rencontre également dans un ancien livre le mot oto pour

16) Les formes placées entre crochets [ ] sont des formes conjecturales.
16) Il est par contre bien difficile de rapprocher le coréen m i 1 «orge» du japonais

mugi et du mandchou mudji.



74 JEAN ROMIEUX

«tigre». En mandchou, tarfu est l'un des noms du tigre et targan
veut dire «un petit tigre», «un jeune tigre», -gan étant dans ce dernier

mot un suffixe diminutif comme dans biragan «ruisseau», de bira,
«rivière» ; nous avons donc un élément tar- comparable, phonétiquement,

au torà du japonais. D'autre part, utu est un autre nom mandchou

du tigre, qui correspond pleinement au japonais oto.
Les concordances entre les noms du «tigre» dans les deux langues

sont fort curieuses, si l'on tient compte du fait que cet animal n'a

pas existé au Japon durant la période historique, tandis qu'il vit
encore aussi bien en Corée qu'en Mandchourie; or, les noms coréens

du tigre ne montrent aucune ressemblance, même lointaine, avec les

dénominations japonaises et mandchoues. 11 faudrait donc admettre,

soit que le japonais ancien ait emprunté torà et oto au mandchou

ancien (ce qui est une impossibilité étant donné l'absence, à cette

époque, de toute relation entre les peuples parlant ces langues), soit
qu'il les ait tirées de formes coréennes très analogues, qui auraient
disparu par la suite, soit enfin que le souvenir de l'animal terrifiant
qu'est le tigre ait subsisté au Japon depuis une époque très reculée

et que les noms qui s'y attachaient se soient perpétués dans la
tradition.

Pour terminer cet examen comparatif, je voudrais montrer encore

que les concordances entre les deux langues sont parfois renforcées

par un parallélisme qui est certainement très frappant. Un de ces cas

de parallélisme est, par exemple, le suivant:

a) japonais moto «base; origine, point de départ; source;
cause première»

mandchou feten «base; origine; élément; fond»

b) japonais modori- «retourner à son point de départ, revenir;
aller en arrière, rétrograder»

mandchou bedere- «revenir; repartir; se retirer»



MYTHES DU JAPON ANCIEN 75

c) japonais modoro (mot ancien, synonyme de madara) «bariolé,

tigré»
mandchou bederi- «rayé, tigré, bariolé».

(ngge)

Dans les trois exemples ci-dessus, nous avons l'équivalence o du

japonais — e du mandchou (prononcé ö après une labiale); dans le

premier exemple, nous avons t du japonais t du mandchou; dans
les deux derniers exemples, d interne du japonais d interne du
mandchou. La seule divergence consiste en ce que dans l'un des

exemples, le m initial du japonais correspond à un / bilabial en mandchou,

tandis que dans les deux autres il correspond à la labiale b;

on avouera qu'il n'y a pas là de quoi dénier toute valeur à ces

comparaisons.

Termes religieux et termes révérencieux

Tandis que j'étudiais la langue mandchoue, j'ai été plus d'une fois

surpris de l'analogie que je rencontrais entre certains mots de cette

langue et des termes japonais propres au culte shintôiste; non seulement

la forme des mots que j'étais ainsi amené à rapprocher les uns
des autres était phonétiquement voisine, mais le sens de ces mots
s'avérait identique ou pour le moins fort semblable.

Il n'est pas sans intérêt, me semble-t-il, d'exposer ici avec quelques

détails ce qu'un examen comparatif des deux idiomes peut nous
révéler au sujet de termes employés d'aussi longue date et aussi

couramment dans le culte shintôiste que le sont matsuri, harahi, imi,

mikoto, ame.



76 JEAN ROMIEUX

matsuri

Le verbe japonais matsuri-, qui a le sens primitif de «rendre le

culte aux dieux; leur offrir des sacrifices» et a pris par la suite la

signification plus générale de «célébrer une fête (shintôiste)» se laisse

rapprocher du verbe mandchou wetshe-, qui veut dire «offrir un sacrifice

aux dieux, leur apporter des offrandes».
Le mot japonais matsuri- est déjà fréquemment employé dans les

textes les plus anciens, il semble dériver d'une forme antérieure di-
syllabique telle que [matshi-J; car il était coutume d'allonger les verbes

à sens honorifique ou révérencieux en leur ajoutant des terminaisons

comme -ri (de ari- «être»), shi- («faire»), -ahi- («s'accorder; se

rencontrer»), etc., afin de les rendre encore plus solennels; de nos jours

encore, le verbe auxiliaire de politesse masuru est employé à la place
de l'habituel masu lorsque l'on veut témoigner une déférence toute
spéciale à son interlocuteur.

Puisque nous mentionnons le verbe auxiliaire masu (forme radicale

mashi-11), qui est si couramment usité en japonais dans les phrases
de politesse: ki-masu «je viens» (en langage révérencieux), de ki-
«venir», il convient de remarquer que l'origine de cette locution ne

peut s'expliquer clairement par le japonais lui-même; il y a bien, dans

cette langue, un autre verbe masu (forme radicale mashi-), mais les

sens de ce dernier: «augmenter; compléter; surpasser; exceller» ne

nous aident guère à comprendre celui de l'auxiliaire honorifique masu.

Or, en mandchou, il existe un verbe wesi-, qui signifie «monter,
s'élever», mais aussi «présenter (une requête, un rapport, etc.) au

souverain»; la forme causative de ce verbe a les mêmes sens, mais

transitifs: wesimbu- «faire monter, élever; présenter au souverain». Du

") Dans ce travail, les verbes japonais et mandchous sont donnés sous la
forme radicale, c'est-à-dire, pour le japonais, sous la forme de suspension identique

à celle qui sert à la dérivation ou bien à la formation d'un nom verbal,
pour le mandchou, sous la forme servant à la dérivation verbale.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 77

coup, le sens primitif probable du japonais mashi- s'éclaire; ce pourrait

bien avoir été «élever vers un supérieur, lui présenter
respectueusement quelque chose».

En effet, on emploie de même, dans le langage révérencieux, le

verbe ageru (forme radical age-) «faire monter, élever» ou des verbes

composés renfermant ce dernier. Inversement, lorsqu'on veut marquer
qu'on est honoré d'avoir reçu une faveur de la part d'une personne
considérée comme étant de rang supérieur, on se sert du verbe

kudasari-, qui dérive de kudari- «descendre», avec un allongement
honorifique du genre de ceux que nous avons mentionnés plus haut
à propos de matsuri-; littéralement, kudasari- signifie quelque chose

comme «avoir fait (la faveur) de condescendre».

Dans le langage révérencieux, l'emploie de tels termes se conçoit
aisément au figuré: celui qui veut présenter une chose à son supérieur
élève cette chose vers lui, et le supérieur, en donnant une chose à

son inférieur, abaisse cette chose vers lui.
Le parallélisme entre les termes japonais et mandchous est de

nouveau ici très frappant:

JAPONAIS MANDCHOU

[matshi-J > matsuri- wetshe-

«offrir un sacrifice aux dieux» «offrir un sacrifice aux dieux»

mashi-, verbe auxiliaire de wesi-

politesse (dont le sens primitif «s'élever, monter; présenter au sou-
est obscur) verain»

wesimbu- «faire monter, élever;
présenter au souverain».

harahi

Le verbe japonais harahi- signifie «expulser, chasser (les démons,
les impuretés)» et «se purifier de crimes ou de souillures par une
cérémonie religieuse»; ce mot est employé dans le culte shintôiste



78 JEAN ROMIEUX

depuis une antiquité reculée. Comme substantif verbal, harahi désigne

notamment la cérémonie de la «purification»; la «Grande Purification»

(Oho-harahi) avait lieu, dans l'ancien temps, le dernier jour de juin
et de décembre, à la porte sud du palais impérial. Littéralement, harahi

signifie «expulsion».
En mandchou, le verbe falabu- a le même sens que le japonais

harahi-: «expulser; exiler» et il lui correspond d'une façon parfaite

au point de vue phonétique; l'équivalent mandchou du substantif

verbal japonais harahi est falabun «expulsion; exil».

imi

Le verbe japonais imi- signifie «éprouver de l'aversion pour quelque

chose» et «s'abstenir de quelque chose, l'éviter comme impur»; il
est tout spécialement employé dans le culte shintôiste. Comme
substantif verbal, imi veut dire «abstention rituelle, action de se purifier
en s'abstenant de choses impures». Dans l'ancien temps, l'une des

deux familles chargées du culte à la cour impériale portait le nom de

Imbe, qui dérive de [ImubeJ, littéralement «clan (chargé de s'occuper
des choses dont on doit) s'abstenir (imu)» ; cette famille très puissante

se donnait pour ancêtre le dieu Futotama.

En mandchou, eime- a une signification semblable: «éprouver de

l'aversion, de l'horreur ou du mépris pour qdi.» et il correspond
tout-à-fait bien, phonétiquement parlant, au japonais imi-.

idzu

En japonais archaïque, le mot idzu ou itsu signifiait «sacré, saint,

consacré à une divinité» ; on appelait, par exemple, itsu-kashi un chêne

sacré.

Ce mot idzu peut être rapproché, me semble-t-il, des mots mandchous

enduri «esprit en général, esprit protecteur ou esprit destructeur;

âme, esprit d'un défunt qui devient divin après sa mort; génie,

intelligence extraordinaire»; endurin «immortel» et enduri-ngge «divin;



MYTHES DU JAPON ANCIEN 79

très sage; accompli; éclairé; saint». Dans le mot enduri, la terminaison
-ri est sans doute un suffixe du pluriel, qu'on rencontre d'ailleurs
employé dans des dénominations telles que mafari «aïeux,» pluriel de

mafa «aïeul».

La parenté entre le mandchou endu(ri) et le japonais idzu apparaît

comme très probable si l'on tient compte de l'existence en turc ouïgour
ancien d'un mot ïduk «sacré, saint». On notera en outre le parallélisme

phonétique qui se montre entre idzu et endu(ri), d'une part, et
ide- et yende- d'autre part (voir ces mots dans le tableau de

correspondances japonaises-altaïques donné plus haut).

mikoto

La locution enduri xutu, en mandchou, a le sens de «esprits en

général, esprits et démons, esprits du ciel et des régions inférieures».

Le mot xutu a plusieurs significations: «l'âme (séparée du corps),
l'âme ou l'esprit d'une personne après sa mort; les mânes; esprit
maléfique, démon, diable»; c'est ce dernier sens qui est devenu le

plus courant.
On n'a jamais pu donner d'explication satisfaisante de l'épithète

mikoto qui s'applique en japonais ancien et dans le culte shintôiste
à toutes sortes de divinités, tant bénéfiques que maléfiques; cette épi-
thète est également adjointe aux noms des souverains du Japon de

l'époque mythique. Dans le «Nihongi», rédigé en l'an 720, elle est

employée pour qualifier les empereurs jusque vers l'an 400 de notre
ère et, pour les impératrices, jusque vers l'an 460, c'est-à-dire jusqu'au
début de ce que l'on considère comme la période vraiment historique.

Selon les philologues japonais, mikoto signifierait «dieu», dans un
sens plus restreint que kami, mais qui n'est pas précisé. Ce mot est

évidemment formé de mi-, qui était un préfixe honorifique très

courant, que l'on traduit par «auguste» ou «sublime», et de koto. On
a voulu donner à ce dernier mot, dans le terme composé mi-koto,



80 JEAN ROMIEUX

le sens de «personne», bien que son acception usuelle soit celle de

«chose (abstraite), fait»; sans doute s'est-on basé, pour ce faire, sur

une analogie supposée avec mono «chose (concrète), objet», qui est

parfois employé à la place de hito «homme, personne», d'une manière

dépréciatoire et seulement en parlant de soi-même ou d'individus
méprisés. Mais c'est là une étymologie forcée, que l'on ne saurait

retenir.
Il ne me paraît pas impossible que koto, dans le terme mikoto,

ait la même origine que le mandchou xutu. Nous verrons tout à l'heure

qu'il y a plusieurs mots koto en japonais; pour l'instant, je ferai

simplement remarquer qu'au point de vue phonétique, la concordance

avec le mandchou xutu serait parfaite : nous avons vu que le japonais
ancien oto «tigre» répond au mandchou utu et d'autre part la gutturale

aspirée x du mandchou, qui n'existe pas en japonais, y est remplacée
le plus souvent par un k.

Si, comme il est probable, la signification primitive du mot xutu,
en mandchou, a été celle d'«âme, esprit» et en admettant que l'énig-
matique koto de l'ancien japonais lui soit apparenté, l'épithète
mikoto appliquée aux divinités et aux empereurs mythiques s'expliquerait

logiquement; elle aurait pu signifier, à l'origine, «l'auguste

esprit».
Bien entendu, cette nouvelle explication du terme mikoto est, elle

aussi, conjecturale. Mais nous allons voir qu'il existe une indication

propre à appuyer sérieusement la conjecture.
Il y a, en japonais, plusieurs mots koto, lesquels paraissent n'avoir,

à première vue, aucun lien de parenté réciproque ;

a) un premier mot koto ayant le sens de «chose (abstraite),

fait»;
b) un second mot koto, archaïque, ayant eu le sens de

«parole, mot»;
c) un troisième mot koto, qui désigne un instrument de

musique à cordes et chevalets, assez analogue à la harpe.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 81

Or, il se trouve qu'à une époque ancienne, «le koto était un
objet indispensable aux sorciers pour faire descendre
les esprits divins».18)

Selon le «Kojiki», écrit en 712, le grand dieu Susanowo est

possesseur, non seulement du «sabre vivant», de l'«arc vivant» et des

«flèches vivantes», mais encore du «koto-céleste-qui-rend-1'oracle.»
Ces objets lui sont dérobés par Ohokuninushi, un dieu magicien
et médecin. Ce dieu Ohokuninushi joue un rôle considérable dans
la théogonie shintôiste; l'un des trois temples les plus sacrés du Japon,
celui d'Izumo, lui est consacré. En outre, le fils du dieu Ohokuninushi
et de la déesse Kamuyatate est un dieu du nom de Kotoshiro-
nushi, nom dans lequel réapparaît le mot koto.19)

Tout ceci montre à l'évidence que pour les anciens Japonais, la

harpe «koto» avait le pouvoir magique de faire descendre les esprits
divins. Rapprochant ce mot de l'épithète mikoto, au sens jusqu'ici
mystérieux, et du mandchou xutu «âme, esprit», ne peut-on pas se

demander si les uns n'expliqueraient pas l'autre? La coïncidence est

pour le moins singulière et, pour ma part, je ne vois que deux
interprétations possibles du nom koto appliqué à la harpe: ou bien cet

instrument a été appelé ainsi parce qu'il était censé posséder un
pouvoir magique, celui de permettre à des humains d'entrer en
communication avec les esprits, ou bien — et c'est plus vraisemblable —

ce pouvoir a été attribué à la harpe parce que le nom de celle-ci se

trouvait être fortuitement identique à celui de l'esprit.

18) Texte tiré de la thèse de M. N. Matsumoto, Essai sur la Mythologie japonaise,
Paris, 1928, p. 61.

") Kotoshironushi. Dans ce nom, shiro peut avoir le sens d'«enclos»,
qu'il a eu antérieurement au sens actuel de «château-fort»; nushi veut dire «maître»
fou «possesseur». Le nom du dieu signifierait ainsi «Maître de l'enclos (où sont en-
ermés) les koto (harpes magiques)».



82 JEAN ROMIEUX

Dans les deux alternatives, il faut admettre qu'à une époque très

reculée, l'«esprit divin» se nommait koto en japonais. L'hypothèse
avancée plus haut au sujet de l'épithète mikoto se trouve ainsi bien

près d'être confirmée.20)

ante

Pour désigner le «ciel», le mot japonais le plus généralement

employé dans les anciens textes est ame ou ama; il est difficile de

désigner la plus ancienne de ces deux formes: ama se rencontre presque

toujours en composition ou en combinaison avec d'autres termes,

par exemple avec la particule -tsu, qui donne une acception adjective

au substantif qui la précède et auquel elle semble bien avoir été

agglutinée; en conséquence, il est probable que la priorité revienne à ame.

En mandchou, abka est le mot pour «ciel»; -ka est une finale de

substantifs fréquemment rencontrée dans cette langue; quant à la

première syllabe, -ab-, elle résulte sans doute d'une apocope, la

voyelle a tombant souvent entre deux consonnes quand la seconde

de celles-ci est une gutturale, comme par exemple dans ilxa «fleur»,

pour la forme antérieure ilaxa (de ila- «fleurir, s'épanouir»). Nous

avons donc des raisons de supposer que abka est dérivé d'une forme

plus ancienne [aba-kaj et que le radical aba- de ce mot était de

même origine que le japonais ame, ama «ciel».

Aperçu de la mythologie

Les divinités reconnues par le culte shinto sont extrêmement

nombreuses; les plus anciens textes japonais parlent de «huit cent
myriades de dieux» (yaho yorodzu no kamt).

20) Notons encore que des mots apparentés au mandchou xutu se trouvent
dans d'autres langues altaïques, mais avec des significations quelque peu différentes ;

ainsi, en mongol, xutuk veut dire «renommée, distinction; caractère sacré»
nature divine; bonheur, bénédiction».



MYTHES DU JAPON ANCIEN 83

Dans la conception shintôiste, avant le commencement du monde
habité par les hommes, il existait déjà un grand nombre de générations
de dieux. La dernière de ces «générations divines» était composée
du dieu Izanagi et de sa soeur, la déesse Izanami; leur union
donna naissance aux différentes îles de l'archipel japonais, ainsi qu'à
nombre de dieux et de déesses.

Parmi ces derniers, Amaterasu, déesse du soleil, sortit de l'oeil
gauche d'Izanagi, le dieu de la lune, Tsukiyomi, de son oeil droit,
et le dernier né, Susanowo, de sonnez. Tandis que le dieu delà
lune ne joue qu'un rôle passager et effacé dans la mythologie
japonaise, Amaterasu et Susanowo sont au contraire des divinités de

première importance. C'est de Susanowo que descendrait, à la sixième

génération, le premier monarque du pays d'Izumo, dans l'ouest du

Japon; Susanowo est d'ailleurs, dans les récits mythologiques, le héros

de toute une série d'aventures qui se déroulent dans cette contrée.
La suite des récits transpose l'action du pays d'Izumo dans l'île

de Tsukushi (Kyûshyû), puis dans le pays de Yamato, au sud-est

du Japon.

On doit évidemment considérer la mythologie japonaise comme

un amalgame de légendes et de cultes locaux ou régionaux. Le
professeur B.-H. Chamberlain, puis, plus récemment, M. N. Matsumoto

se sont efforcés de distinguer les divers éléments dont la fusion a

donné naissance à la religion shintôiste et ils sont parvenus à distinguer

trois centres de traditions, centres qui ont fourni chacun un
«cycle» de légendes:

a) le centre d'Idzumo, d'où provient le culte du dieu de

l'eau et du dieu du tonnerre (Susanowo);
b) le centre de Tsukushi (Kyûshyû), qui a transmis les

mythes des tribus maritimes du sud;

c) le centre de Y a m a t o, auquel se rattacherait le culte de

la déesse du soleil (Amaterasu).



84 JEAN ROMIEUX

Nous verrons à la fin de cet exposé ce qu'il faut penser de ces

distinctions.

Noms de divinités

Les dieux et déesses révérés dans le culte shintôiste portent des

noms très archaïques, dont la signification est souvent obscure; les

interprétations qu'on a données de certains de ces noms sont dans

bien des cas très vagues et très incertaines; ce sont des etymologies

approximatives ou même entièrement fantaisistes.

Susanowo no Mikoto

L'un des principaux mythes que nous ont transmis le «Kojiki», le

«Nihongi» et d'autres textes antiques est celui qui se rattache au dieu
Susanowo no Mikoto.

Celui-ci nous est représenté comme un dieu ravageur. Chargé par
son père, le dieu Izanagi, de gouverner la mer21), tandis que sa soeur
Amaterasu régnera sur la «plaine céleste» et son frère Tsukiyomi sur
le royaume de la nuit, il ne suit pas l'ordre paternel et passe son

temps à se lamenter.

«Par ses lamentations, il transforma les montagnes verdoyantes en

montagnes arides, dessécha les rivières et les mers».22) Le dieu Izanagi

l'ayant chassé, il demande et obtient de pouvoir se rendre auprès de

sa soeur. «Il monta donc au ciel et montagnes et rivières, horriblement

secouées, grondèrent: toute la terre trembla.»23)

21) D'après le «Kojiki», Susanowo reçoit pour mission de régir la mer, tandis
que selon le «Nihongi», il doit gouverner le «monde», c'est-à-dire la terre. —

**) **) Textes du «Kojiki» cités et traduits par M. N. Matsumoto dans son
travail de thèse Intitulé Essai sur la Mythologie japonaise, Paris, 1928, p. 17.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 85

Les méfaits qu'il commet alors dans le ciel sont énumérés lors de

la cérémonie de la Grande Purification: il efface les limites des rizières,
il comble les fossés, il souille d'excréments le temple dédié à sa soeur
au moment où l'on y célèbre la fête du grain nouveau, il pratique
un trou dans le toit du bâtiment où travaillent les divines fileuses et
lance par cette ouverture un cheval écorché à rebours, de sorte qu'une
des fileuses, épouvantée, se blesse mortellement. Outrée de ces derniers

actes impies, la Déesse du Soleil s'enferme dans la grotte céleste

«Ama-no-Ihaya» et l'univers est plongé dans les ténèbres. Finalement,
les huit cent myriades de dieux décident d'expulser Susanowo du
ciel.

Redescendu sur terre, le dieu Susanowo se conduit plus honorablement

et accomplit même des exploits merveilleux.
Bien que le mythe de Susanowo soit très complexe, ainsi que le

fait remarquer M. N. Matsumoto, il n'en reste pas moins que ce dieu

personnifie tout particulièrement les forces dévastatrices de la nature:
la tempête qui arrache le toit des maisons, l'inondation qui comble
les fossés et efface les limites des rizières, le vent qui dessèche les

cultures, les tremblements de terre; ses disputes avec sa soeur, la

déesse du soleil, le font apparaître également comme un dieu de

l'orage, un dieu-typhon.
Le nom de Susanowo (aussi Sosanowo, par ex. dans le «Nihongi»)

a été expliqué par les commentateurs des premiers textes japonais tels

que le «Kojiki», le «Nihongi», etc. comme formé de susa (voir plus

loin), de -no (une particule genitive) et de wo («mâle, homme du sexe

masculin»); susa lui-même serait une forme tronquée de susabi- (ou

susami-), radical du verbe intransitif susabu (ou susamu), qui veut dire

«augmenter de violence (vent, pluie); aller en se détériorant, en

s'altérant; aller à la ruine; laisser, abandonner» ou de l'ancien verbe

transitif susame- «ruiner, dévaster; abandonner, jeter». Aussi le

professeur B.-H. Chamberlain et M. Satow ont-ils traduit Susanowo par
«le mâle impétueux».



86 JEAN ROMIEUX

Cependant, cette dérivation n'est nullement satisfaisante du point
de vue linguistique, du fait que la particule -no ne saurait guère être
accolée à une forme verbale, même tronquée; susa, dans le nom du

dieu, devrait être un substantif, mais un tel substantif est inconnu.
C'est pourquoi M. Aston, dans sa traduction du «Nihongi», a

suggéré une autre explication; faisant remarquer que Susanowo no
Mikoto, après son retour sur la terre, séjourne quelque temps en un
lieu de la province d'Idzumo appelé Susa et s'appuyant sur un texte
ancien de l'«Idzumo Fûdoki», il pense que Susanowo est simplement
«le (dieu) mâle de Susa».

Nous nous trouvons donc en présence de deux explications, l'une
satisfaisante du point de vue sémantique, mais défectueuse du point
de vue grammatical, l'autre acceptable à ce dernier point de vue,
mais très peu explicite en ce qui concerne le sens.

Par une singulière coïncidence (mais est-ce une coïncidence pure
et simple?), on trouve en mandchou une série de verbes dont les

significations s'accordent fort bien avec le caractère et la nature du
dieu japonais Susanowo, tels que nous les représentent les anciens

textes. Ce sont:

susu- (intransitif) «être désert, désolé (localité); être négligé,

abandonné; devenir désert» et susubu- (transitif du précédent)

«dévaster, ravager; remuer sens dessus dessous; abîmer;

ruiner; abattre; enfoncer; briser» —

susu-nggiya- «dévaster, ravager; piller, razzier; causer des

dégâts, des dommages à son prochain; dépouiller» —

susu- »être dispersé, vagabonder (à la suite d'un pillage)» —

sosa- «piller (à la guerre), voler, marauder».

Non seulement le sens de «dévaster, ravager» apparaît-il ici plus
clairement que dans le japonais susami-, mais encore trouvons-nous

en mandchou les deux formes susu- et sosa-, qui répondent aux deux
formes du nom du dieu: Susanowo et Sosanowo.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 87

H n'est donc guère douteux que le mandchou susu-, sosa- soit
apparenté au japonais susa- dans le verbe susa-mi- et l'hypothèse selon

laquelle le nom du dieu serait en rapport avec ce verbe regagne ainsi

en vraisemblance.2*)

Ame-no-Udzume no Mikoto

Lorsque la déesse du soleil, Ama-terasu no Ohokami («La Grande
Déesse qui illumine le ciel») se fût retirée dans la grotte Ama-no
Ihaya, l'univers entier fut plongé dans une nuit sans fin. Alors, les

huit cent myriades de dieux délibérèrent en assemblée et adoptèrent

un stratagème proposé par l'un d'eux. Tandis que le dieu de la force,
Tadjikarawo, se dissimulait près de la porte d'entrée de la grotte, une
déesse nommée Ame-no-Udzume monta sur une auge renversée et se

mit à danser.

Bientôt prise d'un délire divin, la danseuse laissa sortir ses seins,

puis tomber l'attache de ses vêtements jusqu'à découvrir le bas de son

corps. Là-dessus, tous ensemble les dieux éclatèrent de rire.
A ce bruit, ne pouvant résister à la curiosité de voir ce qui se

passait, la déesse du soleil entr'ouvrit la porte de la grotte; deux dieux
lui présentèrent alors un immense miroir et comme, de plus en plus

intriguée, elle se penchait en dehors de la porte, Tadjikarawo no Kami
la saisit par le bras et l'on tendit une corde derrière elle. Grâce à

ce stratagème, le monde recouvra la lumière du jour.
L'épisode que retrace ce mythe se rapporte évidemment à une

éclipse de soleil. Mais le nom de la danseuse céleste, Ame-no-Udzume

no Mikoto, est resté inexpliqué; ame est «le ciel» et me, dans Udzume,

veut dire «femme, fille, personne de sexe féminin» ; quant à udzu, son

sens est énigmatique.

") Il est tentant, dès lors, de voir en [susa, sosa] un substantif disparu déjà
très anciennement et ayant revêtu quelque signification telle que „ravage" ou
„destruction".



88 JEAN ROMIEUX

Il y a bien, en japonais, un mot udzu qui signifie «un tourbillon
(dans l'eau)» et un autre qui veut dire «précieux»; on pourrait donc
traduire Ame-no-Udzume soit par «Fille tourbillonnante du Ciel», soit

par «Fille (ou femme) précieuse du Ciel», mais ces interprétations ne
sont guère adéquates à la personnalité de la déesse et n'ont pas été

retenues par les commentateurs.
Comme par hasard, en mandchou, ondo- est le radical d'un verbe

qui signifie «exécuter une pantomime; faire des mouvements
inconvenants; avoir une conduite honteuse (particulièrement au point de

vue sexuel); faire des espiègleries (en parlant d'enfants)».
Cette forme mandchou correspond, phonétiquement, à un [odo]

ou à un [udzu] japonais. D'autre part, la signification que revêt le

mandchou ondo- s'applique à merveille à la «danse» de la déesse

Udzume; le texte du «Nihongi» dit en effet: «et se tenant debout
devant la porte de la Grotte-du-Ciel, elle exécuta avec adresse une
danse mimée». M. W. G. Aston, dans sa traduction du «Nihongi»,
indique en note infrapaginale: «This is said to be the origin of the

Kagura or pantomimic dance now performed at Shinto festivals.»25)

Si, comme tout porte à le croire, le mandchou ondo- et le japonais
udzu, dans le nom Udzume, sont apparentés, nous devrions voir en
[udzu] une forme très ancienne du verbe japonais plus récent odori-
qui veut dire «danser». En même temps, nous devrions en conclure

que le sens actuel de «danser» est lui aussi relativement récent et
qu'à l'origine, les «danses» japonaises étaient en réalité des pantomimes

de caractère parfois indécent.

26) W. G. Aston, Nihongi, vol. I, Trans, and Proc. of the Japan Society, London
1896, p. 44, note 4.

Ame no Udzume aurait donc le sens littéral de „La Danseuse Céleste", étant
entendu que sa „danse" consistait en une pantomime.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 89

Ninigi no Mikoto
Le petit-fils de la déesse du Soleil, Ninigi no Mikoto, est lui-même

l'ancêtre à la troisième génération du premier Empereur du Japon,
Kamu Yamato Iharebiko, de son nom sino-japonais Jimmu Tennô;
dans un discours que nous rapporte le «Nihongi», l'Empereur parle
du dieu Ninigi no Mikoto comme de son «ancêtre céleste».

Le nom de Ninigi est très mystérieux et a donné lieu à plusieurs

interprétations; ki, ici sonorisé en -gi, est un mot archaïque auquel

on attribue le sens de «souverain» et qui apparaît dans des noms de

divinités, ainsi que dans le terme sumeragi, employé anciennement

pour désigner l'Empereur. Quant à nini, on a voulu y voir un pluriel

par redoublement du mot ancien ni ou nu, «joyau, pierre précieuse»,
de sorte que Ninigi signifierait quelque chose comme «Souverain de

toutes les pierres précieuses» ou «Souverain très brillant». Mais rien,
dans ce que la tradition nous a transmis de ce dieu, ne justifie une
semblable dérivation.

Les frères de Ninigi sont, comme lui-même, des dieux nés du feu

et le mot ho «feu» figure dans leur nom. D'entre eux, c'est Ninigi
qui est choisi pour gouverner le «Pays-central-de-la-plaine-des-roseaux»,
c'est-à-dire le Japon. Le caractère d'ancêtre du premier Empereur de

la dynastie régnante est ainsi bien marqué.
Pour expliquer le nom de Ninigi, le mandchou, pourrait, ici encore,

venir à notre aide. En effet, nous trouvons dans cette langue un verbe

nene- qui veut dire «précéder; être antérieur; faire qch. avant un autre»;
le participe passé nenexe signifie «antérieur; ancien» et son dérivé

nenexe-ngge est pris substantivement dans le sens de «le prédécesseur».

Le nom complet du dieu japonais: Ama-tsu hikone Ho-no Ninigine
no Mikoto, si nous laissons de côté le mot ne qui est obscur20),

aurait en conséquence le sens littéral de «Auguste esprit du souverain-
ancêtre (ou prédécesseur) (né) du feu, prince du Ciel».

2e) ne apparaît dans plusieurs noms de divinités, soit comme tel, soit sous la
forme diminutive neko.



90 JEAN ROMIEUX

Sans vouloir appuyer sur cette dérivation, je me risque néanmoins
à la proposer, car elle a l'avantage de concorder d'une façon
heureuse et bien inattendue avec le caractère d'ancêtre, de

prédécesseur du premier Empereur, que la tradition confère à Ninigi no
Mikoto et sur lequel les anciens textes insistent.

Remarques sur les «cycles» de légendes mythologiques

Les noms japonais de divinités pour lesquels j'ai proposé de
nouvelles interprétations basées sur des comparaisons avec des termes
mandchous sont, on l'a vu, très archaïques et difficilement explicables

par le japonais lui-même.

Il convient toutefois de remarquer qu'en ce qui concerne le nom
de la déesse du soleil, le cas est tout différent; celui-ci, Ama-terasu,

est aisément compréhensible, même pour un Japonais contemporain;
si ama (ou ame) pour désigner le ciel n'est guère conservé que dans

le langage poétique ou religieux, terasu signifie encore aujourd'hui
«éclairer, illuminer».

Ce fait donnerait raison à ceux qui veulent placer le centre du
culte de la déesse du soleil dans la contrée de Yamato; c'est en
effet de cette région qu'est originaire, en définitive, la langue littéraire

japonaise, et non du pays d'Idzumo ni d'une autre contrée de

l'ouest du Japon, où se sont perpétués des dialectes qui diffèrent

grandement de cette langue.

II semble cependant qu'on aurait tort d'être trop exclusif dans ce

domaine de l'origine des cultes dont la fusion à donné naissance à

la mythologie shintôiste. On peut difficilement séparer le culte d'un

dieu-tempête de celui d'un dieu-soleil et l'épisode de la pantomime
exécutée par la déesse Udzume lors d'une éclipse de soleil

témoignerait en faveur de cette dualité, puisque son nom, comme celui de

Susanowo et contrairement à celui d'Amaterasu, est de ceux qui ne

se laissent pas, ou à peine, expliquer même par la langue des premiers
textes japonais.



MYTHES DU JAPON ANCIEN 91

II se peut donc qu'il y ait eu à l'origine deux ou plusieurs cultes

régionaux du soleil, dont l'un associé au culte de la tempête, dans

la région de lidzumo, et un autre personnifié par la déesse Amaterasu,
dans celle du Yamato. Nous aurions affaire, dans le cas particulier,
à un compromis entre les cultes populaires de deux régions qui se

sont longtemps disputé la suprématie dans l'île principale du Japon.

Conclusions

En résumé, il semble qu'on puisse retenir de tout ce qui précède
les considérations suivantes:

1°) Au point de vue linguistique, le japonais est une langue de

type altaïque, présentant en particulier de nombreux rapports avec le

mandchou (je serais à même de le montrer d'une façon plus détaillée).—

2°) Une série de termes se rattachant au culte shintôiste et de

termes révérencieux présentent de grandes analogies dans les deux

langues japonaise et mandchoue. La parenté est évidente entre les

mots pour «rendre le culte aux dieux» et pour «s'abstenir de quelque
chose (pour des motifs rituels)»; elle est très probable en ce qui
concerne les mots pour «se purifier (rituellement), expulser (le démon),
probable dans le cas des mots pour «esprit», pour «ciel» et pour «sacré»,—

3°) Divers noms de divinités du panthéon shintôiste, que l'on n'a

pu expliquer d'une manière satisfaisante par le japonais, pourraient
s'interpréter logiquement et d'une façon conforme aux règles de la

phonétique si on les compare à des mots mandchous. C'est le cas pour
les noms du dieu Susanowo, de la déesse Udzume et du dieu-

empereur Ninigi, trois des principales figures de la théogonie
japonaise. —

4°) Il ne semble pas qu'on doive séparer entièrement le culte du
soleil de celui d'un dieu-tempête et attribuer le premier exclusivement

au «cycle» plus récent de Yamato; ces deux cultes ont pu coexister
dans l'Idzumo et même y être étroitement associés.



92 JEAN ROMIEUX

Notice complémentaire

On ne sait presque rien des croyances religieuses ou magiques et
des mythes anciens des Mandchous et de leurs ancêtres les Ju-tshên

(Djürtshät; en sino-japonais Jo-shin, en japonais Ashihase); aucune
étude d'ensemble n'a été faite sur cet objet.

Dans le fonds de connaissances très restreint qui nous est accessible,

on peut cependant découvrir de curieuses analogies entre les

coutumes religieuses de ces peuples et celles du shintôïsme japonais.
C'est ainsi que l'archéologue japonais Ryûzô Torii a attiré l'attention

sur l'existence, en Mandchourie, de portiques absolument semblables

à ceux qui se voient au Japon devant les temples shintoïstes; il a

publié une reproduction d'une photographie prise en 1905 dans un
village mandchou et il écrit à ce sujet:

«Ce Torii mandchou est flanqué à droite et à gauche d'une clôture

en bois; ce qui ne s'observe pas d'ordinaire au Japon, où les «Torii»

sont toujours isolés.
11 y a cependant deux exceptions à cette règle japonaise; l'une,

au temple «Kasuga Jinja» de Nara; et l'autre, au temple «Shin-gou»
d'Isé, où les «Torii» de ces temples sont, comme ceux de Mandchourie,
flanqués de palissades, à droite et à gauche.

Au point de vue ethnologique, cette particularité nous paraît digne
de remarque, parce que ces deux Miya ou temples de Nara et d'Isé

sont, non seulement les plus anciens du Japon, mais sont aussi
considérés avec leurs accessoires comme types, primitifs et invariables dès

l'origine, de ce genre de monuments.»27)

D'autre part, citant les pantomimes exécutées devant le souverain
(khan) des 'Djürtshät, en présence de l'ambassadeur chinois Hiu
K'ang-tsong en 1124—1125, pantomimes au cours desquelles des femmes

fardées jonglent avec des miroirs dont elles projettent des éclairs^de

") R. Torii, Etudes Anthropologiques Les Manddioux in Journal of the College
of Science, Imperial University of Tokyo, vol. XXXVI, Art. 6, 1914 (Explications de
la Planche VII, fig. B).



MYTHES DU JAPON ANCIEN 93

lumière sur les spectateurs, René Grousset relève l'analogie de cette
scène avec celle dont la déesse japonaise Amaterasu est l'héroïne.28)

En effet, le miroir est considéré au Japon comme le symbole même

de la Déesse du Soleil; les livres scolaires les plus récents prêtent

encore à la déesse Amaterasu les paroles suivantes qu'elle aurait
adressées, tout en lui confiant un miroir sacré, à son petit-fils Ninigi
no Mikoto au moment où il allait descendre dans l'archipel pour le

gouverner: «Ce miroir, considère-le comme étant moi-même et prends

en grand soin.» Ainsi, la danse au miroir qui se déroulait devant le

khan des Djürtshät pourrait trouver son équivalent dans celle que
des danseuses sacrées exécutent dans les grands temples shintoïstes

en mémoire d'Amaterasu, la grande déesse du Soleil.
11 serait du plus haut intérêt d'entreprendre des recherches

comparatives plus approfondies sur les cultes anciens de la Mandchourie

et du Japon.

28) René Grousset, L'Empire des Steppes (Bibliothèque Historique, Payot édit.),
Paris 1939, p. 189. L'auteur rattache cette scène au culte d'une „déesse de la foudre",
mais sans appuyer cette hypothèse d'aucun argument.




	Mythes du Japon ancien vus à la lumière de la linguistique comparative

