Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur
Band: 8 (1946)

Artikel: Ein chinesischer Sozialreformer : Mo Ti

Autor: Attenhofer, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fin dhinesischer Sozialreformer: Mo Ti

Nadh einem Vortrag?)
von A. Attenhofer

Wenn ich zum Gegenstand den dinesischen Sozialreformer, eher
noch Utopisten gewiihlt habe, so bilde ich mir gar nicht ein, Neues
bieten zu kénnen. Ich kann nur hoffen, durch die Art der Darstellung
vielleicht zu eigener Besdhiftigung mit dem seltsamen, unbedingt
bedeutenden Manne, vor allem aber auch mit den Problemen anzu-
regen, denen alle Utopien gewidmet sind.

Figenartig und bezeichnend ist es bereits, wie China benannt wurde,
»Reich der Mitte”, ,,das, was unter dem Himmel ist”. Diese Ausdriidke
gehen in das graue Altertum zuriidk, in jene Zeiten, da noch fast jedes
Volk sich als Mittelpunkt der Welt empfand, geographisch oder mindestens
geistig, und auf die umliegenden Vélker als auf ,Barbaren” hinabsah?).
Soweit wir zuriidkzugehen vermégen in der Gesdhichte Chinas, stehen
an der Spitze der Staaten Einzelherrscher, Fiirsten, Konige, Kaiser.
Fin Einheitsstaat ist China nicht immer gewesen', wenn aber, dann
machte der oberste Herrscher Anspruch auf den Titel ,Himmelssohn”,
woraus erhellt, daf} Staat- und Weltordnung, sagen wir mit Vorsicht
»irdische und himmlische Ordnung” als irgendwie verbunden betrachtet
wurden. ,Himmel und Erde” ist die Bezeichnung fiir die Gesamtheit
aller herrschenden und wirkenden Krifte, der Ausdrudk einer Welt-
anschauung, die annimmt, dafl im Grunde alles auf alles wirke, die
Storung des einen unbedingt eine Stérung des andern nadh sich ziehe®).

) Von der S.G.F.O.K. im Oktober 1945 in Ziirich und Bern veranstaltet.

) Also darf man diese Bezeichnungen den Chinesen durchaus nidt, wie das
wohl schon geschehen, als Ausdrudk einer nur bei ihnen zu findenden Selbstober-
schitzung anrechnen.

%) Audh das ist nichts typish Chinesisches, sondern Ausdrudk einer Weltauf-
fassung, wie wir sie im ,magischen” Weltbild aller primitiven Voblker finden.



30 A. ATTENHOFER

Je weiter wir in der Zeit zuriidkgehen, um so unsicherer ist unser
Wissen. Fiir China ist das nicht zuletzt auch darin begriindet, daf} die
uns vorliegende ilteste Literatur durch die Redaktion von Vertretern
einer ganz bestimmten Welt- und Staatsauffassung hindurch gegangen,
durdch die der Anhiinger des K onfuzius (551-479). Es ergibt sich folgen-
des Bild, dem wir uns zunidhst zuwenden miissen. Denn wer Reformen
verstehen will, muf8 zunidchst wissen, was denn an zu Reformierendem
da war. Konfuzius, der sich selbst auch nur als Reformer betrachtet
hat, findet die Ideale, die er neu beleben will, in der Chou-Zeit, die
in der Regel von 1122—255 gerechnet wird. Konfuzius aber ist fiir die
Folgezeit mafigebend geworden; alle andern Auffassungen, an denen
es durchaus nicht fehlte, mufiten das Feld riumen. Der bedeutendste
Apostel des Konfuzianismus wiederum war Meng-tse (372-289);
durch ihn vor allem ist die Lehre des Meisters zur herrschenden
geworden. Sein Hauptthema ist die rechte Regierung des Staates. In
erster Linie kommt das Volk, dem gegeniiber der Herrscher zuriidktritt.
Das Volk hat sogar das Redht, einen ungeredhten Fiirsten zu beseitigen.
Mensdhenliebe und Redtlichkeit mufl der Fiirst vor allem beweisen.
Voraussetzung fiir alle hoheren Bestrebungen aber ist die Befriedigung
der natiirlichen Lebensbediirfnisse des Volkes. Widhtig ist die sorg-
faltige Pflege der Landwirtschaft. Der Besteuerung ist besonders Auf-
merksamkeit zu schenken. Das niederste Maf} der Besteuerung ist der
Zehnten. Fiir das Land empfiehlt Meng-tse das tiberlieferte Neunfelder-
system?). Der Fiirst soll milde sein in der Anwendung der Gesetze.
Fiir Alte, Witwen, Waisen, Kinderlose soll der Staat unterstiitzend Sorge
tragen. Durdh staatlich gewihrten Unterricht sind die fiinf , Beziehungen”
zu pflegen zwischen: Fltern und Kindern, ilterem und jiingerem Bruder,

) Zum ,Neunfeldersystem” meint Birket-Smith: ,Die altdinesische Boden-
ordnung, fsing-t'ien, mit ihrer Aufteilung des Bodens in neun Lose um einen ge-
meinsamen Brunnen, wovon acht den Bauern zufielen und das neunte von ihnen
fur den Lehensherrn gemeinschaftlich bebaut wurde, war moglicherweise nie viel
mehr als ein gesellshaftsphilosophischer Wunschtraum” (Birket-Smith, Gesdhichte
der Kultur, Ziurich 1946).



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 31

Mann und Frau, Fiirst und Untertan, Freund und Freund. Den Mittel-
punkt aller sozialen Beziehungen bildet die Familie, womit die Grof3-
familie gemeint ist. Die , Menschenliebe” aber ist nicht etwa bedingungslos
und allgemein. ,Nur der mit Mensdenliebe Versehene kann die Menschen
richtig lieben und — hassen”, heifit es im ,Lun-yii”, einem Werke, das
die Gespriche des Konfuzius mit seinen Schiilern wiedergeben will und
im ganzen sicher zuverlissig ist. Im ,, Tao-te-king” des Lao-tse aber
steht das Wort: ,, Vergilt Hafl mit Giite!” Dodch Konfuzius wendet ein:
», Womit willst du dann Giite vergelten? Vergilt Hafl mit Geredhtigkeit
und Giite mit Giite!” Hier setzt nun der Reformer ein, dem dieser
Aufsatz gewidmet ist.

Wenn wir Mo Ti — auch Mei Ti oder Mo-tse bzw. Mei-tse, d. h.
Meister Mo bzw. Mei (latinisiert: Micius) genannt — als Sozialreformer
bezeichnen, miissen wir uns zunidhst dem so vieldeutigen und viel mifl-
brauchten Wort ,sozial” etwas zuwenden. Da das Wort auf das
lateinische societas zuriidkgeht, das ,,Gesellschaft” bedeutet, so muf} es
sich bei Mo Ti um einen Versuch zur Umgestaltung des gesellschaftlichen
Lebens handeln. Zwei Hauptgebiete dieses Lebens aber sind das
Religios-Sittliche und das Wirtschaftlich-Politische. Auf beiden Gebieten
sind im alten China Reformen vorgesdhlagen, zum Teil auch in die
Praxis umzusetzen versucht worden. Ein Sozialreformer, der ausging
vom Wirtschaftlichen, war Wang A n-shi (1021-1086). Dem Religios-
Ethischen zugewandt ist Mo Ti, der wohl im 5. Jahrhunderts a.C.,
vielleicht zwischen 480 und 400, also ungefihr in der Zeit des viel
bekannteren Lao-tse gelebt hat. Ueber sein Leben wissen wir wenig.
Er stammte aus dem Staate Lu, der Heimat des Konfuzius. Diesen
hat er nicht mehr gekannt, seine Lehre heftig bekdmpft. Fr sdheint,
nach kurzer Beamtentitigkeit, ein unruhiges Wanderleben gefiihrt zu
haben. Wie Konfuzius fand er zwar grofien Anklang, aber niemanden,
der den Versuch wagen wollte, seine Grundsitze in die Praxis umzusetzen.

Als echter Wanderprediger hat Mo-Ti selbst wohl nichts geschrieben.

Seine Lehren aber sind uns erhalten in dem Werk, das seinen Namen



32 A. ATTENHOFER

trigt®). In der Mitte seiner Schiiler, denen er seine Gedanken entwidkelt
hatte, hat sich dieses Werk gebildet, in dem Edhtes und Unechtes oft
nicht leicht zu scheiden ist. Daf} sein Werk vor der Verfolgung durch

die strengen Konfuzianer erhalten geblieben, verdanken wir jedenfalls
dem Umstand, daf} es, freilich ganz zu unredt, von den Taoisten in
den Kanon ihrer Sdiriften aufgenommen worden ist. Der widhtigste
Teil des Werkes ist wohl bald nach dem Tode des Meisters aufge-
zeichnet worden.

Die Lehren Mo Ti’s beruhen auf drei Grundbegriffen einer wohl-
entwidkelten metaphysisch-religiosen Weltanschauung. Diese drei Grund-
begriffe sind: der Himmel, die Geister, das Schidksal. Ob Mo Ti mehr
religioser Verkiinder oder mehr Philosoph gewesen, dariiber laf3t sich
in guten Treuen streiten®). Mag man mehr dies, mehr jenes annehmen,
wir kénnen nicht zweifeln, dafl Mo Ti ein innerlich iiberzeugter, glaubiger
und frommer Mann gewesen.

Betrachten wir den ersten Grundstein, auf den Mo Ti seine Gebidude
griindet: den Himmel. Als echter Reformator, nicht Revolutionir, kniipft
Mo Ti an Vergangenes an. Aber wihrend Konfuzius seine Ideale in
der schon hodh entwidkelten, oft fast iiberfeinerten Chou-Zeit findet,
sucht Mo Ti die seinen in der viel weiter zuriidkliegenden, manchmal
noch primitiv anmutenden Zeit der alten Klassiker, des ,,Shi-king” und
des ,Shu-king”. Schon da finden wir ein héchstes Wesen, das ,der
Herrscher in der Hohe” (Shang-ti) genannt wird. Die genaue Bedeutung
des Wortes ist ungemein umstritten. Mandhes spricht dafiir, daf} er als

5) Mo Ti ist von Alfred Forke ins Deutsche tibersetzt worden: Mé Ti, des Sozial-
ethikers und seiner Sdhiiler philosophische Werke, Berlin 1922. Eine jingere Ueber-
setzung und Darstellung ist in englischer Sprache erschienen: Y. P. Mei, Motse,
2 Biande, London 1929/34. Einzelne Abschnitte wurden frither ibersetzt von Legge,
Faber, von der Gabelentz, de Harlez.

%) In China wie in Indien sind diese Begriffe selten scharf zu trennen, da eine
wissenschaftliche Forschung rein um der abstrakten wissensdaftlichen Erkenntnis
willen kaum vorkommt, sondern immer die praktische Abzielung den Gedankengang
beherrscht und lenkt.



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 33

reine ,Madt” irgendweldher Art, mandhes dafiir, dafl er doch auch
schon als Person aufgefafit wurde. Fest steht, dafl Kofuzius den Stand-
punkt, Shang-ti sei ein personliches Wesen, ablehnte, dafl Mo Ti an
ihm festhielt”). Ihm ist der Himmel nicht nur das Himmelsgewélbe mit
den Gestirnen, sondern ein anthropomorphes, menschenihnliches Wesen,
das die Guten liebt und die Bosen hafit, das erkennt, was in der Welt
vorgeht, und dem entsprechend regiert. Der Himmel spendet dem
Mensdhen Licht, Nahrung, alles Gute. Die Welt ist sein Figentum und
soll nicht durch Zwietracht gestort werden. Daher sollen alle Menschen
sich lieben und helfen, nicht aber sich hassen und schidigen. Mo Ti
versucht, im Gegensatz zu Konfuzius, der seine Lehren einfach als
lapidare Dogmen hinstellt, logische Beweise, die wir wohl als hodhst
unvollkommen empfinden, die wir aber dod als den Beginn einer
wissenschaftlichen Entwidklung in der Denkgesdhicdhte Chinashodh werten
miissen. Woher wissen wir, dafl die Mensdchen sich lieben sollen? Weil
der Himmel selbst alle Menschen liebt und ihnen hilft. Woher wissen
wir dies? Weil er alle Menschen in seiner Macht hat und sie alle ernihrt.
,Alle Staaten, grofle und kleine ohne Unterschied, sind Stitten des
Himmels, und alle Mensdhen, jung und alt, vornehm und gering, sind
seine Kinder”, sagt Mo Ti. Der Himmel ist das edelste und weiseste
Wesen, dem niemand auf Erden gleidhkommt. Er regiert die Menschen
mit Wohlwollen und Geredhtigkeit, und diese Tugenden miissen daher
auch die Grundlagen der Staatsregierung sein. Der Himmel gibt denen
Gliidk, die ihre Mitmensdhen lieben ; den Uebeltitern schidkt er Ungliidk.
Man kann ihm nicht entfliechen. Das Sprichwort sagt: , Wie hell scheint

™ Im Lun-yii, der wohl zuverlissigsten Quelle fiir die Lehre des Konfuzius,
findet sich der Name ,Shang-ti” freilich nicht, sondern nur der Ausdrudk Tien, ,der
Himmel”. Ueber das Verhiltnis der beiden Bezeichnungen #duflert sich S6derblom
ausfihrlich in seinem ausgezeichneten Werke Das Werden des Gottesglaubens,
Leipzig 1926, S. 188 ff. Ueber den ,T’ien” sagt Konfuzius im Lun-yi, XVII, 19:
»Redet der Himmel etwa? Die vier Jahreszeiten gehen ihren Gang, alle Kreatur
wird hervorgebradt, - redet der Himmel etwa? (Wilh. Grube in: Bertholet, Religions-

geschichtliches Lesebudh, 1. Aufl., Triibingen 1908). Wir diirfen daraus wohl schlielen,
dal Konfuzius die Auffassung des Himmels als Person ablehnt.



34 A. ATTENHOFER

die Sonne! Wie kann, wer ein Verbrechen begeht, vor ihr entflichen?
Das heifit, dafl es keinen Zufluchtsort gibt. Dem Himmel gegeniiber
gibt es kein Waldtal, keinen dunkeln, verborgenen, menschenleeren
Ort, sondern sein Licht sieht alles”, lautet eine Textstelle.

Eine Mittelstellung zwischen dem Himmel und den Menschen nehmen
die Geister ein, wobei darunter Gespenster, Ahnen, aber auch die
Geister der Natur, der Berge, Fliisse usw. verstanden sind. Offenbar
war zur Zeit Mo Ti's der Glaube an ein Fortleben nach dem Tode
weithin, besonders audh in der Schule der Konfuzianer, stark umstritten,
wenn nicht ginzlich gescawunden®). Wieder versucht Mo Ti zu beweisen:
viele Einzelne, aber auch ganze Gruppen zugleich, haben Geister gesehen.
Geister- und Spukgesdhichten aus alter Zeit, an denen China, und zwar
manchmal an entziidkend schonen, so reich ist®), vor allem aber die
Aussagen der groflen Weisen des Altertums gelten ihm als Beweise.
In diesem Punkt ist also Mo Ti dem Altertum audh viel treuer, als
es die Konfuzianer sind. Die Geister haben einen gewissen Anteil an
der Weltregierung, und man muf} ihnen dienen, wie es ein guter Diener
tut, auch wenn er seinen Herrn nicht sieht. Opfer sind auf jeden Fall
zu empfehlen. Aber wenn es am Ende dodh keine Geister giibe? Auch
dann. Gibt es Geister, so gewinnt man sich ihre Gunst; gibe es aber
keine, so wiren die Opfer ja doch nicht weggeworfen, da ja auch die
Lebenden daran teilnehmen. Hier zeigt sich ein in allen Ueberlegungen
Mo Ti’s stark hervortretender Zug: alle seine Lehren zielen auf Zwedk-
mifigkeit und Niitzlichkeit. Man hat aus diesem Zug geschlossen, daf3
bei Mo Ti die intellektuelle Ueberlegung dodh die schlidhte glaubige
Frommigkeit iibertreffe, daf3 er also dodh in erster Linie zu den philo-
sophisch-soziologischen Denkern gerechnet werden miisse, nicht zu den

®) Denken wir nun an die Vorsicht, den Agnostizismus, mit dem sich Konfuzius
selbst (Lun Yi, XI, 11) tber die Frage nach den Geistern und dem Wesen des
Todes duBert.

") Vgl. H. A. Giles, Strange Stories from a Chinese Studio; Lo Ta-kang, Le miroir
antique; C.W. Krieg, Chinesische Mythen und Legenden u. a.



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 35

eigentlich religiosen Schopfern. Bei Gelegenheit seiner Gespriche iiber
die Geister aber stellt Mo Ti Ueberlegungen an, die uns zeigen, daf8 ihm
Opfer nicht alles war, ja durdhaus nicht in erster Linie kam. Entfernt
erinnert die folgende Gesdhichte an Micha 6, 81%), so miflich es auch
ist, I'exte ganz verschiedener religioser Ebenen mit einander zu ver-
gleidhen. ,Der Meister schidkte den Ts’ao Kung-tse aus. Dieser hielt
sich drei Jahre in Sung auf, kehrte dann zuriidk und besuchte den
Meister Mei-tse, zu welchem er folgendes sprach: Als ich zuerst in
deine Schule eintrat, trug ich einen kurzen Rod aus grobem Zeug und
lebte von Gemiisesuppe. Wenn ich sie des Morgens hatte, mufite ich
siec des Abends entbehren. Idh opferte den Geistern und Damonen
und hielt mich an die Vorsdriften des Meisters. Zuerst wurde meine
Familie wohlhabender, und als es ihr gut ging, opferte ich den Geistern
und Damonen mit besonderer Sorgfalt. Aber viele meiner Leute starben,
die Haustiere gediehen nicht, und ich selbst wurde von Krankheit
heimgesucht. Ich weify nicht, ob die Lehre des Meisters wohl praktisch
ist?” Der Meister Mo Ti entgegnete: ,So ist es nicht. Was die Geister
und Damonen besonders von den Menschen erwarten, ist, daf} diejenigen,
welde in hoher Stellung sind und grofle Einkiinfte beziehen, den
Vortrefflichen davon abgeben, und dafl, wer Reichtiimer besitzt, sie
unter die Armen verteilt. Die Geister und Ddmonen sind nicht nur
darauf bedacht, von der Hirse zu nehmen und Lungenfleisch zu ver-
speisen.” Also das Opfer als opus operatum ist doch nicht das Letzte,
was Mo Ti firr die Verehrung der Geister fordert. Den Glauben an
die Geister aber hilt er auch fiir unerliBlich, damit die Menschen auf
dem rechten Wege gehalten werden. Ohne Furdht vor Bestrafung ist
keine Zucht moglich. Fiir die Verehrung der Ahnengeister aber sprechen
noch ganz besondere Griinde. Die Familie ist ja fiir den Chinesen

10y _Soll ich vor ihn (den Herrn) treten mit Brandopfern, mit einjihrigen Kalbern?
Hat der Herr Wohlgefallen an vieltausend Widdern, an ungezihlten Bichen Oels?
Es ist dir gesagt, o Mensch, was gut ist und was der Herr von dir fordert: nichts
als Recht tiben und die Giite lieben und demiitig wandeln vor deinem Gott.”



36 A. ATTENHOFER

der Kern jeglicher Gesellschaftsordnung, die diesen Namen verdient,
und es wire schlimmste Pietitslosigkeit, die Ahnen nicht zu ehren.
Die Geister iiberragen die Menschen an Verstand und Wissen; sie
konnen sogar in die Zukunft sehen. ,Wie der Blidk des Himmels, so
dringt auch der der Geister iiberall hin, und nichts bleibt ihnen ver-
borgen. Da die Geister alles sehen, so darf man nicht in diistern
Sdhluchten, weiten Siimpfen, Bergwildern oder tiefen Tilern sich sicher
wihnen, denn der Blik der Geister bemerkt alles, und da die Geister
das Unredht strafen, so kann man sich nicht auf Reichtum, Rang, Menge,
Madht, Mut, Kraft, Kriegstiichtigkeit, feste Panzer oder scharfe Waffen
verlassen; die strafenden Geister besiegen jeden Widerstand.” Aus
diesen Frwidgungen heraus beschwort Mo Ti die Fiirsten, in den Schulen
ja den Glauben an die Ahnen einschiirfen zu lassen.

Die dritte Grundfrage, die Mo Ti bewegt, ist die nach dem Schidksal.
Man konnte fragen: Wenn der Himmel und die Geister alles regieren,
weldhe Rolle spielt dann noch der Wille des Menschen? Ist der Mensch
dann einfach geschoben? Wo bleibt dann die Verantwortlidhkeit? Schon
bei Konfuzius finden wir Ansiitze zum Determinusmus oder Fatalismus,
und von gewissen Konfuzianern ist die Anschauung entschieden geférdert
worden. Mo wandte sich durchaus gegen diese Auffassung und nennt
sie geradezu eine ,Lehre fiir Frevler’. Der Determinusmus zerriittet
und vernichtet alles Gemeinschaftsleben. Ohne Zweifel ist der Wille
des Himmels und der Geister wirksam; aber es handelt sich dodh nicht
um starre Vorausbestimmung, durch die die Verantwortlichkeit des
Mensdhen aufgehoben wiirde. Der Mensch sdhafft sich sein Schidksal
selber durch seine Taten. Er erwirbt sich Verdienst und lidt Schuld
auf sich; darauf greift die Vergeltung der hoheren Midhte als urteil-
sprechender und vollziehender Ridhter ein. Das gilt fiir den Einzelnen
wie auch fiir das Staatswesen. Ordnung und Verwirrung im Staat
hingen nicht, wie offenbar weithin angenommen wurde, von duflern
Einfliisssen, sondern nur von Fahigkeit oder Unfihigkeit der Regierung

ab. Man darf nicht das Schidksal dafiir verantwortlich machen. , Wenn



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 37

jetzt bei Konigen, Fiirsten und Herren der Fatalismus ernstlich geschiitzt
und praktisch betitigt werden sollte, dann wiirden diese lissig sein
bei der Rechtsprechung und Ausiibung der Verwaltung, die Minister
und hohen Staatsbeamten bei der Erledigung ihrer Amtsgesdhiifte, die
Bauern beim Pfliigen, Sden und Pflanzen und die Frauen beim Spinnen
und Weben. Sind Kénige, Fiirsten und Herren lissig in der Recht-
sprechung und Ausiibung der Verwaltung und die Minister und Beamten
in der Erledigung ihrer Amtsgesdhifte, dann mufy meines Dafiirhaltens
das Reich in Verwirrung geraten. Vernachlissigen die Bauern das Pfliigen,
Séen und Pflanzen, und die Frauen das Spinnen und Weben, so wird
meiner Ansicht nach das Material fiir Kleidung und Nahrung im Reiche
nicht ausreichen. Wird eine solche Regierung auf das Reich ausgedehnt,
so haben der Himmel und die Geister keinen Nutzen von den ihnen
erwiesenen Ehren, und das Volk hat von der Verpflegung keinen Vorteil.
Infolgedessen wird es sich zerstreuen uud nicht mehr fiir Dienste zur
Verfiigung stehen. Dann liafit sich keine starke Verteidigung des Heimat-
landes mehr durdhfiithren, und die Strafexpeditionen sind nicht siegreich.
Daher sagt der Meister Mo Ti: ,Die &elehrten und Edlen des Reidhes,
weldhe wirklich das Wohl des Reiches erstreben und Miffstinde darin
beseitigen modchten, reden gerade so, als ob es ein Schidksal gibe.
Dagegen ist zu sagen, dafl das Schicksal eine Erfindung der verbre-
cherischen Herrsdher ist. Das elende Volk folgt ihnen nach; aber es
ist nur eine Ansicht von nicht tugendhaften Mensdhen.”

Mo Ti hat sich, wie viele chinesische Denker, auch mit der Frage
befaflt, wie wohl der Urzustand gewesen sein mochte. Nicht zuletzt
die Moglicdhkeit, noch mitten im Chinesentum lebende Naturvolker zu
beobachten, fiihrte zu oft ganz modern anmutenden Vorstellungen.
Die Annahme, dafl die Menschen anfinglich, wilden Tieren dhnlidh,
in Hohlen gelebt hitten, also am Anfang eine grofle Primitivitit gewesen
sei, ist uns ja geldufig. Wihrend wir aber heute eine allméihliche Ent-
wiklung annehmen, stehen bei Mo Ti, wie fiir alle dhinesischen Denker,



38 A. ATTENHOFER

am Anfang hiilfreich eingreifende, sogenannte ,Kulturheroen”. Weise
Herrscher der Urzeit schenken dem Menschen alle Kulturgiiter; sie
lehren ihn den Hausbau, die Verfertigung von Kleidern, die Verwendung
des Feuers, kurz alles, wofiir wir heute eine lange Entwidlungszeit
anzunehmen pflegen. Aber noch habe der Kampf aller gegen alle
geherrscht, mit schrankenlosem Individualismus und Egoismus. Bellum
omnium conira omnes. Da habe man den tugendhaftesten Mann zum
Kénig gewihlt und ihm Gehiilfen beigegeben, ein Gedanke, der etwas
an die naiven Vorstellungen Rousseaus tiber die Entstehung des Staates
erinnert. Auf diese Weise wiiren Reichsminister, Fiirsten und Einzel-
staaten, Beamte und Aelteste geworden. Alles in allem: Mo Ti riidkt
den Feudalstaat seiner Zeit ganz nahe an die Urzeit hinab.

Damit kommen wir mehr zur praktischen Philosophie Mo Ti’s. Im
Staate sind die Untertanen zu Treue und Gehorsam verpflidhtet; doch
soll dieser Gehorsam nicht blind sein. Wohl sollen die Untertanen
dem Herrscher Ruhm und Gliidk gonnen, aber sie diirfen, ja sollen
ihm auch Vorstellungen madhen, wenn er schledht, d. h. nicht entsprechend
dem Willen des Himmels regiert..Entscheiden freilich sollen die obern,
nicht die untern Volksschichten; aber diese obern Schichten sollen auch
aus den besten Biirgern bestehen. Der Himmelssohn, der oberste
Herrscher, hort auf die Meinungen aller und vereinigt dann diese
Meinungen zu einer einzigen, die er in Finklang mit dem Willen des
Himmels bringt. Jetzt kommt die entscheidende Frage: ,Was fordert
denn der Himmel?” Da treffen wir auf die neue grofle ldee Mo Ti’s
von der wir schon gehort. Der Himmel fordert gegenseitige Liebe,
beruhend auf Geredntigkeit und W ohlwollen.

Zwischen Obern und Untern soll engster Zusammenhang bestehen;
keine Seite darf Vorteile und Vergiinstigungen fiir sich allein haben.

Woran aber merken die Menscen, dafl der Wille des Himmels
nicht richtig befolgt wird? An den Strafen, die er sdickt, die sich in

Naturkatastrophen: Stiirmen, Diirre, Miflernten und Ueberschwem-
mungen ausdriidken.



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 39

Nur die Tiichtigsten sollen Beamte sein. Wenn Mo Ti dann meint,
Reichtum und Ansehen seien noch kein Befihigungsnachweis, so diirfen
wir daraus schliefen, dafl dieser Nachweis zu seiner Zeit wohl redcht
oft als ausreichend angesehen wurde. Es heifit im Text: ,Der Meister
sagte: ,Wenn man einen Edlen unserer Zeit als Schweineschlichter
verwenden will und er dieses Geschift nicht versteht, so lehnt er es
ab; wenn man ihm aber einen Staatsministerposten iibertrigt, so iiber-
nimmt er ihn, auch wenn er ihm nicht gewadhsen ist. Ist das nicht wider-
sinnig?’” Mo Ti verlangt ausgezeichnete Gelehrte, zugleich dharakter-
volle Menschen und gute Redner zu Beamten, d.h. ein Beamter soll
all diese Figensdhaften in sich vereinigen. Audh die Herkunft des Beamten
darf nicht entscheidend sein.

Wenden wir uns zur politischen Ethik Mo Ti’s. Er stellt als Ziele
auf: Hebung des Volkswohlstandes, Zunahme der Bevélkerung, gute
Redntspflege und Verwaltung. Diese Ziele sind aber nur zu erreichen
auf der Grundlage zweier ethischer Michte : der einigenden, allgemeinen
Liebe und der Mifigkeit.

Hat nun China der Begriff der Liebe im weiteren Sinne vor Mo Ti
tatsichlich gefehlt? Durchaus nicht. Wir finden ihn audh bei Konfuzius,
wenn wir da auch eher von Wohlwollen in recht zahmem Sinne sprechen
miiiten. Auch ist die Liebe bei Konfuzius und seiner Schule, wie wir
schon gesehen, abgestuft nach Beziehungsgraden, nach den fiinf lun;
wer auflerhalb dieser fiinf Beziehungen fillt, hat auf ,Liebe” gar keinen
Anspruch. Und dodh findet sich schon vor Mo Ti bei einem chinesischen
Staatsmann des Altertums der Ausdrudk Kien-ai ,allgemeine oder um-
fassende Liebe”; aber erst Mo Ti hat ihn zum Mittelpunkt eines wohl-
ausgebauten Systems gemacht. Nun kénnte man eine solche Macht auch
rein aus der Erkenntnis ihrer Bedeutung heraus als unerlaliche Grund-
lage der sozialen Ordnung betrachten. Aber von Mo Ti wird gesagt,
er hitte sich gern den ganzen Korper schinden lassen fiir das Wohl
des Reiches. Also war er nicht nur Theoretiker, sondern auch von dem
Gefiihl, das er als grundlegend betradhtete, selbst durchdrungen. Grade,



49 A. ATTENHOFER

Abstufungen der Liebe wollte er nicht gelten lassen; man solle fiir alle
ohne Ausnahme tun, was man gegebenen Falls auch seinen Eltern tite.
Die zu seiner Zeit in der ihm bekannten Welt herrschende Wirrnis
schreibt er rein dem Mangel an allgemeiner Liebe zu. Nicht das Schicksal,
wie wir schon gehort, ist schuld, wie die Literaten félschlich meinen;
die Menschen mit ihrem Fgoismus sind schuld, wenn sich die Gunst
des Himmels von ihnen wendet. Es finden sich wunderschone Sitze
bei Mo Ti; Sitze, die wir ja auch heute wieder allgemein auf dem
geistigen Markte finden: ,Jeder sollte das Land des andern mit gleichen
Augen betrachten wie das eigene; er sollte fiir die Familie des andern
das gleiche Herz haben wie fiir die eigene.” Audh hier fehlt die Niitzlich-
keitsbegriindung nicht. ,Einen, der die andern so lieben wiirde, wiirden
die andern audh so lieben. So wire die allgemeine Mensdhenliebe ver-
wirklidht.” Und weiter: ,Infolge des allgemeinen Mangels an gegen-
seitiger Liebe tberwiiltigen die Starken die Schwadhen, verhéhnen die
Reichen die Armen, lassen die Vornehmen die Geringen ihren Uebermut
fithlen und betriigen die Schlauen die Dummen. Fiithren wir alles Flend,
alle Uebergriffe, alle Unzufriedenheit und allen Hafl in der Welt auf
ihren Ursprung zuriidk, so entspringen sie alle aus dem Mangel an
gegenseitiger Liebe.” Auf den EFinwand der Gelehrten, daf8 ein soldher
Zustand einfach nicht durdhfithrbar sei, entgegnet Mo Ti, das sei gar
nicht so schwierig, denn: , Wer andere liebt, dem vergilt man mit Liebe;
wer ihnen Vorteil bringt, dem vergilt man mit Vorteil; wer andere hafit,
dem vergilt man mit Hafl und dem, der ihnen schadet, mit Schaden.”
Also audh hier muf} Mo Ti zu Niitzlichkeits- und Zwedkmifligkeitsgriinden
seine Zuflucht nehmen, also zu intellektueller Ueberlegung. Er ist iiber-
zeugt, dafl durch allgemeine Liebe iiberhaupt alle Uebel verschwinden
wiirden. , Wenn man alle Bewohner des Reiches veranlassen konnte,
sich zu gegenseitiger Liebe zusammen zu tun und andere ebenso zu
liecben wie sich selbst, wird sich dann wohl noch unkundlicher Sinn
zeigen? Wiirde es dann noch unfreundliche Personen geben? Wiirden
noch Diebe und Réuber existieren? Wenn man das Haus anderer wie



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 41

sein eigenes ansieht, wer wiirde es da noch bestehlen? Und wenn man
fremde Personlichkeiten seinem eigenen Ich gleichstellt, wer wiirde da
noch Gewalttitigkeit iiben?” ')

Nadh allem miifite man Mo Ti sicher fiir einen unbedingten Kriegs-
gegner, wohl gar fiir einen Antimilitaristen im Sinne Tolstois halten.
Das stimmt durchaus nicht. Natiirlich filhrt Mo Ti die Erscheinung des
Krieges auch auf den Mangel an Liebe zuriidk oder auf den gegen-
seitigen Haf}. Aber er verwirft nur den Angriffskrieg und bestreitet
das Recht des Angegriffenen, sich zu verteidigen, durchaus nicht. In
ausgesprochen dialektischer Weise lehrt Mo Ti: ,Da ist jemand, der
in eines andern Obst- und Gemiisegarten eindringt und ihm Phirsiche
und Pflaumen stiehlt. Wenn die Leute davon héren, so verurteilen sie
ihn, und wenn die Obrigkeit seiner habhaft wird, so bestraft sie ihn.
Warum? Weil er andere schiadigt, um sich selbst zu niitzen. Geht er
so weit, daf} er andern ihre Hunde, Schweine, Hithner und Ferkel
wegnimmt, so ist seine Ungeredhtigkeit noch grofler, als wenn er in
Girten eindringt um Pfirsiche und Pflaumen zu stehlen. Weshalb?
Weil er andern noch grofleren Schaden zufiigt, ist sein Mangel an
Wohlwollen nodh ausgeprigter und die Bestrafung nodh schirfer. Wenn
er nun sogar in Hiirden und Stille einbricht und andern ihre Pferde
und Kiithe wegnimmt, dann offenbart er einen noch gréfleren Mangel
an Wohlwollen und Geredntigkeitsgefiihl als bei der Wegnahme von
Hunden, Shweinen, Hiihnern und Ferkeln. Inwiefern? Er benadhteiligt
seine Mitmenschen noch mehr und, wenn er sie noch mehr benach-
teiligt, so muf} seine Herzlosigkeit noch schlimmer sein, und es gebiihrt
ihm noch hirtere Strafe. Lif3t er sich nun gar dazu hinreiflen, einen
Unsdhuldigen zu téten, ihn seiner Kleidung und seines Pelzes zu berauben
und sich seinen Speer und sein Schwert anzueignen, dann ist seine

1) H. Hadkmann, Chinesische Philosophie, Miinchen 1927, S. 118, weist hin auf
Matth. 5, 48 (er hat wohl die ganze Stelle Matth. 5, 43—48 im Auge). Aber schon
die durdhaus utilitaristische Begrindung bei Mo Ti zeigt, daf} wir uns doch auf
recht verschiedenen Ebenen bewegen.



42 A. ATTENHOFER

Ungeredhtigkeit noch viel grofler, als wenn er in Hiirden und Stille
einbricht und den Leuten ihre Kiihe und Pferde wegtreibt. Wieso?
Weil seine Schidigung anderer noch ernster ist. Dieser hohere Grad
von Schadenzufiigung zeigt eine noch héhere Stufe von Verworfenheit,
und die Strafe mufl dementsprechend hirter sein. Alle Edlen im Reiche
wissen das und verurteilen solche Handlungen, die sie als Ungerechtig-
keiten bezeichnen. — Wenn nun die Sache im groflen gemacht und ein
Staat angegriffen wird, dann spredhen sie nicht mehr ihr Verdammungs-
urteil, sondern sind im Gegenteil voll des Lobes und nennen es
Geredhtigkeit. Kann man da noch sagen, daf} sie den Unterschied
zwischen Geredntigkeit und Ungeredhtigkeit verstehen? Das Téten
eines Mensden gilt als ungerecht, und es steht darauf eine Todes-
strafe. Fithren wir diese Erwidgung weiter, dann ist die Tétung von
zehn Menschen eine zehnfache Ungeredhtigkeit und sollte mit zehn
Todesstrafen geahndet werden, und die Tétung von hundert Menschen
ist eine hundertfache Ungeredhtigkeit und verdient hundert Todesstrafen.
Die Edlen des Reiches verstehen das sehr wohl und nennen es Un-
gerechtigkeit; kommen wir aber nun zu der Ungeredhtigkeit im grofien,
nimlidh dem Angriff auf einen Staat, dann verurteilen sie diese nicht
mehr, im Gegenteil, sie rihmen sie und nennen sie gerecht. Sie ver-
stehen die Dinge nicht und wissen nicht, was Geredhtigkeit ist. Daher
schreiben sie die Erzihlung von den Kiampfen nieder zum Gedidhtnis
fiir spitere Gesdhlechter, denn wenn sie sich der Ungeredhtigkeit bewuf3t
wiren, wie wiirden sie diese Ungeredhtigkeiten noch aufzeichnen, um
sie der Nachwelt zu iiberliefern? — Da haben wir einen Mann, welder,
wenn er etwas Schwarzes sieht, es schwarz nennt, sicht er dagegen viel
Schwarz, so nennt er es weif. Wir werden von einem solchen annehmen,
dafl er den Unterschied zwischen weify und schwarz nicht kennt. Ein
anderer kostet etwas Bitteres und nennt es bitter; wenn das Bittere
aber in grofleren Mengen vorhanden, so nennt er es siiff. Von einem
solchen Menschen wissen wir, dafl ihm der Unterschied zwischen siif3
und bitter unbekannt ist. Wenn nun jemand ein geringes Unrecht kennt



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 43

und es verurteilt, dagegen ein grofles Unredht, wie das Bekriegen eines
Staates, nicht erkennt und verurteilt, es vielmehr preist, konnen wir
dann wohl von ihm behaupten, daf} er sich des Unterschiedes zwischen
Recht und Unredht bewuflt ist? So sehen wir denn, dafl die Edlen
des Reiches das Unterscheidungsvermogen fiir Recht und Unrecht
verloren haben.”

Als praktisches Mittel gegen den Krieg empfiehlt Mo Ti neben dem
Grundprinzip der allgemeinen Liebe und aus ihm erwadhsend: diplo-
matischen Verkehr mit den Nachbarsta_aten, die man sich durch ent-
gegenkommendes Verhalten, allenfalls auch durch Geschenke, geneigt
machen solle.’?)

Wenn von Mo Ti etwa behauptet wird, er sei ein grofler Ingenieur
gewesen, habe sogar Erfindungen gemadht und ein ganzes System ent-
worfen, wie man sich im Verteidigungskrieg des Feindes am besten
erwehren konne, so ist das hodhst unwahrsdheinlicdh. Die Bemerkung
Rich. Wilhelms, das ganze Werk Mo Ti’s ,atme tatsichlich einen Geist
der Technik” kann man nur als gesudht geistreich werten. Die Quellen
fiir diese Seite Mo Ti's sind durchaus widersprechend und zweifelhaft.

Als zweiten Grundpfeiler der politischen Ethik nennt Mo Ti die
MaiSigkeit, besser wohl: das Maf3halten. Wir miissen immer an das Ziel
denken, das Mo Ti im Auge hat: allgemeinen Frieden, allgemeines
Glids. Die Ansicht nun, da8 Gliidk mit Wohlleben oder gar Luxus
unvereinbar sei, dafl zum wahren Gliidk sogar ein gewisser asketischer
Einschlag nétig sei, finden wir ja auch bei manchen griechischen Philo-
sophen. So wendet sich Mo Ti heftig gegen jede Art von Luxus, weil
er in ihm eine Schiddigung des Volkes sieht. Dabei zeigt sich Mo Ti

12) Daf} der Gedanke, den Feind durch Geld zu gewinnen, nicht etwa nur ein
dhinesischer sonderbarer Einfall ist, zeigt die Bemerkung eines franzosischen Publi-
zisten, Courtilz de Sandras, ,der die Bestechung geradezu in das politische System
der Staatsrdson aufgenommen : ,hiitte Kaiser Leopold, statt zu knausern, den Tirken
Geld gegeben, so wire der Turkenkrieg nicht ausgebrochen und wiirde Ludwig XIV,
nicht Straflburg und Luxemburg vergewaltigt haben’” (Ermatinger, Deutsche Kultur
im Zeitalter der Autkldrung, S. 128).



44 A. ATTENHOFER

nicht etwa als eifernder Finsterling, sagt er doch, daff ihm Luxus, an-
genehmes Leben, auch die Freuden der Tafel durchaus nicht zuwider
seien, aber das Volkswohl werde eben dadurch geschidigt. Fin nicht
zuletzt ausschlaggebender Grund aber ist es fiir ihn, der seine Vorbilder
im grauen Altertum findet: auch die alten weisen Herrscher seien gegen
den Luxus gewesen. Alles Tun, das nur die Volkskraft schidigt, den
allgemeinen Wohlstand zuriidkgehen lafit, ist zu verwerfen. Treiben
die Obern Luxus, so werden Steuern und Abgaben erhéht. Zum Luxus
rechnet Mo Ti aber auch die Kunst. Wie ethischen Fanatikern so hiufig,
scheint auch ihm etwas vom Bilderstiirmer innegewohnt zu haben. Vor
allem wendet er sich gegen die von Konfuzius und seinen Anhingern
so hoch gewertete Musik. Ob da nicht auch die Abneigung gegen die
ganz andere Denkart mitspielt? Die Einwinde, die wir kennen, er-
scheinen uns doch recht fadenscheinig. Durch die Musik wiirden die
Hungrigen nidht satt, die Frierenden nicht gekleidet, die Miiden nicht
ausgeruht; Ausiibende und Zuhérer wiirden nur niitzlichen Titigkeiten
entzogen. Aber es kann aufler der merkwiirdigen Ueberschiitzung der
Musik auf konfuzianischer Seite auch noch die Einstellung mitgewirkt
haben, die wir ja so hidufig bei fanatischen Frlésungskiindern finden:
,Eines allein ist not, und alles, was ablenkt, ist vom Uebel.” Vielleicht
hat auch der Umstand mitgewirkt, dafl es gerade volksausbeutende
Fiirstenhéfe waren, an denen die Musik mit ungeheurem Aufwand
gepflegt warde. Aber in alle dem sind wir auf blofle Vermutungen
angewiesen. Finen andern Kampf, den Mo Ti fiihrte, werden wir eher
begreifen. Mo Ti verwirft die teils prunkvollen, teils langwierigen
Begribnisse und Trauerriten, wiederum ganz gegen die ungemein
zeremoniellfrohen Konfuzianer. Das ganze Familiengut werde bei diesen
Feierlidhkeiten oft aufgezehrt; die Trauerbriudhe seien oft gesundheits-
schidlich, und durch die erzwungene Untiitigkeit wihrend drei Trauer-
jahren gingen dem Staat wertvolle Arbeitskriifte verloren. Wieder beruft
sich Mo Ti auf die alten Herrscher, unter denen der Begriibnisbrauch
noch ganz einfach, die Trauerzeit noch kurz gewesen sei.



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 45

Nodh bleibt uns iibrig, einen raschen Blid auf die individuelle Ethik
zu werfen, die Mo Ti lehrt. Viel bleibt nicht mehr iibrig, da Mo Ti
ja Sozialreformer, nicht Seelsorger am Finzelnen sein will. Was wir
auch an individuell zu nennender Ethik bei ihm finden, ist immer in
Beziehung auf den Staat und die mensdhliche Gesellschaft betradhtet.
Systematisches finden wir da iiberhaupt nicht; alles wird mit Niitzlichkeit
und Zwedkmifligkeit begriindet. Trotz gelegentlicher Berufung auf den
Willen des Himmels tritt dieser praktisch ganz zuriidk. Das Tun des
Einzelnen beriihrt Mo Ti nidht, sofern es sich nicht unmittelbar fiir das
Wohl oder Wehe der mensdhlichen Gesellschaft auswirkt.

Wie wurde nun Mo Ti in China selbst aufgenommen? Wie wirkten
seine Ideen weiter? Wie wird er heute beurteilt?

Daf er trotz dieser oder jener Uebereinstimmung vom konfuzianischen
Dogma betridhtlich abwich, haben wir gesehen, und so werden wir uns
auch nicht wundern, daf} er aufs heftigste von dieser Richtung bekdmpft
wurde. Auch Mo Ti spricht nicht immer in den freundlichsten Ténen
von K’ung-tse, doch sind seine Vorwiirfe mehr gegen die Anhinger
des ilteren Meisters gerichtet, denen er bombastisches Getue, Schma-
rotzertum, Unfihigkeit fiir praktische Arbeit und abgeschmadkte Alter-
tiimelei vorwirft. Vor allem die Forderung der uneingeschriinkten, un-
abgestuften Menschenliebe erregte den Zorn der Konfuzianer, unter
denen Meng-tse der heftigste Kidmpfer gegen die ketzerische Lehre war.
Meng-tse gibt der Abneigung gegen andere Schulen, nicht nur gegen
die Mo Ti’s, den heftigsten, durch seine fanatische Haltung fast ab-
stolenden Ausdrudk. Die absurden Lehren hitten das Volk verblendet.
Mo, sagt Meng-tse, mit seiner allgemeinen Menschenliebe, kenne keinen
Vater. Weder einen Vater noch einen Herrn anzuerkennen, das sei
die Art von wilden Tieren. Der rabiate Fifer Meng-tse’s ist sicher nicht
zuletzt darauf zuriidkzufiihren, daB8 die ketzerischen Lehren groflen
Anklang gefunden hatten. Die Anhinger Mo Ti’s, die sogenannten
Mehisten, haben seine Lehre nach verschiedenen Seiten entwidkelt, unter
anderm auch nach der wissenschaftlichen, durch bedeutende Beitriige



46 A. ATTENHOFER

zur Ausgestaltung der Logik. Vor allem aber wird die allumfassende
Liebe immer stirker betont. Mit Recht sagt Forke, die leidenschaftlichen
bis gehissigen Angriffe der Konfuzianer trifen nicht so sehr Mo Ti
als seine Anhidnger. Diese bildeten mit der Zeit eine Art geschlossener
Kirche, ja fast einen Mondhsorden mit religios verehrtem Oberhaupt,
das vor dem Tod seine Wiirde an einen Nadhfolger weitergibt. Doch
trotz dieser straffen Organisation konnte sich der Mehismus in China
nicht halten. Konfuzius siegte. Ob es nur daran lag, daf}, wie Wilhelm
meint, die mehistische Richtung zu streng und zu asketisch gewesen,
ist doch schr fraglidh. Aucdh eine gewisse Aehnlichkeit der Lehren
Mo Ti’s mit soldhen des Christentums konnte sich doch erst viel zu spiit
auswirken, als daf} sie fiir den Untergang des Mehismus nodh hiitte von
Bedeutung sein konnen. Ridhtiger ist es wohl, den im Volke, vor allem
bei den Gebildeten, verwurzelten Familienkult zur Erklirung heran-
zichen. Auf jeden Fall galt Mo Ti bis ins 19.Jahrhundert herab dem
konfuzianischen Chinesen als Erzketzer.

Einige Belege aus neuer Zeit mogen zeigen, wie sich das Bild
gewandelt hat. Hu Shih, in seinem vorziiglichen Werk , The Development
of the Logical Method in Ancient China” nennt Mo Ti ,vielleicht einen
der groflten Geister, die China hervorgebradht hat”. Der Japaner Suzuki
in ,A Brief History of Early Chinese Philosophy” riihmt Mo Ti als
klaren, logischen Kopf, ,etwas in der chinesischen Philosophie ganz
Ungewohnliches”. Der erste Furopier, der die Lehre Mo Ti’s aus-
fithrlicher dargestellt hat, der Missionar Ernst Faber (gest. 1899), nennt
ihn einen ,edlen und selbstverleugnenden Charakter”. Er spricht audch
als erster vom ,Sozialismus” und von der ,kommunistischen Liebe”
des Reformers. Der Jesuit Léon Wieger rilhmt ihn als ,la plus noble
figure parmi les penseurs chinois”. Fast schwiarmend enthusiastisch wird
er von der bekannten und viel umstrittenen Tibetreisenden Alexandra
David-Neel in ihrem dodh nur mit Vorsicht zu beniitzenden Bude
»d0ocialisme chinois” gepriesen. Sie rithmt gerade seine Niichternheit
und Freiheit von allem Theologisch-Religiosen und Mystischen. Seine



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 47

»allgemeine Menschenliebe” entspreche etwa unserm Begriff der Soli-
daritit, womit man schon eher einverstanden sein kann. Den schroffen
Gegensatz bildet die Behauptung Suzuki's, Mo Ti’s Lehre habe viele
Beriihrungspunkte mit dem Christentum. Er geht so weit zu behaupten,
»bei einem idealistischeren, phantasiereichen, religiosen Volke hiitte sich
seine Lehre (zum Christentum) entwideln kénnen”. Am klarsten und
wertvollsten, weil kritisch und wohlwollend zugleich, ist sicher die
Beurteilung durch Alfred Forke in seiner Geschichte der alten chine-
sischen Philosophie. Zunédst erklirt er, dafl die Beurteilung Mo Ti’s
zu seinen Lebzeiten sicher richtiger gewesen sei als die spiitere. Mo Ti
sei genialer als Konfuzius und ein mehr philosophischer Kopf. Aber
ihm fehlte der elegante Stil des ilteren Rivalen oder des Mencius.
Aber als richtiger Dogmatiker ist Mo Ti auflerordentlich einseitig.
Auf keinen Fall ist er Sozialist im politischen Sinne, dachte er doch
nicht im entferntesten weder an eine Beseitigung der sozialen Klassen,
noch in kommunistischem Sinne an eine Aufhebung des Privateigentums.
Ein ,erleuchteter Despotismus” gilt ihm als die beste Regierungsform.
Eine Geistesaristokratie von Gelehrten und Edlen soll das Volk regieren,
und ihrer Meinung soll das Volk ohne Zaudern folgen. Politisch ist
Mo Ti ,Sozialaristokrat”; aber von da bis zum Sozialismus ist noch
ein weiter Weg, selbst wenn wir die auch heute noch ungeheure Un-
bestimmtheit des Wortes ,Sozialismus” in Betracht ziehen.

Fiir mich steht fest, dafl die Lehre Mo Ti’s von vornherein zum
Untergang verurteilt war, weil er nicht erkannte, da3 uns Menschen
eine soldhe allgemeine ,Liebe”, wie er sie fordert, ganz unméglich ist.
Theoretisch ist das ganz schon. Aber: entweder verliert das Wort
»Liebe” seinen genauen Sinn und es wird darunter eine Art lauwarmen
oder leer shwiirmerischen Mitfiihlens verstanden, oder es entsteht eine
Art konventioneller Heudhelei, iiber die man sich nicht klar ist und
nicht klar werden will. Am Ende handelt es sich bei der Untersuchung
solcher und verwandter Fragen, wenn die Untersuchung nidcht in leeres
Gerede, in ,verworrenen Wortgebraudh” (K. O. Erdmann) ausarten



48 A. ATTENHOFER

soll, immer darum, sich iiber die Begriffe, die man verwendet, ganz
klar zu werden. Die Gefahr, dafl Worte sich einstellen, ,eben wo
Begriffe fehlen”, ist natiirlich um so grofler, je abstrakter und vor allem
je gefiihlsbetonter ein Begriff ist.

Es ist ganz bezeichnend, daf3 die Bewegungen im heutigen China,
die wir mit Redht sozialistish nennen kénnen, nicht im geringsten den

Versuch madhen, an die Lehre Mo Ti’s anzukniipfen.



	Ein chinesischer Sozialreformer : Mo Ti

