
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 8 (1946)

Artikel: Ein chinesischer Sozialreformer : Mo Ti

Autor: Attenhofer, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein chinesischer Sozialreformer: Mo Ti
Nach einem Vortrag \)

von A. Attenhofer

Wenn ich zum Gegenstand den chinesischen Sozialreformer, eher
noch Utopisten gewählt habe, so bilde ich mir gar nicht ein, Neues

bieten zu können. Ich kann nur hoffen, durch die Art der Darstellung
vielleicht zu eigener Beschäftigung mit dem seltsamen, unbedingt
bedeutenden Manne, vor allem aber audi mit den Problemen

anzuregen, denen alle Utopien gewidmet sind.

Eigenartig und bezeichnend ist es bereits, wie China benannt wurde,
„Reich der Mitte", „das, was unter dem Himmel ist". Diese Ausdrücke
gehen in das graue Altertum zurück, in jene Zeiten, da nodi fast jedes

Volk sich als Mittelpunkt derWelt empfand, geographisch oder mindestens

geistig, und auf die umliegenden Völker als auf „Barbaren" hinabsah2).
Soweit wir zurückzugehen vermögen in der Geschichte Chinas, stehen

an der Spitze der Staaten Einzelherrscher, Fürsten, Könige, Kaiser.

Ein Einheitsstaat ist China nicht immer gewesen, wenn aber, dann
machte der oberste Herrsdier Anspruch auf den Titel „Himmelssohn",

woraus erhellt, daß Staat- und Weltordnung, sagen wir mit Vorsidit
„irdische und himmlische Ordnung" als irgendwie verbunden betrachtet
wurden. „Himmel und Erde" ist die Bezeichnung für die Gesamtheit
aller herrschenden und wirkenden Kräfte, der Ausdruck einer
Weltanschauung, die annimmt, daß im Grunde alles auf alles wirke, die

Störung des einen unbedingt eine Störung des andern nach sich ziehe*).

1) Von der S.G.F.O.K. im Oktober 1945 in Zürich und Bern veranstaltet.
2) Also darf man diese Bezeichnungen den Chinesen durchaus nicht, wie das

wohl schon geschehen, als Ausdruck einer nur bei ihnen zu findenden Selbstüberschätzung

anrechnen.

3) Auch das 1st nichts typisch Chinesisches, sondern Ausdruck einer Weltauffassung,

wie wir sie im „magischen" Weltbild aller primitiven Völker finden.



30 A. ATTENHOFER

Je weiter wir in der Zeit zurückgehen, um so unsicherer ist unser
Wissen. Für China ist das nicht zuletzt auch darin begründet, daß die

uns vorliegende älteste Literatur durch die Redaktion von Vertretern

einer ganz bestimmten Welt- und Staatsauffassung hindurch gegangen,
durch die der Anhänger des Konfuzius (551-479). Es ergibt sich folgendes

Bild, dem wir uns zunächst zuwenden müssen. Denn wer Reformen

verstehen will, muß zunächst wissen, was denn an zu Reformierendem

da war. Konfuzius, der sich selbst auch nur als Reformer betrachtet

hat, findet die Ideale, die er neu beleben will, in der Chou-Zeit, die

in der Regel von 1122—255 gerechnet wird. Konfuzius aber ist für die

Folgezeit maßgebend geworden; alle andern Auffassungen, an denen

es durchaus nicht fehlte, mußten das Feld räumen. Der bedeutendste

Apostel des Konfuzianismus wiederum war Meng-tse (372—289);

durch ihn vor allem ist die Lehre des Meisters zur herrschenden

geworden. Sein Hauptthema ist die rechte Regierung des Staates. In

erster Linie kommt das Volk, dem gegenüber der Herrscher zurücktritt.
Das Volk hat sogar das Recht, einen ungerechten Fürsten zu beseitigen.
Menschenliebe und Rechtlichkeit muß der Fürst vor allem beweisen.

Voraussetzung für alle höheren Bestrebungen aber ist die Befriedigung
der natürlichen Lebensbedürfnisse des Volkes. Wiohtig ist die
sorgfältige Pflege der Landwirtschaft. Der Besteuerung ist besonders

Aufmerksamkeit zu schenken. Das niederste Maß der Besteuerung ist der
Zehnten. Für das Land empfiehlt Meng-tse das überlieferte Neunfeldersystem4).

Der Fürst soll milde sein in der Anwendung der Gesetze.

Für Alte, Witwen, Waisen, Kinderlose soll der Staat unterstützend Sorge

tragen. Durch staatlich gewährten Unterricht sind die fünf „Beziehungen"

zu pflegen zwischen: Eltern und Kindern, älterem und jüngerem Bruder,

4) Zum „Neunfeldersystem" meint Birket-Smith: „Die altchinesische
Bodenordnung, tsing-t'ien, mit ihrer Aufteilung des Bodens in neun Lose um einen
gemeinsamen Brunnen, wovon acht den Bauern zufielen und das neunte von ihnen
für den Lehensherrn gemeinschaftlich bebaut wurde, war möglicherweise nie viel
mehr als ein gesellschaftsphilosophischer Wunschtraum" (Blrket-Smith, Geschichte

der Kultur, Zurich 1946).



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 31

Mann und Frau, Fürst und Untertan, Freund und Freund. Den Mittelpunkt

aller sozialen Beziehungen bildet die Familie, womit die
Großfamilie gemeint ist. Die „Menschenliebe" aber ist nicht etwa bedingungslos
und allgemein. „Nur der mit Menschenliebe Versehene kann die Menschen

richtig lieben und — hassen", heißt es im „Lun-yü", einem Werke, das

die Gespräche des Konfuzius mit seinen Schülern wiedergeben will und

im ganzen sicher zuverlässig ist. Im „Tao-te-king" des Lao-tse aber

steht das Wort: „Vergilt Haß mit Güte!" Doch Konfuzius wendet ein:
„Womit willst du dann Güte vergelten? Vergilt Haß mit Gerechtigkeit
und Güte mit Güte!" Hier setzt nun der Reformer ein, dem dieser

Aufsatz gewidmet ist.

Wenn wir Mo Ti — audi Mei Ti oder Mo-tse bzw. Mei-tse, d.h.
Meister Mo bzw. Mei (latinisiert : Micius) genannt — als Sozialreformer

bezeichnen, müssen wir uns zunächst dem so vieldeutigen und viel
mißbrauchten Wort „sozial" etwas zuwenden. Da das Wort auf das

lateinische societas zurückgeht, das „Gesellschaft" bedeutet, so muß es

sich bei Mo Ti um einen Versuch zur Umgestaltung des gesellschaftlichen

Lebens handeln. Zwei Hauptgebiete dieses Lebens aber sind das

Religiös-Sittliche und das Wirtschaftlich-Politische. Auf beiden Gebieten
sind im alten China Reformen vorgeschlagen, zum Teil auch in die

Praxis umzusetzen versucht worden. Ein Sozialreformer, der ausging

vom Wirtschaftlichen, war Wang An-shï (1021—1086). Dem Religiös-
Ethischen zugewandt ist Mo Ti, der wohl im 5. Jahrhunderts a. G,
vielleicht zwischen 480 und 400, also ungefähr in der Zeit des viel
bekannteren Lao-tse gelebt hat. Ueber sein Leben wissen wir wenig.
Er stammte aus dem Staate Lu, der Heimat des Konfuzius. Diesen

hat er nioht mehr gekannt, seine Lehre heftig bekämpft. Er scheint,

nach kurzer Beamtentätigkeit, ein unruhiges Wanderleben geführt zu
haben. Wie Konfuzius fand er zwar großen Anklang, aber niemanden,
der den Versuch wagen wollte, seine Grundsätze in die Praxis umzusetzen.

Als echter Wanderprediger hat Mo-Ti selbst wohl nichts geschrieben.
Seine Lehren aber sind uns erhalten in dem Werk, das seinen Namen



32 A. ATTENHOFER

trägt '). In der Mitte seiner Schüler, denen er seine Gedanken entwickelt

hatte, hat sich dieses Werk gebildet, in dem Echtes und Unechtes oft
nicht leicht zu scheiden ist. Daß sein Werk vor der Verfolgung durch

die strengen Konfuzianer erhalten geblieben, verdanken wir jedenfalls
dem Umstand, daß es, freilich ganz zu unrecht, von den Taoisten in
den Kanon ihrer Schriften aufgenommen worden ist. Der wichtigste
Teil des Werkes ist wohl bald nach dem Tode des Meisters
aufgezeichnet worden.

Die Lehren Mo Ti's beruhen auf drei Grundbegriffen einer
wohlentwickelten metaphysisch-religiösenWeltanschauung. Diese drei Grundbegriffe

sind: der Himmel, die Geister, das Schicksal. Ob Mo Ti mehr

religiöser Verkünder oder mehr Philosoph gewesen, darüber läßt sich

in guten Treuen streiten6). Mag man mehr dies, mehr jenes annehmen,

wir können nioht zweifeln, daß MoTi ein innerlich überzeugter, gläubiger
und frommer Mann gewesen.

Betrachten wir den ersten Grundstein, auf den Mo Ti seine Gebäude

gründet: den Himmel. Als éditer Reformator, nicht Revolutionär, knüpft
Mo Ti an Vergangenes an. Aber während Konfuzius seine Ideale in
der schon hoch entwickelten, oft fast überfeinerten Chou-Zeit findet,
sucht Mo Ti die seinen in der viel weiter zurückliegenden, manchmal

noch primitiv anmutenden Zeit der alten Klassiker, des „Shï-king" und
des „Shu-king". Schon da finden wir ein höchstes Wesen, das „der
Herrscher in der Höhe" (Shang-ti) genannt wird. Die genaue Bedeutung
des Wortes ist ungemein umstritten. Manohes spricht dafür, daß er als

6) Mo Ti 1st von Alfred Forke ins Deutsche übersetzt worden: Me Ti, des Sozial-
ethikers und seiner Schüler philosophische Werke, Berlin 1922. Eine jüngere
Uebersetzung und Darstellung ist in englischer Sprache erschienen : Y. P. Mei, Motse,
2 Bände, London 1929/34. Einzelne Abschnitte wurden früher übersetzt von Legge,
Faber, von der Gabelentz, de Harlez.

') In China wie in Indien sind diese Begriffe selten scharf zu trennen, da eine
wissenschaftliche Forschung rein um der abstrakten wissenschaftlichen Erkenntnis
willen kaum vorkommt, sondern immer die praktische Abzielung den Gedankengang
beherrscht und lenkt.



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 33

reine „Macht" irgendwelcher Art, manches dafür, daß er doch auch

schon als Person aufgefaßt wurde. Fest steht, daß Kofuzius den Standpunkt,

Shang-ti sei ein persönliches Wesen, ablehnte, daß Mo Ti an
ihm festhielt'). Ihm ist der Himmel nicht nur das Himmelsgewölbe mit
den Gestirnen, sondern ein anthropomorphes, menschenähnliches W esen,
das die Guten liebt und die Bösen haßt, das erkennt, was in der Welt
vorgeht, und dem entsprechend regiert. Der Himmel spendet dem
Menschen Licht, Nahrung, alles Gute. Die Welt ist sein Eigentum und
soll nicht durch Zwietracht gestört werden. Daher sollen alle Menschen
sich lieben und helfen, nicht aber sich hassen und schädigen. Mo Ti
versucht, im Gegensatz zu Konfuzius, der seine Lehren einfach als

lapidare Dogmen hinstellt, logische Beweise, die wir wohl als höchst

unvollkommen empfinden, die wir aber doch als den Beginn einer
wissenschaftlichen Entwicklung in der Denkgeschichte Chinas hoch werten
müssen. Woher wissen wir, daß die Menschen sich lieben sollen? Weil
der Himmel selbst alle Menschen liebt und ihnen hilft. Woher wissen

wir dies Weil er alle Menschen in seiner Macht hat und sie alle ernährt.

„Alle Staaten, große und kleine ohne Unterschied, sind Stätten des

Himmels, und alle Menschen, jung und alt, vornehm und gering, sind

seine Kinder", sagt Mo Ti. Der Himmel ist das edelste und weiseste

Wesen, dem niemand auf Erden gleichkommt. Er regiert die Menschen

mit Wohlwollen und Gerechtigkeit, und diese Tugenden müssen daher
auch die Grundlagen der Staatsregierung sein. Der Himmel gibt denen

Glück, die ihre Mitmenschen lieben ; den Uebeltätern schickt er Unglück.
Man kann ihm nicht entfliehen. Das Sprichwort sagt: „Wie hell scheint

*) Im Lun-yü, der wohl zuverlässigsten Quelle für die Lehre des Konfuzius,
findet sich der Name „Shang-ti" freilich nicht, sondern nur der Ausdruck T'ien, „der
Himmel". Ueber das Verhältnis der beiden Bezeichnungen äußert sich Söderblom
ausführlich in seinem ausgezeichneten Werke Das Werden des Gottesglaubens,
Leipzig 1926, S. 188 ff. Ueber den „T'ien" sagt Konfuzius im Lun-yü, XVII, 19:
„Redet der Himmel etwa? Die vier Jahreszeiten gehen ihren Gang, alle Kreatur
wird hervorgebracht,- redet der Himmel etwa? (Wilh.Grube in: Bertholet,
Religionsgeschichtliches Lesebuch, 1. Aufl., Trübingen 1908). Wir dürfen daraus wohl schließen,
daß Konfuzius die Auffassung des Himmels als Person ablehnt.



34 A. ATTENHOFER

die Sonne! Wie kann, wer ein Verbrechen begeht, vor ihr entfliehen?
Das heißt, daß es keinen Zufluchtsort gibt. Dem Himmel gegenüber

gibt es kein Waldtal, keinen dunkeln, verborgenen, mensohenleeren

Ort, sondern sein Licht sieht alles", lautet eine Textstelle.

Eine Mittelstellung zwischen dem Himmel und den Menschen nehmen

die Geister ein, wobei darunter Gespenster, Ahnen, aber auch die
Geister der Natur, der Berge, Flüsse usw. verstanden sind. Offenbar

war zur Zeit Mo Ti's der Glaube an ein Fortleben nach dem Tode
weithin, besonders auch in der Schule der Konfuzianer, stark umstritten,
wenn nicht gänzlich geschwunden8). Wieder versucht MoTi zu beweisen:

viele Einzelne, aber auch ganze Gruppen zugleich, haben Geister gesehen.

Geister- und Spukgeschichten aus alter Zeit, an denen China, und zwar
manchmal an entzückend schönen, so reich ist9), vor allem aber die

Aussagen der großen Weisen des Altertums gelten ihm als Beweise.

In diesem Punkt ist also Mo Ti dem Altertum auch viel treuer, als

es die Konfuzianer sind. Die Geister haben einen gewissen Anteil an
der Weltregierung, und man muß ihnen dienen, wie es ein guter Diener

tut, auch wenn er seinen Herrn nicht sieht. Opfer sind auf jeden Fall

zu empfehlen. Aber wenn es am Ende doch keine Geister gäbe Auch
dann. Gibt es Geister, so gewinnt man sich ihre Gunst ; gäbe es aber

keine, so wären die Opfer ja doch nicht weggeworfen, da ja auch die
Lebenden daran teilnehmen. Hier zeigt sich ein in allen Ueberlegungen
Mo Ti's stark hervortretender Zug: alle seine Lehren zielen auf
Zweckmäßigkeit und Nützlichkeit. Man hat aus diesem Zug geschlossen, daß

bei Mo Ti die intellektuelle Ueberlegung doch die schlichte gläubige

Frömmigkeit übertreffe, daß er also doch in erster Linie zu den

philosophisch-soziologischen Denkern gerechnet werden müsse, nicht zu den

8) Denken wir nun an die Vorsicht, den Agnostizismus, mit dem sich Konfuzius
selbst (Lun Yü, XI, 11) über die Frage nach den Gelstern und dem Wesen des
Todes äußert.

') Vgl. H. A.Giles, Strange Stories from a Chinese Studio; LoTa-kang, Le miroir
antique; C.W.Krieg, Chinesische Mythen und Legenden u.a.



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 35

eigentlich religiösen Schöpfern. Bei Gelegenheit seiner Gespräche über
die Geister aber stellt Mo Ti Ueberlegungen an, die uns zeigen, daß ihm

Opfer nicht alles war, ja durchaus nicht in erster Linie kam. Entfernt
erinnert die folgende Geschichte an Micha 6, 810), so mißlich es auch

ist, Texte ganz verschiedener religiöser Ebenen mit einander zu
vergleichen. „Der Meister schickte den Ts'ao Kung-tse aus. Dieser hielt
sich drei Jahre in Sung auf, kehrte dann zurück und besuchte den

Meister Mei-tse, zu welchem er folgendes sprach: Als ich zuerst in
deine Schule eintrat, trug ich einen kurzen Rock aus grobem Zeug und
lebte von Gemüsesuppe. Wenn ich sie des Morgens hatte, mußte idi
sie des Abends entbehren. Ich opferte den Geistern und Dämonen
und hielt mich an die Vorschriften des Meisters. Zuerst wurde meine
Familie wohlhabender, und als es ihr gut ging, opferte ich den Geistern
und Dämonen mit besonderer Sorgfalt. Aber viele meiner Leute starben,
die Haustiere gediehen nicht, und ich selbst wurde von Krankheit
heimgesucht. Ich weiß nicht, ob die Lehre des Meisters wohl praktisch
ist?" Der Meister Mo Ti entgegnete: „So ist es nicht. Was die Geister
und Dämonen besonders von den Mensdien erwarten, ist, daß diejenigen,
welche in hoher Stellung sind und große Einkünfte beziehen, den

Vortrefflichen davon abgeben, und daß, wer Reichtümer besitzt, sie

unter die Armen verteilt. Die Geister und Dämonen sind nicht nur
darauf bedacht, von der Hirse zu nehmen und Lungenfleisch zu
verspeisen." Also das Opfer als opus operatum ist doch nicht das Letzte,

was Mo Ti für die Verehrung der Geister fordert. Den Glauben an
die Geister aber hält er auch für unerläßlich, damit die Menschen auf
dem rechten Wege gehalten werden. Ohne Furcht vor Bestrafung ist
keine Zucht möglich. Für die Verehrung der Ahnengeister aber sprechen

noch ganz besondere Gründe. Die Familie ist ja für den Chinesen

10) „Soll ich vor ihn (den Herrn) treten mit Brandopfern, mit einjährigen Kälbern?
Hat der Herr Wohlgefallen an vieltausend Widdern, an ungezählten Bächen Oels?
Es ist dir gesagt, o Mensch, was gut ist und was der Herr von dir fordert: nichts
als Recht üben und die Güte lieben und demütig wandeln vor deinem Gott."



36 A. ATTENHOFER

der Kern jeglicher Gesellschaftsordnung, die diesen Namen verdient,
und es wäre schlimmste Pietätslosigkeit, die Ahnen nicht zu ehren.

Die Geister überragen die Menschen an Verstand und Wissen; sie

können sogar in die Zukunft sehen. „Wie der Blick des Himmels, so

dringt auch der der Geister überall hin, und nichts bleibt ihnen
verborgen. Da die Geister alles sehen, so darf man nicht in düstern

Schluchten, weiten Sümpfen, Bergwäldern oder tiefen Tälern sich sicher

wähnen, denn der Blick der Geister bemerkt alles, und da die Geister
das Unrecht strafen, so kann man sich nicht auf Reichtum, Rang, Menge,

Macht, Mut, Kraft, Kriegstüchtigkeit, feste Panzer oder scharfe Waffen

verlassen; die strafenden Geister besiegen jeden Widerstand." Aus
diesen Erwägungen heraus beschwört Mo Ti die Fürsten, in den Schulen

ja den Glauben an die Ahnen einschärfen zu lassen.

Die dritte Grundfrage, die Mo Ti bewegt, ist die nach dem Schicksal.

Man konnte fragen: Wenn der Himmel und die Geister alles regieren,
welche Rolle spielt dann noch der Wille des Menschen? Ist der Mensch

dann einfach geschoben? Wo bleibt dann die Verantwortlichkeit? Schon

bei Konfuzius finden wir Ansätze zum Determinusmus oder Fatalismus,

und von gewissen Konfuzianern ist die Anschauung entschieden gefördert
worden. Mo wandte sich durchaus gegen diese Auffassung und nennt
sie geradezu eine „Lehre für Frevler". Der Determinusmus zerrüttet
und vernichtet alles Gemeinschaftsleben. Ohne Zweifel ist der Wille
des Himmels und der Geister wirksam ; aber es handelt sich doch nicht

um starre Vorausbestimmung, durch die die Verantwortlichkeit des

Menschen aufgehoben würde. Der Mensch schafft sich sein Schicksal

selber durch seine Taten. Er erwirbt sich Verdienst und lädt Schuld

auf sich; darauf greift die Vergeltung der höheren Mächte als

urteilsprechender und vollziehender Richter ein. Das gilt für den Einzelnen

wie auch für das Staatswesen. Ordnung und Verwirrung im Staat

hängen nicht, wie offenbar weithin angenommen wurde, von äußern

Einflüssen, sondern nur von Fähigkeit oder Unfähigkeit der Regierung
ab. Man darf nicht das Schicksal dafür verantwortlich machen. „Wenn



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER! MO TI 37

jetzt bei Königen, Fürsten und Herren der Fatalismus ernstlich geschätzt
und praktisch betätigt werden sollte, dann würden diese lässig sein

bei der Rechtsprechung und Ausübung der Verwaltung, die Minister
und hohen Staatsbeamten bei der Erledigung ihrer Amtsgeschäfte, die
Bauern beim Pflügen, Säen und Pflanzen und die Frauen beim Spinnen
und Weben. Sind Könige, Fürsten und Herren lässig in der
Rechtsprechung und Ausübung derVerwaltung und die Minister und Beamten

in der Erledigung ihrer Amtsgeschäfte, dann muß meines Dafürhaltens
das Reich in Verwirrung geraten. Vernachlässigen die Bauern das Pflügen,
Säen und Pflanzen, und die Frauen das Spinnen und Weben, so wird
meiner Ansicht nach das Material für Kleidung und Nahrung im Reiche

nicht ausreichen. Wird eine solche Regierung auf das Reich ausgedehnt,

so haben der Himmel und die Geister keinen Nutzen von den ihnen

erwiesenen Ehren, und das Volk hat von der Verpflegung keinen Vorteil.
Infolgedessen wird es sich zerstreuen uud nicht mehr für Dienste zur
Verfügung stehen. Dann läßt sich keine starke Verteidigung des Heimatlandes

mehr durchführen, und die Strafexpeditionen sind nicht siegreich.

Daher sagt der Meister Mo Ti: „DiecGelehrten und Edlen des Reiches,

welche wirklich das Wohl des Reiches erstreben und Mißstände darin
beseitigen möchten, reden gerade so, als ob es ein Schicksal gäbe.

Dagegen ist zu sagen, daß das Schicksal eine Erfindung der
verbrecherischen Herrscher ist. Das elende Volk folgt ihnen nach ; aber es

ist nur eine Ansicht von nicht tugendhaften Menschen."

Mo Ti hat sich, wie viele chinesische Denker, auch mit der Frage

befaßt, wie wohl der Urzustand gewesen sein möchte. Nicht zuletzt
die Möglichkeit, noch mitten im Chinesentum lebende Naturvölker zu
beobachten, führte zu oft ganz modern anmutenden Vorstellungen.
Die Annahme, daß die Menschen anfänglich, wilden Tieren ähnlich,
in Höhlen gelebt hätten, also am Anfang eine große Primitivität gewesen
sei, ist uns ja geläufig. Während wir aber heute eine allmähliche

Entwicklung annehmen, stehen bei Mo Ti, wie für alle chinesischen Denker,



38 A. ATTENHOFER

am Anfang hülfreich eingreifende, sogenannte „Kulturheroen". Weise

Herrscher der Urzeit schenken dem Menschen alle Kulturgüter; sie

lehren ihn den Hausbau, die Verfertigung von Kleidern, die Verwendung
des Feuers, kurz alles, wofür wir heute eine lange Entwicklungszeit
anzunehmen pflegen. Aber noch habe der Kampf aller gegen alle

geherrscht, mit schrankenlosem Individualismus und Egoismus. Bellum

omnium contra omnes. Da habe man den tugendhaftesten Mann zum

König gewählt und ihm Gehülfen beigegeben, ein Gedanke, der etwas

an die naiven Vorstellungen Rousseaus über die Entstehung des Staates

erinnert. Auf diese Weise wären Reichsminister, Fürsten und

Einzelstaaten, Beamte und Aelteste geworden. Alles in allem : Mo Ti rückt
den Feudalstaat seiner Zeit ganz nahe an die Urzeit hinab.

Damit kommen wir mehr zur praktischen Philosophie Mo Ti's. Im
Staate sind die Untertanen zu Treue und Gehorsam verpflichtet; doch

soll dieser Gehorsam nicht blind sein. Wohl sollen die Untertanen
dem Herrscher Ruhm und Glück gönnen, aber sie dürfen, ja sollen

ihm auch Vorstellungen machen, wenn er schlecht, d. h. nicht entsprechend

dem Willen des Himmels regiert..Entscheiden freilich sollen die obern,
nicht die untern Volksschichten ; aber diese obern Schichten sollen auch

aus den besten Bürgern bestehen. Der Himmelssohn, der oberste

Herrscher, hört auf die Meinungen aller und vereinigt dann diese

Meinungen zu einer einzigen, die er in Einklang mit dem Willen des

Himmels bringt. Jetzt kommt die entscheidende Frage: „Was fordert
denn der Himmel?" Da treffen wir auf die neue große Idee Mo Ti's»

von der wir schon gehört. Der Himmel fordert gegenseitige Liebe,
beruhend auf Gerechtigkeit und W ohlwollen.

Zwischen Obern und Untern soll engster Zusammenhang bestehen;
keine Seite darf Vorteile und Vergünstigungen für sich allein haben.

Woran aber merken die Menschen, daß der Wille des Himmels

nicht richtig befolgt wird? An den Strafen, die er schickt, die sich in
Naturkatastrophen: Stürmen, Dürre, Mißernten und Ueberschwem-

mungen ausdrücken.



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER; MO TI 39

Nur die Tüchtigsten sollen Beamte sein. Wenn Mo Ti dann meint,
Reichtum und Ansehen seien noch kein Befähigungsnachweis, so dürfen

wir daraus schließen, daß dieser Nachweis zu seiner Zeit wohl recht
oft als ausreichend angesehen wurde. Es heißt im Text: „Der Meister

sagte: ,Wenn man einen Edlen unserer Zeit als Schweineschlächter

verwenden will und er dieses Geschäft nicht versteht, so lehnt er es
ab ; wenn man ihm aber einen Staatsministerposten überträgt, so

übernimmt er ihn, auch wenn er ihm nicht gewachsen ist. Ist das nicht
widersinnig?'" Mo Ti verlangt ausgezeichnete Gelehrte, zugleich charaktervolle

Menschen und gute Redner zu Beamten, d. h. ein Beamter soll
all diese Eigenschaften in sich vereinigen. Auch die Herkunft des Beamten

darf nicht entscheidend sein.

Wenden wir uns zur politischen Ethik Mo Ti's. Er stellt als Ziele
auf: Hebung des Volkswohlstandes, Zunahme der Bevölkerung, gute
Rechtspflege und Verwaltung. Diese Ziele sind aber nur zu erreichen

auf der Grundlage zweier ethischer Mächte : der einigenden, allgemeinen
Liebe und der Mäßigkeit.

Hat nun China der Begriff der Liebe im weiteren Sinne vor Mo Ti
tatsächlich gefehlt? Durchaus nicht. Wir finden ihn auch bei Konfuzius,

wenn wir da auch eher von Wohlwollen in recht zahmem Sinne sprechen

müßten. Auch ist die Liebe bei Konfuzius und seiner Schule, wie wir
schon gesehen, abgestuft nach Beziehungsgraden, nach den fünf lun;
wer außerhalb dieser fünf Beziehungen fällt, hat auf „Liebe" gar keinen

Anspruch. Und doch findet sich schon vor Mo Ti bei einem chinesischen

Staatsmann des Altertums der Ausdruck kien-ai „allgemeine oder
umfassende Liebe" ; aber erst Mo Ti hat ihn zum Mittelpunkt eines

wohlausgebauten Systems gemacht. Nun könnte man eine solche Macht auch

rein aus der Erkenntnis ihrer Bedeutung heraus als unerläßliche Grundlage

der sozialen Ordnung betrachten. Aber von Mo Ti wird gesagt,

er hätte sich gern den ganzen Körper schinden lassen für das Wohl
des Reiches. Also war er nicht nur Theoretiker, sondern auch von dem

Gefühl, das er als grundlegend betrachtete, selbst durchdrungen. Grade,



40 A. ATTENHOFER

Abstufungen der Liebe wollte er nicht gelten lassen ; man solle für alle

ohne Ausnahme tun, was man gegebenen Falls auch seinen Eltern täte.

Die zu seiner Zeit in der ihm bekannten Welt herrschende Wirrnis
schreibt er rein dem Mangel an allgemeiner Liebe zu. Nicht das Schicksal,

wie wir schon gehört, ist schuld, wie die Literaten fälschlich meinen;
die Menschen mit ihrem Egoismus sind schuld, wenn sich die Gunst
des Himmels von ihnen wendet. Es finden sich wunderschöne Sätze

bei Mo Ti; Sätze, die wir ja auch heute wieder allgemein auf dem

geistigen Markte finden: „Jeder sollte das Land des andern mit gleichen

Augen betrachten wie das eigene ; er sollte für die Familie des andern
das gleiche Herz haben wie für die eigene." Audi hier fehlt die

Nützlichkeitsbegründung nicht. „Einen, der die andern so lieben würde, würden
die andern auch so lieben. So wäre die allgemeine Menschenliebe
verwirklicht." Und weiter: „Infolge des allgemeinen Mangels an
gegenseitiger Liebe überwältigen die Starken die Schwachen, verhöhnen die
Reichen die Armen, lassen die Vornehmen die Geringen ihren Uebermut
fühlen und betrügen die Schlauen die Dummen. Führen wir alles Elend,
alle Uebergriffe, alle Unzufriedenheit und allen Haß in der Welt auf
ihren Ursprung zurück, so entspringen sie alle aus dem Mangel an

gegenseitiger Liebe." Auf den Einwand der Gelehrten, daß ein solcher

Zustand einfach nicht durchführbar sei, entgegnet Mo Ti, das sei gar
nicht so schwierig, denn: „Wer andere liebt, dem vergilt man mit Liebe;

wer ihnen Vorteil bringt, dem vergilt man mit Vorteil; wer andere haßt,
dem vergilt man mit Haß und dem, der ihnen schadet, mit Schaden."

Also auch hier muß MoTi zu Nützlichkeits- und Zweckmäßigkeitsgründen
seine Zuflucht nehmen, also zu intellektueller Ueberlegung. Er ist
überzeugt, daß durch allgemeine Liebe überhaupt alle Uebel verschwinden

würden. „Wenn man alle Bewohner des Reiches veranlassen könnte,
sich zu gegenseitiger Liebe zusammen zu tun und andere ebenso zu
lieben wie sich selbst, wird sich dann wohl noch unkundlicher Sinn

zeigen? Würde es dann noch unfreundliche Personen geben? Würden
noch Diebe und Räuber existieren? Wenn man das Haus anderer wie



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 41

sein eigenes ansieht, wer würde es da noch bestehlen Und wenn man
fremde Persönlichkeiten seinem eigenen Ich gleichstellt, wer würde da
nodi Gewalttätigkeit üben?"11)

Nach allem müßte man Mo Ti sicher für einen unbedingten
Kriegsgegner, wohl gar für einen Antimilitaristen im Sinne Tolstois halten.
Das stimmt durchaus nicht. Natürlich führt Mo Ti die Erscheinung des

Krieges auch auf den Mangel an Liebe zurück oder auf den

gegenseitigen Haß. Aber er verwirft nur den Angriffskrieg und bestreitet
das Recht des Angegriffenen, sich zu verteidigen, durchaus nicht. In
ausgesprochen dialektischer Weise lehrt Mo Ti : „Da ist jemand, der

in eines andern Obst- und Gemüsegarten eindringt und ihm Pfirsiche

und Pflaumen stiehlt. Wenn die Leute davon hören, so verurteilen sie

ihn, und wenn die Obrigkeit seiner habhaft wird, so bestraft sie ihn.
Warum? Weil er andere schädigt, um sich selbst zu nützen. Geht er
so weit, daß er andern ihre Hunde, Schweine, Hühner und Ferkel

wegnimmt, so ist seine Ungerechtigkeit nodi größer, als wenn er in
Gärten eindringt um Pfirsiche und Pflaumen zu stehlen. Weshalb?

Weil er andern noch größeren Schaden zufügt, ist sein Mangel an
Wohlwollen noch ausgeprägter und die Bestrafung noch schärfer. Wenn

er nun sogar in Hürden und Ställe einbricht und andern ihre Pferde

und Kühe wegnimmt, dann offenbart er einen nodi größeren Mangel

an Wohlwollen und Gerechtigkeitsgefühl als bei der Wegnahme von
Hunden, Schweinen, Hühnern und Ferkeln. Inwiefern? Er benachteiligt
seine Mitmenschen noch mehr und, wenn er sie noch mehr benachteiligt,

so muß seine Herzlosigkeit noch schlimmer sein, und es gebührt
ihm noch härtere Strafe. Läßt er sich nun gar dazu hinreißen, einen

Unschuldigen zu töten, ihn seiner Kleidung und seines Pelzes zu berauben

und sich seinen Speer und sein Schwert anzueignen, dann ist seine

") H. Hackmann, Chinesische Philosophie, München 1927, S. 118, weist hin auf
Matth. 5, 48 (er hat wohl die ganze Stelle Matth. 5, 43-48 im Auge). Aber schon
die durchaus utilitaristische Begründung bei Mo Tl zeigt, daß wir uns doch auf
recht verschiedenen Ebenen bewegen.



42 A. ATTENHOFER

Ungerechtigkeit noch viel größer, als wenn er in Hürden und Ställe

einbricht und den Leuten ihre Kühe und Pferde wegtreibt. Wieso?

Weil seine Schädigung anderer nodi ernster ist. Dieser höhere Grad

von Schadenzufügung zeigt eine noch höhere Stufe von Verworfenheit,
und die Strafe muß dementsprechend härter sein. Alle Edlen im Reiche

wissen das und verurteilen solche Handlungen, die sie als Ungerechtigkeiten

bezeichnen. — Wenn nun die Sache im großen gemacht und ein
Staat angegriffen wird, dann sprechen sie nicht mehr ihr Verdammungs-
urteil, sondern sind im Gegenteil voll des Lobes und nennen es

Gerechtigkeit. Kann man da noch sagen, daß sie den Unterschied

zwischen Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit verstehen? Das Töten

eines Mensdien gilt als ungerecht, und es steht darauf eine Todesstrafe.

Führen wir diese Erwägung weiter, dann ist die Tötung von
zehn Menschen eine zehnfache Ungerechtigkeit und sollte mit zehn

Todesstrafen geahndet werden, und die Tötung von hundert Mensdien

ist eine hundertfache Ungerechtigkeit und verdient hundertTodesstrafen.

Die Edlen des Reiches verstehen das sehr wohl und nennen es

Ungerechtigkeit; kommen wir aber nun zu der Ungerechtigkeit im großen,
nämlich dem Angriff auf einen Staat, dann verurteilen sie diese nicht

mehr, im Gegenteil, sie rühmen sie und nennen sie gerecht. Sie

verstehen die Dinge nicht und wissen nicht, was Gerechtigkeit ist. Daher
schreiben sie die Erzählung von den Kämpfen nieder zum Gedächtnis

für spätere Geschlechter, denn wenn sie sich der Ungerechtigkeit bewußt

wären, wie würden sie diese Ungerechtigkeiten noch aufzeichnen, um
sie der Nachwelt zu überliefern?— Da haben wir einen Mann, welcher,

wenn er etwas Schwarzes sieht, es schwarz nennt, sieht er dagegen viel
Schwarz, so nennt er es weiß. Wir werden von einem solchen annehmen,
daß er den Unterschied zwischen weiß und schwarz nicht kennt. Ein
anderer kostet etwas Bitteres und nennt es bitter; wenn das Bittere
aber in größeren Mengen vorhanden, so nennt er es süß. Von einem
solchen Menschen wissen wir, daß ihm der Unterschied zwischen süß

und bitter unbekannt ist. Wenn nun jemand ein geringes Unrecht kennt



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 43

und es verurteilt, dagegen ein großes Unrecht, wie das Bekriegen eines

Staates, nicht erkennt und verurteilt, es vielmehr preist, können wir
dann wohl von ihm behaupten, daß er sich des Unterschiedes zwischen

Recht und Unrecht bewußt ist? So sehen wir denn, daß die Edlen
des Reiches das Unterscheidungsvermögen für Recht und Unrecht
verloren haben."

Als praktisches Mittel gegen den Krieg empfiehlt Mo Ti neben dem

Grundprinzip der allgemeinen Liebe und aus ihm erwachsend:
diplomatischen Verkehr mit den Nachbarstaaten, die man sich durch

entgegenkommendes Verhalten, allenfalls auch durch Geschenke, geneigt
machen solle.12)

Wenn von Mo Ti etwa behauptet wird, er sei ein großer Ingenieur

gewesen, habe sogar Erfindungen gemacht und ein ganzes System
entworfen, wie man sich im Verteidigungskrieg des Feindes am besten

erwehren könne, so ist das höchst unwahrscheinlich. Die Bemerkung
Rieh. Wilhelms, das ganze Werk Mo Ti's „atme tatsächlich einen Geist

der Technik" kann man nur als gesucht geistreich werten. Die Quellen
für diese Seite Mo Ti's sind durchaus widersprechend und zweifelhaft.

Als zweiten Grundpfeiler der politischen Ethik nennt Mo Ti die

Mäßigkeit, besser wohl : das Maßhalten. Wir müssen immer an das Ziel
denken, das Mo Ti im Auge hat: allgemeinen Frieden, allgemeines

Glück. Die Ansicht nun, daß Glück mit Wohlleben oder gar Luxus
unvereinbar sei, daß zum wahren Glück sogar ein gewisser asketischer

Einschlag nötig sei, finden wir ja auch bei manchen griechischen
Philosophen. So wendet sich Mo Ti heftig gegen jede Art von Luxus, weil

er in ihm eine Schädigung des Volkes sieht. Dabei zeigt sich Mo Ti

") Daß der Gedanke, den Feind durch Geld zu gewinnen, nicht etwa nur ein
chinesischer sonderbarer Einfall ist, zeigt die Bemerkung eines französischen Publizisten,

Courtilz de Sandras, „der die Bestechung geradezu in das politische System
der Staatsräson aufgenommen : ,hätte Kaiser Leopold, statt zu knausern, den Türken
Geld gegeben, so wäre der Türkenkrieg nicht ausgebrochen und würde Ludwig XIV.
nicht Straßburg und Luxemburg vergewaltigt haben'" (Ermatinger, Deutsche Kultur
im Zeitalter der Aufklärung, S. 128).



44 A. ATTENHOFER

nicht etwa als eifernder Finsterling, sagt er doch, daß ihm Luxus,
angenehmes Leben, auch die Freuden der Tafel durchaus nicht zuwider

seien, aber das Volkswohl werde eben dadurch geschädigt. Ein nicht
zuletzt ausschlaggebender Grund aber ist es für ihn, der seine Vorbilder
im grauen Altertum findet: auch die alten weisen Herrscher seien gegen
den Luxus gewesen. Alles Tun, das nur die Volkskraft schädigt, den

allgemeinen Wohlstand zurückgehen läßt, ist zu verwerfen. Treiben
die Obern Luxus, so werden Steuern und Abgaben erhöht. Zum Luxus

rechnet Mo Ti aber auch die Kunst. Wie ethischen Fanatikern so häufig,
scheint auch ihm etwas vom Bilderstürmer innegewohnt zu haben. Vor
allem wendet er sidi gegen die von Konfuzius und seinen Anhängern
so hoch gewertete Musik. Ob da nicht auch die Abneigung gegen die

ganz andere Denkart mitspielt? Die Einwände, die wir kennen,
erscheinen uns doch recht fadenscheinig. Durch die Musik würden die

Hungrigen nicht satt, die Frierenden nicht gekleidet, die Müden nicht

ausgeruht; Ausübende und Zuhörer würden nur nützlichen Tätigkeiten

entzogen. Aber es kann außer der merkwürdigen Ueberschätzung der

Musik auf konfuzianischer Seite auch noch die Einstellung mitgewirkt
haben, die wir ja so häufig bei fanatisdien Erlösungskündern finden:
„Eines allein ist not, und alles, was ablenkt, ist vom Uebel." Vielleicht
hat auch der Umstand mitgewirkt, daß es gerade volksausbeutende

Fürstenhöfe waren, an denen die Musik mit ungeheurem Aufwand
gepflegt wurde. Aber in alle dem sind wir auf bloße Vermutungen

angewiesen. Einen andern Kampf, den Mo Ti führte, werden wir eher

begreifen. Mo Ti verwirft die teils prunkvollen, teils langwierigen

Begräbnisse und Trauerriten, wiederum ganz gegen die ungemein
zeremoniellfrohen Konfuzianer. Das ganze Familiengut werde bei diesen

Feierlichkeiten oft aufgezehrt; die Trauerbräuche seien oft gesundheitsschädlich,

und durch die erzwungene Untätigkeit während drei Trauerjahren

gingen dem Staat wertvolle Arbeitskräfte verloren. Wieder beruft
sidi Mo Ti auf die alten Herrscher, unter denen der Begräbnisbrauch
noch ganz einfach, die Trauerzeit noch kurz gewesen sei.



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO TI 45

Noch bleibt uns übrig, einen raschen Blick auf die individuelle Ethik

zu werfen, die Mo Ti lehrt. Viel bleibt nicht mehr übrig, da Mo Ti
ja Sozialreformer, nicht Seelsorger am Einzelnen sein will. Was wir
auch an individuell zu nennender Ethik bei ihm finden, ist immer in
Beziehung auf den Staat und die menschliche Gesellschaft betrachtet.

Systematisches finden wir da überhaupt nicht; alles wird mit Nützlichkeit
und Zweckmäßigkeit begründet. Trotz gelegentlicher Berufung auf den

Willen des Himmels tritt dieser praktisch ganz zurück. Das Tun des

Einzelnen berührt Mo Ti nicht, sofern es sich nicht unmittelbar für das

Wohl oder Wehe der menschlichen Gesellschaft auswirkt.
Wie wurde nun Mo Ti in China selbst aufgenommen? Wie wirkten

seine Ideen weiter? Wie wird er heute beurteilt?
Daß er trotz dieser oder jenerUebereinstimmung vom konfuzianischen

Dogma beträchtlich abwich, haben wir gesehen, und so werden wir uns
auch nicht wundern, daß er aufs heftigste von dieser Richtung bekämpft
wurde. Auch Mo Ti spricht nicht immer in den freundlichsten Tönen

von K'ung-tse, doch sind seine Vorwürfe mehr gegen die Anhänger
des älteren Meisters gerichtet, denen er bombastisches Getue,
Schmarotzertum, Unfähigkeit für praktische Arbeit und abgeschmackte
Altertümelei vorwirft. Vor allem die Forderung der uneingeschränkten, un-
abgestuften Menschenliebe erregte den Zorn der Konfuzianer, unter
denen Meng-tse der heftigste Kämpfer gegen die ketzerische Lehre war.
Meng-tse gibt der Abneigung gegen andere Schulen, nicht nur gegen
die Mo Ti's, den heftigsten, durch seine fanatische Haltung fast

abstoßenden Ausdruck. Die absurden Lehren hätten das Volk verblendet.

Mo, sagt Meng-tse, mit seiner allgemeinen Menschenliebe, kenne keinen
Vater. Weder einen Vater noch einen Herrn anzuerkennen, das sei

die Art von wilden Tieren. Der rabiate Eifer Meng-tse's ist sicher nicht
zuletzt darauf zurückzuführen, daß die ketzerischen Lehren großen

Anklang gefunden hatten. Die Anhänger Mo Ti's, die sogenannten
Mehisten, haben seine Lehre nach verschiedenen Seiten entwickelt, unter
anderm auch nach der wissenschaftlichen, durch bedeutende Beiträge



46 A. ATTENHOFER

zur Ausgestaltung der Logik. Vor allem aber wird die allumfassende

Liebe immer stärker betont. Mit Recht sagt Forke, die leidenschaftlichen

bis gehässigen Angriffe der Konfuzianer träfen nicht so sehr Mo Ti
als seine Anhänger. Diese bildeten mit der Zeit eine Art geschlossener

Kirche, ja fast einen Mönchsorden mit religiös verehrtem Oberhaupt,
das vor dem Tod seine Würde an einen Nachfolger weitergibt. Doch

trotz dieser straffen Organisation konnte sich der Mehismus in China
nicht halten. Konfuzius siegte. Ob es nur daran lag, daß, wie Wilhelm

meint, die mehistische Richtung zu streng und zu asketisch gewesen,
ist doch sehr fraglidi. Auch eine gewisse Aehnlichkeit der Lehren

Mo Ti's mit solchen des Christentums konnte sich doch erst viel zu spät
auswirken, als daß sie für den Untergang des Mehismus noch hätte von
Bedeutung sein können. Richtiger ist es wohl, den im Volke, vor allem

bei den Gebildeten, verwurzelten Familienkult zur Erklärung
heranziehen. Auf jeden Fall galt Mo Ti bis ins 19. Jahrhundert herab dem

konfuzianischen Chinesen als Erzketzer.

Einige Belege aus neuer Zeit mögen zeigen, wie sich das Bild
gewandelt hat. Hu Shih, in seinem vorzüglichen Werk „The Development
of the Logical Method in Ancient China" nennt Mo Ti „vielleicht einen
der größten Geister, die China hervorgebracht hat". Der Japaner Suzuki

in „A Brief History of Early Chinese Philosophy" rühmt Mo Ti als

klaren, logischen Kopf, „etwas in der chinesischen Philosophie ganz
Ungewöhnliches". Der erste Europäer, der die Lehre Mo Ti's
ausführlicher dargestellt hat, der Missionar Ernst Faber (gest. 1899), nennt
ihn einen „edlen und selbstverleugnenden Charakter". Er spricht auch

als erster vom „Sozialismus" und von der „kommunistischen Liebe"
des Reformers. Der Jesuit Léon Wieger rühmt ihn als „la plus noble

figure parmi les penseurs chinois". Fast schwärmend enthusiastisch wird

er von der bekannten und viel umstrittenen Tibetreisenden Alexandra
David-Neel in ihrem dodi nur mit Vorsicht zu benützenden Buche

„Socialisme chinois" gepriesen. Sie rühmt gerade seine Nüchternheit
und Freiheit von allem Theologisch-Religiösen und Mystischen. Seine



EIN CHINESISCHER SOZIALREFORMER: MO Tl 47

„allgemeine Menschenliebe" entspreche etwa unserm Begriff der
Solidarität, womit man schon eher einverstanden sein kann. Den schroffen

Gegensatz bildet die Behauptung Suzuki's, Mo Ti's Lehre habe viele

Berührungspunkte mit dem Christentum. Er geht so weit zu behaupten,

„bei einem idealistischeren, phantasiereichen, religiösen Volke hätte sich

seine Lehre (zum Christentum) entwickeln können". Am klarsten und
wertvollsten, weil kritisch und wohlwollend zugleich, ist sicher die

Beurteilung durch Alfred Forke in seiner Geschichte der alten
chinesischen Philosophie. Zunächst erklärt er, daß die Beurteilung Mo Ti's
zu seinen Lebzeiten sicher richtiger gewesen sei als die spätere. Mo Ti
sei genialer als Konfuzius und ein mehr philosophischer Kopf. Aber
ihm fehlte der elegante Stil des älteren Rivalen oder des Mencius.

Aber als richtiger Dogmatiker ist Mo Ti außerordentlich einseitig.
Auf keinen Fall ist er Sozialist im politischen Sinne, dachte er doch

nicht im entferntesten weder an eine Beseitigung der sozialen Klassen,

nodi in kommunistischem Sinne an eine Aufhebung des Privateigentums.
Ein „erleuchteter Despotismus" gilt ihm als die beste Regierungsform.
Eine Geistesaristokratie von Gelehrten und Edlen soll das Volk regieren,
und ihrer Meinung soll das Volk ohne Zaudern folgen. Politisch ist
Mo Ti „Sozialaristokrat"; aber von da bis zum Sozialismus ist noch

ein weiter Weg, selbst wenn wir die auch heute noch ungeheure
Unbestimmtheit des Wortes „Sozialismus" in Betracht ziehen.

Für mich steht fest, daß die Lehre Mo Ti's von vornherein zum
Untergang verurteilt war, weil er nicht erkannte, daß uns Mensdien

eine solche allgemeine „Liebe", wie er sie fordert, ganz unmöglich ist.
Theoretisch ist das ganz schön. Aber: entweder verliert das Wort
„Liebe" seinen genauen Sinn und es wird darunter eine Art lauwarmen

oder leer schwärmerischen Mitfühlens verstanden, oder es entsteht eine

Art konventioneller Heuchelei, über die man sich nicht klar ist und
nicht klar werden will. Am Ende handelt es sich bei der Untersuchung
solcher und verwandter Fragen, wenn die Untersuchung nicht in leeres

Gerede, in „verworrenen Wortgebraudi" (K. O. Erdmann) ausarten



48 A.ATTENHOFER

soll, immer darum, sich über die Begriffe, die man verwendet, ganz
klar zu werden. Die Gefahr, daß Worte sich einstellen, „eben wo
Begriffe fehlen", ist natürlich um so größer, je abstrakter und vor allem

je gefühlsbetonter ein Begriff ist.

Es ist ganz bezeichnend, daß die Bewegungen im heutigen China,
die wir mit Recht sozialistisch nennen können, nicht im geringsten den
Versuch machen, an die Lehre Mo Ti's anzuknüpfen.


	Ein chinesischer Sozialreformer : Mo Ti

