
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 7 (1945)

Artikel: Der Buddha Maitreya

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Buddha Maitreya
von Emil Abegg

Wenn im Buddhismus schon früh neben dem historischen Stifter
des Glaubens, Gotama Buddha aus dem Çâkya- Stamm, eine Mehrheit

von Buddhas, zunächst solcher in der Vergangenheit, angenommen

wurde, mag dabei jene Vervielfältigungstendenz mitgewirkt
haben, die schon in vedischer Zeit aus dem einen Gotte Rudra — dem

Vorläufer Çivas — die verschiedenen Rudras, aus dem einen Asura die

Asuras hervorgehen ließ. Dazu kam, daß der Name Buddha an sich kein

Eigenname war, und auch weiterhin ein Appellativum geblieben ist,
durch seine Bedeutung „der Erwachte" jeden bezeichnend, der die

Erleuchtung, das vollendete Wissen erlangt hat, und dessen Bewußtsein
sich infolgedessen zu demjenigen der gewöhnlichen Menschen verhält
wie das Wachen zum Schlaf. In ähnlicher Weise sind auch die
Propheten (Tirthankars) der Jainas vervielfacht worden, nur mit dem Unterschied,

daß wenigstens der unmittelbare Vorläufer Mahâvîras, Pareva,
unzweifelhaft eine historische Persönlichkeit, wahrscheinlich sogar der
eigentliche Stifter des Jaina - Glaubens gewesen ist, während die Buddhas

der Vorzeit ohne Ausnahme reine Phantasiegebilde sind, und
Produkte des dem indischen Geiste tief eingewurzelten Hangs zur
Systematik. Dies zeigt sich audi darin, daß ihre Lebensläufe und Lehren

genau in der selben Form gedacht sind wie die des historischen
Buddha. Die Buddhalegende, wie sie der Laiita-Vistara darstellt, läßt
das Auftreten eines Buddha als ein kosmisches Ereignis erscheinen,

herausgehoben aus seiner geschichtlichen Bestimmtheit und schon
dadurch unbegrenzter Wiederholung fähig, wie die einander folgenden
Weltperioden der indischen Kosmologie. Dabei kommt eine Begründung

dieser Vielzahl von Buddhas durch den Seelenwanderungsglauben

nicht in Betracht, denn die verschiedenen Buddhas sind so wenig



8 EMIL ABEGG

wie die Tîrthankars der Jainas Wiedergeburten der selben Persönlidi-

keit; dies ist ja schon dadurch ausgeschlossen, daß ein Buddha nach

dem Eingehen ins Parinirvâna „verweht" ist, als persönliches Wesen

zu bestehen aufgehört hat. Auch ein Vergleich mit den Avatâras
der Hindugötter ist nicht zutreffend, wenn auch gewisse Ausdrücke
des Kanons von Buddhas „Herabkunft" zur Erdenwelt dies nahelegen

könntenl). Gewiß steigt der Bodhisattva vom Tushita-Himmel zur Erde

nieder wie Vishnu vom Paradies Vaikuntha, aber während dieser in
allen seinen Avatâras der selbe bleibt, sind die verschiedenen Buddhas

vollständig getrennte Wesenheiten. Und wenn unter den zehn

großen Verkörperungen Vishnus der Buddha als neunte figuriert, ist

dies keineswegs eine dem Buddhismus entstammende Vorstellung,
sondern lediglich ein Versuch des Hinduismus, den Buddhismus in sein

System einzubeziehen. Erst in der späteren Mahâyâna-Lehre vom
Adibuddha, dem transzendenten Urbild aller Buddhas in Vergangenheit

und Zukunft, hat der Avatara-Gedanke im Buddhismus

Eingang gefunden, indem der Adibuddha zu den einzelnen Tathâgatas
sich so verhält wie der im Transzendenten verharrende Vishnu zu
seinen Inkarnationen.

Eine Vielheit von Buddhas wird bereits in einem der ältesten

Texte des Kanons gelehrt, der in die Zeit des Buddha selbst

zurückgeht, in dem Bericht von Buddhas letzten Tagen und seinem

Hinscheiden, dem Mahâparinibbâna-Sutta des Dîgha-Nikâya; und daß

dieser Glaube schon im zweiten, ja vielleicht im dritten Jahrhundert

v. Chr. bestand, zeigen die Reliefs am Stupa von Bhârhut und am Tor

von Sânchî, wo zwar noch nicht die Buddhas der Vergangenheit selbst

dargestellt werden — sowenig diese älteste Kunst den Buddha Gotama

in seiner menschlichen Gestalt nachzubilden unternahm—, wohl aber

die verschiedenen Bodhi - Bäume, unter denen die Vorläufer des

') Daß der Ausdruck okkanti für Buddhas Herabkunft aus dem Tushita-Him-
mel nicht so gedeutet werden darf, hat Windisch, Buddhas Geburt und die Lehre

von der Seelenwanderung (Abhdlgen d. Sachs. Ges. d. Wiss. 1908, S. 86) gezeigt.



DER BUDDHA MAITREYA 9

historischen Buddha die Erleuchtung gewannen; sie selbst sind durch

leere Thronsessel vertreten2). Am Stupa von Bhârhut sind auch die

Namen der letzten sieben Buddhas unter die Bäume gesetzt, wodurch

jeder Zweifel an der Deutung ausgeschlossen ist.

Im Mahâparinibbâna-Sutta8) äußert der Jünger Sâriputta die

Überzeugung, daß es keinen anderen Samana oder Brahmanen gebe oder

jemals geben werde, der an erleuchtetem Wissen den Erhabenen

übertreffe. Worauf ihm der Buddha entgegnet, er habe damit einen
kühnen Ausspruch getan*)- "Hast du denn mit dem Auge des Geistes

das Innere all der erhabenen, vollendeten Buddhas, die in den

Zeiträumen der Vergangenheit aufgetreten sind, durchschaut, sodaß

du weißt: so und so stand es mit ihrer sittlichen Zucht, ihrer Lehre,
ihrer Weisheit, ihrem Leben, ihrer Erlösung?" Was Sâriputta natürlich

verneinen muß. Und der Vollendete wiederholt die selbe Frage
mit Bezug auf die Buddhas, die in den Zeiträumen der Zukunft
auftreten werden, und erinnert schließlich seinen Jünger daran, daß er
ja nicht einmal imstande sei, in seinem, des Buddha, Inneren zu
lesen. Sein Wissen von den Buddhas der Vergangenheit und der
Zukunft beruht nicht auf unmittelbarer, intuitiver Gewißheit, sondern er
entnimmt es den „geltenden Begriffen" vom Wesen eines Buddha;
er nimmt an, daß sie alle die selben Eigenschaften und Lebensschicksale

haben und die selbe Lehre verkünden.
Es wird also schon in einem so alten Text wie dem

Mahâparinibbâna-Sutta die Existenz vergangener wie zukünftiger Buddhas

*) Foucher, The beginnings of Buddhist art, 1917, S. 72, pi. VII 2; vgl. auch
Grünwedel, Mythologie des Buddhismus, 1900, S. 112; Cunningham, Barhut, pl-
XXIX; Fergusson, Tree and Serpent Worship, pl. XXX 1.

*) Digha-NikâyaXVl 1, Textausgabe der Pali Text Society II p. 144;
Übersetzung von Franke, Dîgha-Nikâya (Göttinger Quellen zur Religionsgeschichte'
1913) S. 186.

4) Wörtlich : ein stiermäßiges Wort (âsabhî-vâcâ) geäussert, ein Löwengebrüll
(sîhanâda) ausgestoßen, letzteres ein Ausdruck, der auch von der ersten Verkündung

der Lehre durch den Buddha gebraucht wird.



10 EMIL ABEGG

in unbegrenzter Zahl als selbstverständlich vorausgesetzt, und dabei

angenommen, daß Leben und Lehre derselben übereinstimmen. Dies

wird audi ausgesprochen in der Abschiedsrede des Buddha an die

Bhikkhus5), wo er mit Bezug auf seinen Lieblingsjünger Ananda

sagt, daß auch allen erhabenen, vollendeten Buddhas der Vorzeit
dienende Persönlichkeiten zur Seite standen, und auch allen Buddhas

der Zukunft zur Seite stehen werden. Während jedoch hier nur ganz
allgemein von künftigen Buddhas gesprochen wird, finden wir in einem
andern Texte des Dîgha - Nikâya6) zum erstenmal den auf Buddha

Çâkyamuni folgenden Buddha mit Namen genannt, als Metteyya
(Sanskrit Maitreya). Daß der Buddha imstande ist, die Lebensumstände

Metteyyas anzugeben, beruht auf seinem in der Meditation gewonnenen

intuitiven Wissen nicht nur von den vergangenen, sondern audi

von den künftigen Geburten aller Wesen im Samsara O»

Die Prophezeiung, die der Buddha von Metteyya gibt, knüpft an
die Erzählung von einem Weltherrscher8) der Vorzeit, Dalhanemi,

an, unter dessen gerechter Herrschaft ein Goldenes Zeitalter bestand.

Wie aber in der Kosmologie des Hinduismus sich an das vollkommene

Glück der Urzeit im Krita-Yuga weitere Weltzeitalter von
abnehmender Dauer und Güte reihen, bis die Schlechtigkeit der Welt im
Kali-Yuga, der Eisernen Zeit, ihren Gipfel erreicht9), so macht auch

6) Mahâparinibbâna-Sutta Kap. 5, Ausgabe der Pali Text Society II p. 144;
Übersetzung von Franke S. 242 f.

•) Cakkavattî-sîhanâda-Sutta, der „Lehrtext vom Löwenruf des Weltbeherr-
schers", Digha-Nikâya Kap. 26, Übersetzung von Franke S. 260 f.

') Die Fähigkeit des Buddha, die Zukunft zu erkennen, ist einer der ihm
zugeschriebenen âvenika-dharma ; s. Kern, Manual of Indian Buddhism p. 59, auf
Grund von Majjhima-Nikâya Kap. 68, Ausg. der Pali Text Society I p. 464.

*) chakkavatti, Sanskrit chakravartin, „der das Rad (der Herrschaft) rollen
läßt", eine Bezeichnung, die auch dem Buddha zukommt, wo mit dem Rad die
Lehre gemeint ist, die er verkündet. Das Rad ist in beiden Fällen ein Sonnensymbol.

9) Über die Lehre von den Weltzeitaltern im Hinduismus s. Abegg, Der
Messiasglaube in Indien und Iran, I. Teil, Kap. 1.



DER BUDDHA MAITREYA 11

hier die Vollkommenheit der Welt unter König Dalhanemi einer
fortschreitenden Verschlechterung Platz. Unter den auf ihn folgenden
Weltherrschern kommt Diebstahl und Verbrechen auf, und das Lebensalter

der Mensdien nimmt ab; während es zuerst 80000 Jahre betrug,
dauert es auf dem Höhepunkt der Entsittlichung nur noch 15-18
Jahre, und die Mädchen sind schon mit fünf Jahren mannbar. Sittliche

Verwilderung und Feindschaft aller gegen alle tritt ein, und
schließlich bricht die „Schwertzeit" (satthantarakappo) herein, da die

Menschen einander wie Tiere abschlachten. Dann wird mancher, um
sich dieser allgemeinen Feindschaft zu entziehen, sich in die Wildnis,

auf schwer zugängliche Inseln oder Berge flüchten und sein
Leben mit Früchten und Wurzeln fristen. Indem die Menschen dann

aber in sich gehen und sich der Verwerflichkeit ihres Tuns bewußt

werden, erfolgt die Wendung zur sittlichen Besserung, und infolge
davon werden die Menschen an Lebensdauer und Körperschönheit
wieder zunehmen, und ein neues Zeitalter des Glücks und der
Vollkommenheit bricht an, wie in der brahmanischen Kosmologie auf das

Kali-Yuga ein neues Krita-Yuga folgt. Dann, so prophezeit der
Buddha, werden die Mädchen erst mit 500 Jahren heiratsfähig sein;
der Weltteil Indien, der Jambudvîpa oder Rosenapfelkontinent wird
blühen und gedeihen, Dörfer und Städte werden so dicht bevölkert
sein wie Hühnerhöfe, und das Land wird mit Menschen vollgestopft
sein wie die Hölle Avîci, die im Nadir gedachte unterste Höllenwelt
der buddhistischen Kosmologie, mit Verdammten. Dann wird in der
Hauptstadt des Landes, Ketumatî, welche dem späteren Benares
entspricht, ein weltbeherrschender König mit Namen Sankha leben, der
die sieben Kleinode (sattaratana) besitzt, die einem Weltherrscher
zukommen : das Rad als Symbol der Herrschaft, Staatselefant, Pferd, Kronjuwel,

Königin, Verwalter und Feldmarschall. Er wird alle seine Feinde
vernichten und die ganze Erde bis zu dem sie umgebenden Weltmeer

ohne Schwert und Strafgewalt, lediglich durch Gerechtigkeit
beherrschen.



12 EMIL ABEGG

Unter der Herrschaft dieses Königs wird der erhabene Metteyya
in der Welt erscheinen, wie der Buddha Çâkyamuni ein Vollendeter

(tathâgata), vollkommen Erleuchteter (sammâ - sambuddha), kundig

des rechten Wissens (vijjâ) und des rechten Wandels (diarana),
ein Pfadvollender (sugata), ein unvergleichlicher Erzieher (eigentlich:

Wagenlenker) und Zähmer der Menschen, ein Lehrer von Göttern
und Mensdien; er wird alle Menschen-und Gottwesen erkennen und
durchschauen und diese Erkenntnis offenbaren ; er wird die Lehre

predigen, die schön am Anfang, in der Mitte und am Ende ist ; er wird
den vollkommenen, lückenlosen, reinen Tugendwandel (brahmachariyam)

verkünden. Und wie der Buddha in der Gegenwart, da er dies seinen

Jüngern prophezeit, eine Bhikkhu - Gemeinde von vielen Hunderten

leitet, so Metteyya eine solche von vielen Tausenden10). Dann wird König

Sankha den von einem Herrscher der Vorzeit geweihten Opferpfosten
(yûpa) wieder aufrichten und bei ihm seine Habe an Samanas, Brah-

manen, Pilger und Bettler dahingehen, um als Jünger Metteyyas sich

Haar und Bart scheren zu lassen, das gelbe Gewand anzulegen und

aus der Heimat in die Heimatlosigkeit zu ziehen. Nachdem er so der
Welt entsagt hat, wird er, in Zurückgezogenheit lebend, wachen Geistes

die höchste Stufe der Heiligkeit, die Arhatschaft, erreichen.

Auch die nördliche Tradition, wie sie in Sanskrittexten, z. T.
aber nur in tibetischen und chinesischen Übersetzungen solcher

vorliegt11), läßt den Buddha Maitreya unter der Regierung des Königs
Sankha auftreten, der auch hier mit den bekannten Zügen des

Weltherrschers erscheint. Unter seiner Herrschaft wird Maitreya als Sohn

eines Brahmanen geboren werden und als solcher 80000 Jünglinge

,0) Eine ähnliche Voraussage ober den Umfang von Metteyyas Gemeinde
macht der aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. stammende Milindapanha „Die Fragen
des Königs Milinda" ed. Trenckner p. 169, Übersetzung von Rhys Davids, Sacred
Books of the East 35, p. 225.

") Divyâvadâna ed. Cowell-Neil p. 55 f.; die tibetische version, die z.T. auf
einer älteren Fassung der Erzählung zu beruhen scheint, ist Obersetzt von Schiefner,

Bull, de l'acad. de St. Pétersbourg 1875 Mélanges asiatiques VII p. 416 f.).



DER BUDDHA MAITREYA 13

in den Brahma-Mantras unterweisen. Dann werden die drei andern

Großkönige, die neben Sankha die Welt beherrschen, ihm die
Wundersäule eines Königs der Vorzeit, Mahâpranâda, schenken, und er
wird sie seinem Sohne Maitreya übergeben. Die Brahmanen aber

schlagen sie in Stücke, und daraus wird Maitreya die Vergänglichkeit
aller irdischen Pracht erkennen und wird sich, durch diese Einsicht

erschüttert, als Einsiedler in den Wald begeben. Dies Erlebnis vertritt

also hier jene vier Ausfahrten des Buddha Çâkyamuni, wo er
durch den Anblick eines Alten, eines Kranken und eines Toten die
Einsicht in die Vergänglichkeit alles Irdischen und die Leidensnatur des

menschlichen Lebens gewinnt. Das Motiv von dem zerstörten
Opferpfosten blieb auch dann in den Schilderungen Maitreyas stehen, als

nach Analogie des historischen Buddha die drei Ausfahrten in sie

aufgenommen wurden. Eine Motivierung für das Zerschlagen der Säule

wird nirgends gegeben. Schon an dem Tage, da Maitreya sich in die
Einsamkeit begibt, wird er unvergleichliches Wissen gewinnen und von
da an den Namen Samyak-sambuddha „der vollkommen Erleuchtete"

tragen. Es ist somit hier nicht die Rede von vorbereitenden

geistigen Erlebnissen wie Askese und Meditation, die in der Legende
des historischen Buddha der Erleuchtung vorausgehen und sich über
Jahre erstrecken. In dem Augenblick, da Maitreya das höchste Wissen

gewinnt, werden die sieben Kostbarkeiten des Königs Sankha verschwinden

: der Ausdruck dafür, daß jetzt neben den Weltbeherrscher der König

im Reiche des Geistes getreten ist, der Sieger über Weltlust und
Begier, vor dem alle irdische Macht verblaßt. Der Herrscher wird mit
mächtigem Gefolge dem Erleuchteten in die Wildnis nachziehen, begleitet

von der Königin. Dies erinnert an die Könige Bimbisâra und
Ajâtasattu, die den Buddha Gotama in seiner Abgeschiedenheit aufsuchen,

ohne freilich darob zu Mönchen zu werden ; der förmliche Übertritt

eines Königs zur buddhistischen Gemeinde —sei es als wirklicher
Mönch (bhikkhu), sei es als Laienanhänger (upäsaka) — ist dann erst
von Asoka bezeugt. Maitreya wird sich darauf, von ungeheuren



14 EMIL ABEGG

Mönchsscharen begleitet, nach dem Gurupâda-Berg begeben, in dem

die Gebeine Kâçyapas, eines Jüngers Gotama Buddhas, unversehrt
ruhen ; es ist der Berg unweit Buddha Gayâ, der gewöhnlich nach seinem

dreifachen Gipfel Hahnenfußberg (Kukkutapâda - Giri) heisst. Gurupâ-
daka-Giri (nach gurupâdâs, „die Füße des geistlichen Lehrers") wird
er hier mit Beziehung auf Kâçyapa genannt, dessen Namen die Frommen

nicht auszusprechen wagten12). Dann wird der Berg sich vor
Maitreya auftun, und dieser wird mit seiner rechten Hand die
Gebeine ergreifen, sie in die Linke legen und den Mönchen verkünden:

Ihr Bhikshus! Zu der Zeit, als die Menschen ein Leben von
nur hundert Jahren hatten18), erschien in der Welt der Lehrer
Çâkyamuni und erklärte seinen Jünger Kâçyapa für den Vorzüglichsten
der Zufriedenen und lautere Tugend Verkündenden. Als Çâkyamuni
ins Parinirvâna eingegangen war, veranstaltete dieser eine Sammlung

seiner Lehren14). Wenn die Jünger Maitreyas die Gebeine Kâçyapas

sehen, werden sie bewegten Herzens denken, wie ein so kleiner
Körper eine solche Fülle von Tugenden habe erreichen können16).
Durch diese Gemütsbewegung werden sie alle sogleich des Grades

von Heiligen (Arhats) teilhaft. Diese Verbindung der Maitreya-Prophezeiung

mit der Kâçyapa -Legende ist auch den chinesischen Buddhapilgern
Fa-hien und Hüan-tsang bekannt, die beide den Kukkutapâda-Berg
besucht haben; auch I-tsing nennt ihn als erstrebenswertes Reise-

12) Hüan-tsang, Si-yü-ki, „Bericht über die westlichen Länder", übersetzt von
Beai, Buddhist Records of the Western World U p. 142 ; Watters (der die
Übersetzung Beals vielfach berichtigt) On Yuan Chwang's Travels in India II p. 143 und
246. Hüan-tsang transkribiert den Namen des Berges als Kiu-kiu- ch'a-po-to-shan.

u) Hundert Jahre ist schon nach dem Veda das Normalalter des Mensdien;
zu König Sankhas Zeit aber erreichen die Menschen ein Alter von 80000 Jahren.

") Dazu stimmt die Angabe der Tradition, daß unmittelbar nach dem Tode
des Buddha auf Veranlassung des Kâçyapa auf dem Konzil zu Râjagriha (heute
Râjgir), der alten Hauptstadt des Magadhalandes, der Kanon des Dharma und
Vinaya zusammengestellt wurde; s. Pischel, Leben und Lehre des Buddha S. 5.

") Entsprechend ihrer Langlebigkeit besitzen die Menschen zur Zeit Maitreyas
die riesige Körpergröße von 80000 Meilen.



DER BUDDHA MAITREYA 15

ziel16). Fa-hien bezeugt17), daß Kâçyapa noch immer in jenem Berge

weile, und daß der Sand, mit dem er sich abrieb, bevor er in den

Berg einging, auf wunderbare Weise heilkräftig sei. Hüan-tsang18)

gibt eine höchst anschauliche Beschreibung des wildzerklüfteten Berges,

in welchem Kâçyapa im Zustande des Nirvana weile19). Er
berichtet dann nach der zu seiner Zeit im buddhistischen Indien
verbreiteten Legende, daß der Buddha vor seinem Tode dem Kâçyapa
das ihm von seiner Pflegemutter Mahâprajâpatî geschenkte golddurchwirkte

Mönchskleid übergeben habe, mit der Bitte, es dem Maitreya
zu geben, wenn dieser Buddha geworden sei. Nachdem dann Kâçyapa

zwanzig Jahre im Dienste des Ordens gewirkt hatte, ging er in den

Kukkutapâda-Berg ein. Wenn Maitreya erscheint und sieht, wie viele

Menschen dem von ihm verkündeten Gesetz aus Hochmut feind sind,
wird er sie zu dem Berge führen und bewirken, daß er sich öffnet.

Aber wenn seine Begleiter den Kâçyapa erblicken, werden sie nur
noch hochmütiger und verstockter werden, da sie ihn wegen seiner

winzigen Körpergröße verachten. Nachdem dann Kâçyapa dem

Maitreya das Mönchskleid unter Ehrenbezeugungen übergeben hat, wird
er sich in die Luft erheben und alle Arten geistiger Verwandlungen

16) Takakusu, Record of Buddhist Religion p, XXLX.
") Fo-kuo-ki, „Bericht über die buddhistischen Reiche" Kap. 33, übersetzt von

Legge, Record of Buddhist Kingdoms, being an account by the Chinese monk Fa
Hien of his Travels in India and Ceylon p. 92 f., wo die Legende freilich
unrichtig auf den Buddha Kâçyapa bezogen wird.

18) Watters, On Yuan Chwangs Travels in India II p. 143 f., der auch hier
die Übersetzung Beals berichtigt.

19) Eine Parallele dazu bietet der japanische Heilige Kobo Daishi, der in
seinem Grabe in der Nekropole von Koyasan das Kommen des Buddha Maitreya
(Miroku) erwartet; s. v. Glasenapp, Der Buddhismus S. 276. Zu vergleichen ist
auch die brahmanlsche Sage von den beiden Königen Maru und Devâpi, die in
einer Höhle des Himalaya im Yogaschlaf verharren, bis sie beim Kommen des
künftigen Avatara Vishnus erwachen und ihm in seinem Kampfe beistehen; vgl.
Abegg. Der Messiasglaube in Indien und Iran S. 111.



16 EMIL ABEGG

vorführen20). Wenn die Leute dieses Wunder sehen, werden sie

ihren Hochmut aufgeben, ihren Geist öffnen und die Frucht der

Heiligkeit empfangen. Hüan-tsang berichtet dann noch, daß zu seiner

Zeit auf dem Gipfel des Hahnenfußberges ein Stûpa errichtet war21).

An stillen Abenden sahen die Betrachter aus der Ferne oft ein helles

Licht wie von einer Fackel; wenn sie aber den Berg bestiegen,

war dort nichts zu finden.
Da man annahm, daß die Lebensumstände aller Buddhas sich in

genau den selben Formen abspielen, war zunächst kein Anlaß gegeben,

das Leben Maitreyas im einzelnen zu beschreiben, und so

beschränken sich denn auch die Angaben der alten Pâlitexte und der

buddhistischen Sanskritliteratur auf ganz allgemeine Züge. Auch die

Legendensammlung Mahâvastu macht nur wenige Andeutungen
darüber22): in einem unübertrefflichen Brahmanengeschlecht von
fürstlichem Reichtum geboren, wird Maitreya die weltlichen Lüste aufgeben

und in die Einsamkeit ziehen. Von unzähligen Scharen Gläubiger
begleitet, wird er dann in die Stadt Ketumatî einziehen, die von
sieben Stadtmauern umschlossen ist, welche sieben Palmbaumhöhen sich

erheben und in sieben Farben bunt verziert sind. Als man dann in
späterer Zeit dazu überging, das Leben der vergangenen Buddhas dichterisch

auszuschmücken23), lag es nahe, dies auch mit Bezug auf Maitreya

zu tun. Diesem Bestreben verdankt die ausführlichste Darstellung
des Maitreyalebens ihre Entstehung: der Anâgatavamsa, die
„Geschichte von der Zukunft", ein Pâli-Werk, das aber im Gegensatz

*°) Diese Wundertaten erinnern an diejenigen des Buddha in Srâvastî, wie
sie die Gandhâra-Kunst gestaltet hat (Foucher, The great miracle at Çrâvastî in :

The beginnings of Buddhist art p. 147 ft.).
21) Manche Maltreya-Figuren tragen deshalb einen Stûpa in der Krone, der

an seine Begegnung mit Kâçyapa erinnern soll.
22) Mahâvastu ed. Senart III p. 240.
2S) Dies geschah am ausführlichsten im Buddhavamsa, wo 24 Buddhaleben

geschildert sind; er bildet einen Teil des Khuddaka-Nikâya des Sutta-Pitaka
(Winternitz, Geschichte der indischen Literatur II S. 129).



DER BUDDHA MAITREYA 17

zum Buddhavamsa nicht als Teil des Kanons betrachtet, sondern zur
apokryphen Literatur gerechnet wird24). Alle andern Fassungen der

Maitreya-Legende sind nur aus tibetischen und chinesischen

Übersetzungen verlorener Sanskrittexte zu erschließen.

Auch hier werden, wie im Mahâparinibbâna-Sutta, die Prophezeiungen

über den Buddha Maitreya durch eine Frage des Jüngers

Sâriputta veranlaßt, die er an den Buddha richtete, als er in seiner

Heimatstadt Kapilavastu im Nigrodhârâma am Ufer der Rohanî weilte.

Der Buddha antwortet, daß in dem gegenwärtigen, mit Buddhas

gesegneten Weltzeitalter25), noch bevor zehn Millionen Jahre verstrichen

seien, ein vollendeter Buddha mit dem Namen Metteyya erscheinen

werde, reich an religiösem Verdienst, an Weisheit, Ruhm und Stärke,

ein Ergründer und Schauer aller Dhammas20), einer der allen Dingen

auf den Grund geht, ein Jina27)- Dann wird Ketumatî die Hauptstadt

des Jambudvîpa sein, zwölf Meilen in der Länge und sieben

in der Breite sich erstreckend, reich bevölkert, mit herrlichen Palästen

geschmückt und von reinen Wesen bewohnt. Sie wird von König
Sankha beherrscht, dessen Herrlichkeit in ähnlicher Weise, nur noch

viel überschwänglicher geschildert wird als im Dîgha-Nikâya; auch

die aus Edelsteinen bestehende Säule des Königs Mahâpanâda wird
genannt, die Sankha wieder aufrichten läßt. An den vier Toren der
Stadt wie auch in ihrer Mitte stehen Wunschbäume (kappa-rukkha)
von verschiedenen Farben, an denen himmlische Kleider, Schmuck-

**) Kern, Manual of Indian Buddhism p. 9. Der Text ist herausgegeben von
Minayeff, Journal of the Pâli Text Society 1886 p. 41-53. Eine Übersetzung
desselben in eine europäische Sprache ist nicht vorhanden.

25) Nicht in jedem Weltzeitalter erscheinen Buddhas, sondern nur in Bhad-
rakalpas wie dem unsrigen.

26) Damit ist hier nicht die Buddhalehre gemeint, sondern die Gesamtheit
der letzten Daseinselemente, aus denen die Metaphysik des Mahâyâna die Welt
der Wirklichkeit - die freilich auch nur ein Truggebilde ist - sich aufbauen läßt.

tT) Als Jina „Sieger" wird auch der Buddha nicht selten bezeichnet mit
Bezug auf seinen Sieg über Mara den Bösen unter dem Baum der Erleuchtung;
bekannter 1st diese Bezeichnung jedoch für den Stifter der Jaina-Religlon Mahâvîra.



18 EMIL ABEGG

stücke und köstliche Speisen hangen. Der Reis wächst dort von selbst,

ohne gesät zu werden und ist ohne Hülsen, fertig zum Gebrauch;
ein einziges Samenkorn bringt zwei Scheffel Reis hervor. Da die
Mensdien und Dinge zur Zeit des Buddha Metteyya um ein vielfaches

größer sind als die heutigen, werden viele Wagenlasten unserer Zeit
dort kaum einen Scheffel ausmachen. Die Erde ist ohne Dorngestrüpp,
eben und mit grünenden Gräsern bewachsen, deren Halme vier Finger
dick sind ; auch Schlingpflanzen und Waldbäume tragen dann Früchte.
Es wehen sanfte Winde, weder zu kalt noch zu heiß, und bringen
regelmäßigen Regen, sodaß Ströme und Teiche nie vertrocknen. Die
Hauptstadt wird einem lieblichen Garten gleichen, und rings um sie

reihen sich volkreiche Dörfer und Städte, eng zusammengedrängt wie
Schilf, Bambuswald oder Hühnerschwärme, oder — das schon dem

Divyâvadâna vertraute Bild — wie die Verdammten in der Hölle Avîci.
Reich an Speisen und Getränken gleicht sie der herrlichen Götterstadt

Alakâ, der Residenz des Reichtumsgottes Kubera, wie sie Kâli-
dâsa im „Wolkenboten" besingt, oder dem Lande der seligen Utta-
rakurus, eines sagenhaften Volkes im Norden, jenseits des Götterberges
Meru. Und der Vollkommenheit der äusseren Welt entspricht auch

das Glück der Menschen in ihr: sie sind immer einträchtigen Sinnes

und leben ohne Streit dahin, frei von Krankheit und Sorgen. Es ist

die Schilderung eines glücklichen Zeitalters, in vielen Zügen
übereinstimmend mit dem Krita-Yuga des Hinduismus, das dort mit dem

Erscheinen des künftigen Avatara Vishnus wieder eintritt.
In dieser glücklichen Weltzeit wird Metteyya mit dem Namen

Ajita „der Unbesiegte"28) in einer Brahmanenfamilie geboren werden

— im Unterschied zu dem einem Kshatriyageschlecht entstammenden

Gotama Buddha —, und wird die 32 Kennzeichen eines großen

28) Auch diesen Ehrennamen teilt der Buddha Maitreya mit Mahâvîra.



DER BUDDHA MAITREYA 19

Mannes (mahâpurusha) tragen29). Sein Körper ist goldfarben, staubfrei

(was im Hinduismus ein Kennzeichen der Götter ist), leuchtend

und von vollendeter Schönheit. Wenn vier edelsteingeschmückte
Paläste für Ajita errichtet werden, so ist dies deutlich der Buddhalegende

nachgebildet, und der Harem, mit dem er sich umgibt, hat

ebenfalls dort sein Vorbild ; audi seine Hauptgemahlin und sein Sohn

werden mit Namen genannt, wie diejenigen des Gotama Buddha.

In diesem Palast wird Metteyya während achttausend Jahren alle

Sinnenlust genießen. Einmal wird er sich dann in den Park begeben

um sich im Spiel zu ergötzen; dort wird er einen Alten, einen Kranken

und einen Toten erblicken — daß solche Eindrücke bis dahin von
ihm ferngehalten wurden, wird nicht gesagt, wie auch sonst die

Motivierung gegenüber der Buddhalegende oft etwas dürftig ist —, und
zuletzt einen Bettelmönch, der die Welt verlassen und den Frieden

gefunden hat. Da wird er, von Mitleid mit allen Wesen erfüllt, der
sinnlichen Lust überdrüssig, verlässt im Streben nach der unvergänglichen

Stätte des Friedens, dem Nirvana, seine Heimat, nachdem er
sich sieben Tage lang in geistiger Sammlung darauf vorbereitet hat

(ein Zug, der in der Buddhalegende sich nicht findet). Sein Auszug
erfolgt im Gegensatz zum Buddha Gotama, der nur von seinem
Wagenlenker begleitet in tiefer Nacht Kapilavastu verlässt, in Begleitung
einer unzähligen Menge von Freunden und Verehrern, Mönchen und
Laienanhängern; sogar ein Kriegsheer fehlt nicht.

Schon am Tage seines Aufbruches in die Heimatlosigkeit wird
Metteyya in den Bodhi- Kreis eintreten, d.h. die Erleuchtung gewinnen,

während in der Buddhalegende diesem Ereignis jahrelange
Vorbereitungen und Kämpfe vorausgehen. Der Baum, unter dem er die
Erleuchtung gewinnt, wird ein Nâga-Baum (Mesua Roxburghii) sein,

**) Diese Kennzeichen (lakshana), die einem Buddha in gleicher Weise wie
einem Weltherrscher zukommen, sind aufgezählt Digha-Nikâya II 16 und Laiita-
Vistara Kap. 7 p. 105 ed. Lefman: vgl. auch Grünwedel, Buddhistische Kunst in
Indien S. 136 f.



20 EMIL ABEGG

der dem Açvattha-Baum (Ficus religiosa) der Buddhalegende
entspricht. Sein Stamm ist 120 Ellen dick, mit 2000 Ästen; seine Blüten,
die scheffelweise Blütenstaub enthalten, sind weit geöffnet und
haben die Größe von Wagenrädern. Mit dem Wind und gegen den

Wind verbreitet sich ihr Duft zehn Meilen weit, und die Menschen,
die ihn wahrnehmen, werden voll Freude herbeikommen und ihre
Stimme erheben: Das ist der herrliche Lohn für die Verdienste des

erhabenen, vollendeten Buddha; durch seine Macht strömt der
wunderbare Duft von den Blüten aus. Der ersten Verkündung der Lehre
des Buddha Gotama im Tierpark von Benares entspricht hier der

Beginn der Predigttätigkeit im Blütengarten Nâgavana, wo Metteyya
wie sein Vorgänger den edlen, achtfachen Pfad verkündet. Aber
während dem Buddha in Sârnâth erst ganz wenige Jünger lauschen,

werden bei Metteyyas erster Predigt so viele Menschen zusammenkommen,

daß sie eine Fläche von hundert Meilen Ausdehnung
bedecken, und Götter in großer Zahl gesellen sich zu ihnen. König
Sankha wird der Gemeinde einen aus Edelsteinen bestehenden Palast

zum Geschenk geben und Armen, Landstreichern und Bettlern
reiche Gaben spenden ; dann begibt er sich mit seiner ganzen königlichen

Macht von unzähligen Streitkräften und Wagen, begleitet von
einer Ungeheuern Menschenmenge zu dem Jina. Dieser wird dann

„die unvergleichliche Pauke des Dhamma schlagen", die wie die Pauke

der Unsterblichkeit (amata), d.h. die Verkündung des Nirvana,
ertönt. Das ganze Gefolge des Königs wird in den Bhikkhu - Stand

eintreten, und viele von ihnen werden die Stufe der Heiligkeit
erreichen und sich zur ersten Heiligengemeinschaft (samâgama) vereinigen.

Auf dem Gandhamâdana im Himalaya wird sich Metteyya in
ihrem Verein der Versenkung hingeben. Dann wird er, begleitet von
Jüngerscharen, lehrend durch Städte und Dörfer wandern, und wenn

er, sei es selbst auf hunderttausend Meilen Entfernung, Mensdien

sieht, die zu erwecken sind, wird er augenblicklich sich zu ihnen
begeben und sie bekehren.



DER BUDDHA MAITREYA 21

Die Schilderung, die der Anâgatavamsa von der körperlichen
Erscheinung Metteyyas gibt, ist, wie so vieles im Mahâyâna, durchaus

phantastisch, und reiht sich jenen Kennzeichen ein, die der Text auch

dem Weltzeitalter beilegt, in dem er erscheinen wird. Sein Leib misst
28 Rillen, und seine Brust ist 25 Ellen breit. Er hat große, klare Augen

mit gebogenen Brauen, die Tag und Nacht geöffnet bleiben wie

diejenigen der indischen Götter; mit ihnen erschaut er ungehindert,
d.h. indem er durch die Dinge hindurchblickt, Kleines und Großes

im Umkreis von zwölf Meilen. Sein Glanz leuditet 20 Meilen weit,
ein Zug, den auch ein Werk der nördlichen Tradition, das Mahâvastu,

kennt80), und der ihn in den Zusammenhang der iranischen

Lichtgottheiten, insbesondere Mithras rückt. Er glänzt wie ein
Blitzstrahl oder ein Leuchter, eine Kette von Edelsteinen. Wann immer

er den Fuß hebt, blühen Lotosblumen auf, die Götter werden
wunderbare Blüten entstehen lassen und viele andere Wundererscheinungen

zum Preise Metteyyas hervorbringen. Wenn die Menschen

diese sehen, begeben sie sich in den Schutz des Meisters und werden

ihn erst mit dem Leben verlassen. Die seine Worte vernommen
haben und dann das Keuschheitsgelübde erfüllen, werden dadurch

aus dem Kreislauf der Geburten, dem Samsara, befreit und dem
Bereich des Todes entrückt. Aber auch Laienanhänger schließen sich

ihm an, die nach dem Tode in Himmelswelten versetzt oder auf
Erden in vornehmer Kaste geboren werden.

Nachdem Metteyya alle Wesen, deren Geist dazu reif ist, bekehrt
und die übrigen im Heilspfad unterwiesen hat, wird er, umgeben von
seiner Jüngerschar, wie eine Feuergarbe in Flammen aufgehen und
dann verlöschen, d. h. ins Nirvana eingehen gleich einer Flamme,
die aus Mangel an Brennstoff erlischt: der ursprüngliche Sinn des

Ausdrucks Nirvana tritt in dieser Vorstellung deutlich zutage. Wenn
Metteyya ins Parinirvâna eingegangen ist, wird seine Lehre noch

°) Mahâvastu ed. Senart III p. 330.



22 EMIL ABEGG

180000 Jahre bestehen — während Gotama Buddha ihr nur eine Dauer

von 500 Jahren prophezeit hatte — und dann gänzlich aus der Welt
verschwindenS1) wie alles Gestaltete ; denn, so sagt der Anâgatavamsa

in Anlehnung an die im Mahâparinibbâna - Sutta82) überlieferten letzten

Worte des Buddha: „Die Gestaltungen (sankhârâ) sind unewig,
unbeständig, nur eine Zeitlang bestehend, vergänglich und brüchig;
dem Altern und der Zerstörung unterworfen ist das Sein; leer wie
eine hohle Faust und wie Kindergeschwätz sind die Gestaltungen ; hier
hat keiner Macht, auch der Geistesgewaltige nicht." Diese dem

Metteyya bei seinem Eingehen ins Parinirvâna in den Mund gelegte

Äußerung entspricht freilich nur dem ersten Teil der letzten Worte
des Buddha; dort ist der Vergänglichkeit alles Irdischen das unablässige

Ringen um das Heil als das Ewige in der Welt gegenübergestellt. Die
Prophezeiung des Anâgatavamsa klingt in die Ermahnung aus, sich

schon in diesem Leben um das Heil zu bemühen, um in einem künftigen

den Buddha Metteyya zu erschauen. Dies ist ja ein höchstes

Ziel der Mahâyâna-Gläubigen, was uns auch von den chinesischen

Buddhapilgern bezeugt wird. „Laß mich die erste Begegnung unter
dem Nâga-Baum erwarten, wann ich die tiefe, ergreifende Stimme

des Buddha Maitreya hören werde", betet I-tsing83).
Ausser dem Anâgatavamsa gab es noch andere, in birmanischen

Handschriften erhaltene Pâliwerke über Metteyya34). Eines derselben

ist dadurch bemerkenswert, daß es eine Geschichte der früheren Existenzen

Metteyyas zur Zeit von 29 Buddhas der Vergangenheit enthält,
und somit ein Seitenstück zu den Jâtakas bildet, welche Erlebnisse

*') Der hier gebrauchte Ausdruck kann auf gewaltsame Ausrottung der Lehre
gedeutet werden, wie eine solche auch für den historischen Buddhismus in Indien
behauptet worden ist, freilich kaum mit Recht, da das Verschwinden der Lehre
in ihrem Ursprungsland vor allem aus inneren Gründen erfolgte.

8!) Dîgha-Nikâya XVI 6, 7 : vayadhammâ sankhârâ „dem Vergehen unterworfen
sind die Gestaltungen".
8S) Takakusu, Record p. 213.
84) Sie sind verwertet und tw. wiedergegeben von Minayeff, Journal of the

Pâli Text Society 1886 p. 23 f.



DER BUDDHA MAITREYA 23

des Buddha Gotama in früheren Geburten behandeln. Zur Zeit des

historischen Buddha wäre danach Metteyya als Sohn des Königs Ajâ-
tasattu von Magadha geboren worden, und da der Buddha nach den

Angaben des Dîgha - Nikâya85) mit diesem verkehrte, ist wohl
anzunehmen, daß er auch mit seinem Sohne zusammengetroffen sei, womit

eine jener Begegnungen eines Bodhisattva mit dem gleichzeitigen
Buddha gegeben wäre, die im Mahâyâna oft angenommen, ja als

notwendig betrachtet werden S6). An diese Vorgeburtsgeschichte Metteyyas
schließt sich eine Schilderung des zunehmenden Verfalls der Lehre
nach Buddhas Hinscheiden, womit eine Verschlechterung der Zustände

in der Welt einhergeht, die vielfach an die Eiserne Zeit, das Kali-
Yuga des Hinduismus erinnert. Schließlich geht das Verständnis der

heiligen Schriften gänzlich verloren, und der König verheisst umsonst

demjenigen eine hohe Belohnung, der noch eine von Buddha gesprochene

Strophe kennt. Die Mönche geben auch die äusseren Abzeichen
ihres Standes auf, haben Weib und Kind und leben von Ackerbau
und Handel. Erst mit dem Erscheinen des Buddha Metteyya gelangt
die Lehre zu neuer Blüte und die Welt zu neuem Glück. — Die
birmanischen Manuskripte enthalten noch die Namen weiterer zukünftiger

Buddhas, gewöhnlich sind es deren zehn; die Liste steht jedoch

nicht fest und wurde dann im Mahâyâna noch bedeutend erweitert87).
Daß die Darstellungen des Maitreya-Lebens, die uns im Pâli

erhalten sind, durchaus nicht die einzigen waren, zeigen uns tibetische

und chinesische Quellen, die auf verlorene Sanskrit- und Pâliwerke

35) Das Samanüaphala-Sutta des Digha-Nikâya II100 enthält z.B. eine
Unterredung beider, worin der Buddha den Ajâtasattu wegen der grausamen Behandlung

seines Vaters zur Rede stellt.
") Koppen, Die Religion des Buddha I, S. 311.

87) Der Lamaismus kennt vierzig Buddhas der Zukunft, deren Namen sich in
keinem Fall mit denen des Anâgatavamsa decken ; s. Feer, Analyse du Kandjour
(Annales du Musée Guimet 1881) p. 222.



24 EMO. ABEGG

zurückgehen. Der Kanjur88) enthält vier Maitreya-Leben mit den

Titeln Maitreya-Prasthâna89), Maitri-Sûtra40) und Maitreya-Vyâ-
karana41); ein zweites Maitri-Sûtra wird ausdrücklich als aus dem

Pâli übersetzt bezeichnet. Wie in den Pâli-Fassungen wird auch hier
der Niedergang des Dharma nach Buddhas Hinscheiden und die
Wiederkehr des Goldenen Zeitalters unter Maitreya geschildert. Neben diesen

zusammenfassenden Darstellungen, die weit reicher ausgeschmückt

sind als der Anâgatavamsa — dies gilt besonders vom Maitreya - Vyâ-
karana —, enthält der Kanjur noch vereinzelte Angaben über den

Buddha Maitreya, so die Namen seiner Eltern, seines Sohnes, seines

Lieblingsjüngers, die Dauer seiner Lehre und die Beisetzung

seiner Asche, die hier im Gegensatz zur Buddhalegende in einem

einzigen Chaitya geschieht42).

Die selben verlorenen indischen Quellen, die den tibetischen

Fassungen des Maitreya-Lebens zugrunde lagen, werden auch durch

die Maitreya-Schriften des chinesischen Tripitaka wiedergegeben, so-
daß auch diese als Zeugnisse der Mahâyâna - Lehren über Maitreya
bewertet werden können. Einige derselben sind von dem japanischen
Gelehrten Kaikioku Watanabe ins Deutsche übersetzt worden48). Die

erste, die im Original wahrscheinlich als Maitreya- Vyâkarana betitelt

38) In der historischen Schreibung des Tibetischen bkah-hgyur „übersetztes Wort
(des Buddha)"; der Kanjur ist, wie der Name sagt, die Übersetzung des
nordbuddhistischen Kanons, und wird deshalb auch als sde-snot-gsum „Tripitaka"
bezeichnet.

**) Maitreya-Prasthâna lautet (im Tibetischen byamspa hyug-pa (Feer, a.
a. O. p. 259).

*•) Tibetisch Byams-pahi-mdo. Ebd. p. 283.
41) Tibetisch Byams-pa lung vstan-pa. Ebd.
**) Feer a. a. O. p. 220.
48) Gedruckt in Ernst Leumann, Maitreya-Samiti, das Zukunftsideal der Buddhisten

S. 227 ff.



DER BUDDHA MAITREYA 25

war44), wurde zwischen 384 und 417 n. Chr. von Kumârajîva ins Chinesische

übersetzt. Dazu gesellt sich ein zweiter zwischen 265 und 316 von
Dharmaraksha übertragener Text. Ein weiterer handelt von der
Wiedergeburt des Bodhisattva Maitreya im Tushita-Himmel48); hier wird
also, im Anschluß an die Buddha-Legende46) das Leben Maitreyas

vor seine irdische Existenz zurückverfolgt. Wie die tibetischen
Versionen des Maitreya - Lebens, so sind auch diese chinesischen weit
ausführlicher als der Anâgatavamsa. Das Goldene Zeitalter, in dem

das Erscheinen des künftigen Buddha sich vollzieht, wird mit
märchenhaften Zügen ausgeschmückt, die wiederum mit solchen des Krita -
Yuga im Hinduismus übereinstimmen, wie es die späteren Purânas

schildern. Die Erde ist dann glatt wie ein Spiegel, und es gibt nur
eine einzige Sprache wie bei den Uttarakurus47). Auch an die seligen
Welten jenseits des Jambudvîpa, welche die indische Kosmologie
annimmt, erinnert manches, so die Kleider tragenden Wunschbäume.

Die Menschen sind frei von Krankheit und Schmerz, und tragen lauter

glückbringende Zeichen an sich. Sie leben in Reinheit des Herzens

und sind mit den geistigen Vollkommenheiten der Freigebigkeit,
der sittlichen Zucht und der Erkenntnis begabt und hegen eine
liebevolle Gesinnung allen Wesen gegenüber, da sie von der Liebeskraft

Maitreyas durchdrungen sind. Dabei sind sie frei von jeder

**) Sie findet sich im Pekinger Tripitaka, Ausgabe von 1592 Bd. I S. 1-9 und
trägt den Titel : Fo shuo mi-lo hia-sheng king, „Sûtra von Buddha gesprochen über
Maitreyas Herabkunft, um in dieser Welt geboren zu werden" ; s. Forke, Katalog

des Pekinger Tripitaka (Die Ostasiatischen Sammlungen der Königl. Bibliothek
zu Berlin Bd. I) Nr. 405.

**) Fo shuo kuan mi-lo p'u-sa shang-sheng tou-shuai-t'o t'ien king „Surra, vom
Buddha gesprochen über die Betrachtung der Wiedergeburt des Bodhisattva im
Tushita-Himmel", ebd. Nr. 368.

**) Lalita-Vistara Kap. 2; Jâtaka ed. Fausböll I p. 48, wonach der Bodhisattva,
nachdem er in früheren Erdenleben die 30 Vollkommenheiten geübt, im Tushita-
Himmel wiedergeboren wird.

47) Die Ausebnung der Erde und das Verschwinden der Berge sowie die
Vereinheitlichung der Sprache in der Endzeit kennt auch die iranische Eschatologie,
s. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran S. 185 Anm. 3.



26 EMIL ABEGG

Begehrlichkeit, sodaß die unermessliche Juwelenmenge, die in der
Hauptstadt des Landes auf allen Straßen liegt, ihnen keinerlei
Verlangen erregt und keine Wächter darüber gesetzt werden müssen;
denn sie betrachten Edelsteine wie Ziegelsteine, Holzstücke oder
Erdschollen, und denken dabei: „In früherer Zeit haben die Menschen

um soldier Juwelen willen einander geschädigt, sie haben sich bestoh-

len, belogen, getäuscht und die Sünden, die sie in den Kreislauf der
Geburten verstricken, immer vergrößert." Wenn der Mensch sein
Lebensende herannahen fühlt, geht er von sich aus zum Friedhof und
stirbt eines sanften Todes, audi dies ein Zug, den die indische

Kosmologie glücklichen Völkern an den Enden der Erde zuschreibt.

Während die Pâli-Texte von Maitreyas Empfängnis und Geburt
nichts berichten, geben die chinesischen Versionen davon eine
Darstellung, die sich genau an die Geburtsgeschichte des Gotama Buddha

anschließt; wie dieser, so hält audi Maitreya im Tushita-Himmel
(tou-shuai-t'o-t'ien) Ausschau nach den für ihn geeigneten Eltern,
und wählt Subrahman als Vater und Brahmâvatî als Mutter, letztere,
weil sie frei ist von den 84 Fehlern ihres Geschlechtes, den stri-dosha
des Laiita-Vistara. Dann verlässt er den Tushita-Himmel und wird

von Brahmâvatî empfangen. Dabei wird jedoch nicht gesagt, in welcher

Form dies geschieht, während die Buddha-Legende das Seelenwesen,

den Gandhabba des Bodhisattva in Gestalt eines weissen
Elefanten in den Leib seiner Mutter Mâyâ eingehen läßt48). Solange

er in ihr weilt, fühlt er sich wie in einem himmlischen Palast und
wird vom Mutterleib nicht verunreinigt49). Wenn die zehn Monate der

Schwangerschaft — es handelt sich also um Mondmonate — um sind,

wird sich Brahmâvatî in einen Blumengarten begeben, der dem Park

Lumbinì bei Kapilavastu entspricht, und wird dort, bei einem Blütenbaum

stehend, unversehens von Maitreya entbunden. Er tritt aus ihrer

48) Windisch, Buddhas Geburt und dis Lehre von der Seelenwanderung S. 153 ff.
*•) Dies stimmt zu den Angaben der Buddha-Legende über das Weilen des

Bodhisattva im Mutterleib (Nidânakathâ ed. Fausböll p. 52 und Lalita-Vistara Kap. 7)



DER BUDDHA MAITREYA 27

rechten Seite heraus wie die Sonne aus den Wolken, und seine

Strahlen erleuchten die Dreiwelt. Kaum geboren, tut er sieben Sdiritte,
und an den Stellen, wo sein Fuß den Boden berührt, sprießen
Juwelen-Lotosblumen auf. Er schaut nach den zehn Himmelsrichtungen
und spricht zu Göttern und Menschen: „Dies ist mein letzter Leib;
ich werde in das Nirvana eingehen, wo es keine Wiedergeburt mehr

gibt." Zwei Schlangengeister (Nâgas) besprengen den Neugebornen
mit frischem Wasser und streuen himmlische Blumen über ihn. Am
Tage seiner Geburt sind alle schwangeren Frauen froh und
zuversichtlich, und bringen dann lauter kluge Knaben zur Welt. Über

Maitreya aber ergeht die Weissagung, daß er, wenn er im Weltleben

bleibe, ein weltbeherrschender König, ein Chakravartin werde,

wenn er aber aus der Heimat in die Heimatlosigkeit ziehe, ein welt-
erleuditender Buddha. Dies alles ist, wie man sieht, eine ziemlich

genaue Wiederholung der Geschehnisse bei der Geburt des Buddha.

Die Einsicht in die Vergänglichkeit alles Irdischen und der
Entschluß, der Welt zu entsagen, wird auch in den chinesischen

Maitreya-Texten durch die Zerstörung einer Kostbarkeit geweckt, wie im

Divyâvadâna; doch ist es statt des Opferpfostens des Königs Sankha

sein Juwelenthron; dagegen fehlt hier die Geschichte von den drei
Zeichen. Als Baum der Erkenntnis erscheint der Wunderbaum Nâ-

gapushpa unweit der Stadt Ketumatî, und Maitreya gewinnt unter
ihm die vollkommene Erleuchtung. Da lassen alle Götter und
Schlangendämonen Blumen und Wohlgerüche auf ihn niederregnen; die

himmlischen Welten erzittern, und von dem Leibe des Buddha
gehen Strahlen aus, die zahllose Weltregionen erleuditen. Alle, die das

Heil gewinnen können, werden dann den Buddha erschauen. Die
Erdgötter verkünden, daß Maitreya die Buddhawürde erlangt habe,

und ihre Stimmen dringen bis zum Himmel der Dreiunddreissig Götter,

zum Tushita-Himmel und in die Brahma-Welt. Dann bitten
der Götterfürst Çakra (Indra), die göttlichen Welthüter (Lokapâla)



28 EMIL ABEGG

und Brahma selbst den Maitreya, die Lehre zu verkünden, was er
schweigend gewährt.

Die chinesischen Maitreya-Leben heben vielfach mit einem Lobpreis

des Buddha Çâkyamui an, und schildern die schwierigen
Umstände, unter denen sein Auftreten erfolgte. „Ihr Leute habt sehr

Schwieriges geleistet", so redet Maitreya diejenigen an, denen es

zufolge ihrer guten Taten beschieden ist, mit ihm zusammenzutreffen.

„In jener einstigen schlechten Welt hatten Gier, Ärger, Unwissenheit

und Verirrung den höchsten Grad erreicht, und das Menschenleben

war sehr kurz. Da geschah es sehr selten, daß einer seine Tugend
bewahrte und sich moralisches Verdienst erwarb. Die Leute jenes
Zeitalters haben Vater und Mutter, Samanas und Brahmanen nicht

geachtet, haben den Dharma nicht gekannt und nicht den Heilspfad.
Sie haben einander bedrängt und geschädigt, weil die Zeit dem
Kriegszeitalter (Kali-Yuga) nahe gewesen ist. Die Menschen waren neidisch,

lügenhaft und mitleidslos; sie haben einander getötet, das Fleisch

voneinander gegessen und das Blut getrunken, Ihr habt unter diesen

Mensdien die gute Sache vertreten. Der Buddha Çâkyamuni hat in
tiefem Sinnen mit den Wesen jener schlechten Welt Mitleid empfunden,

hat sie von Schmerz und Leid befreit und in Sicherheit gebracht.

Der Buddha Çâkyamuni hat euretwegen seinen Kopf hingegeben,

seine Ohren, Nase, Hände und Füße und andere Glieder sich ab*
schneiden lassen und hat für euer Bestes alle Schmerzen und Leiden

erduldet"60).
Die Beschreibung der körperlichen Erscheinung Maitreyas ist in

den chinesischen Maitreya - Biographien noch weit phantastischer als

in denen der Pâli - Literatur, und es tritt dabei insbesondere seine

Lichtnatur stärker hervor, was ihn mit den Heilandsgestalten der ira-

B0) Dies wird im Kshântivâda-Jâtaka (Nr. 313) erzählt, wo der Bodhisattva,
um seine Sanftmut (kshânti) zu erproben, sich klaglos alle Glieder abschneiden
läßt, ein seit früher Zeit in der buddhistischen Literatur sehr beliebter Stoff.



DER BUDDHA MAITREYA 29

nischen Eschatologie verbindet51). Die Strahlen, die von ihm ausgehen,

erleuchten das ganze Weltall ohne Hindernis und überglänzen

sogar die Gestirne, ein Zug, der dann auch von den Bodhisattvas

Avalokiteçvara und Amitâbha („von unermesslichem Glänze") bezeugt
ist. Seine klaren Augen, die blauem Lotos gleichen, sehen zehn Meilen

weit, seine Stimme gleicht der des großen Brahma, sein Antlitz
leuchtet wie der Vollmond. Unter seinem Leibe fließen Wasser, klar
wie Edelsteine, und erleuchten die Welt nach allen Richtungen.

Auch die Kâçyapa-Episode, die sich im späteren Mahâyâna grosser

Beliebtheit erfreute, ist in den chinesischen Maitreya - Schriften mit
vielen wunderbaren Zügen ausgeschmückt worden, die auch in den
Berichten der chinesischen Buddha - Pilger ihren Niederschlag gefunden
haben. Die Höhle, in der Kâçyapa weilt, wird hier nach dem Gridh-
rakûta- (Geierspitzen-) Berg in Videha, an der Grenze des Magadha-
Landes, verlegt. In der von Dharmaraksha übersetzten Schrift nennt
der Buddha kurz vor seinem Tode den Kâçyapa als einen seiner

vier hervorragendsten Jünger, die nicht sterben werden, bis der Dharma

gänzlich aus der Welt verschwunden ist. Der Tathâgata Maitreya
wird sich dann, von Tausenden begleitet, nach dem Berge begeben,

in dem Kâçyapa weilt. Die Yakshas — Halbgötter im Gefolge des

Hindugottes Kubera — werden die Tore des Berges öffnen und die Menschen

den Kâçyapa sehen lassen. Maitreya wird mit seiner Rechten

auf ihn hinweisen und seine Verdienste verkünden. Dann wird er
aus seiner Hand das Mönchskleid empfangen, das Buddha ihm für
Maitreya übergeben hat, und es selber anziehen. In diesem Augenblick

wird der Körper Kâçyapas plötzlich verschwinden, und Maitreya
wird ihm mit Blumen und Weihrauch Verehrung erweisen. Nach dem

von Kumârajîva übersetzten Text öffnet Maitreya den Berg mit
eigener Hand, und nachdem Brahma das Haupt Kâçyapas mit
wohlriechendem Oel gesalbt und seinen Leib gewaschen hat, schlägt er den

'') Über diese s. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran S. 227.



30 EMIL ABEGG

großen Gong und bläst die Muschel des Dharma. Da erhebt sich

Kâçyapa aus der Meditation, ordnet seine Kleider, entblößt seine

redite Schulter — in der Weise, wie die Buddhamönche ihren Mantel

tragen —, und übergibt Maitreya das Ordenskleid des Buddha Gotama.

Über die Lebensdauer Maitreyas machen die chinesischen Texte
verschiedene Angaben, wobei z. T. die selben Zeiträume für die Dauer

seiner Lehre genannt werden; einmal wird zwischen der zunächst

fortbestehenden echten Lehre und der auf sie folgenden Scheinlehre

unterschieden, die den Übergang zum völligen Verschwinden des

Dharma aus der Welt bezeichnet. Nach dem Hinscheiden Maitreyas
verbrennen Götter und Menschen seinen Leib, wie im Mahâparinib-
bâna - Suttas2) die adeligen Mallas von Kusinâra; der König sammelt

die Asche und setzt sie in 84000 Stupas in den vier Erdteilen bei,
während die Buddha-Legende sich mit deren acht begnügt58).

Mit der Ausbreitung des Mahâyâna-Buddhismus in Zentralasien

sind die Prophezeiungen vom Leben Maitreyas in zahlreiche Literaturen

übergegangen, wo sie zwar bis jetzt größtenteils nur fragmentarisch

erhalten sind und kein vollständiges Bild der Vorstellungen

von Maitreya zu geben vermögen, so im Todiarischen, einer
ausgestorbenen indogermanischen Sprache in der Gegend von Kucha, und

im Uigurischen, einem alttürkischen Idiom54). Vollständig erhalten ist

dagegen eine buddhistische Messiasdichtung in sakischer (mitteliranischer)

Sprache (im Gebiete von Khotan), deren Erschließung Ernst
Leumann zu verdanken ist55). Da diese Dichtung auf iranischem Gebiet

entstanden ist, zeigt sie noch deutlicher als die bereits behandelten

den Einfluß der iranischen Lichtreligion auf die Vorstellungen

von Maitreya, so wenn er öfters mit der Sonne verglichen wird. Der

«*) Dîgha-Nikâya XVI 6, 21.

M) Ebd. 24 f.
**) Proben aus beiden gab F. W. K. Müller, Maitrisimit und Tocharisch (Siz-

zungsberichte der Preuss. Akad. 1916, S. 399 f.).

") In seiner bereits zitierten Schrift: Maitreya-Samiti S. 61 ff.



DER BUDDHA MAITREYA 31

Auswuchs auf dem Haupte, der dem Maitreya hier wie dem Buddha

zukommt, der Ushîsha, sendet auf Meilenweite Lichtstrahlen aus, die

alles andere Licht in der Welt verdunkeln. Auch in die Schilderung

von seiner Lehrtätigkeit spielt das Sonnengleichnis hinein: wie die

aufgehende Sonne die Lotoskelche sich öffnen läßt, so läßt er den

Sinn der noch in Verblendung befangenen Menschen sich auftun,
und die Götter begrüßen ihn nach seiner Erleuchtung als „Priestersonne

dieses Weltzeitalters, die die Finsternis der Betörung zum
Schwinden gebracht hat". Die Lichtstrahlen, die aus seiner großen
Zehe hervorgehen, leuchten über Höllenbewohner und Leichengespenster

hin und erlösen sie aus ihrem qualvollen Dasein, gleich jenen
Strahlen, die aus Avalokiteçvaras drittem Auge hervorbrechen.

Die Erzählung der sakischen Maitreya-Dichtung schließt sich im

übrigen eng an den Anâgatavamsa an, bringt aber vielfach wunderbare

Züge hinein, die dort fehlen, so wenn Kâçyapa nadi seiner

Begegnung mit Maitreya im Kukkutapâda - Berg sich in die Luft
erhebt und die „paarigen Wundertaten" ausführt, die darin bestehen,

gegensätzliche Erscheinungen gleichzeitig hervorzubringen, z. B. heißes

und kaltes Wasser strömen zu lassen88). Dann geht er ins Pari-
nirvâna ein, indem er Feuer aus seinem Leibe ausstößt57); die Götter

sammeln seine Gebeine und erweisen ihnen Verehrung.

Maitreya ist der erste und einzige im gegenwärtigen, mit Buddhas

gesegneten Weltzeitalter (Bhadrakalpa) zu erwartende Buddha. Schon

der Anâgatavamsa und der Kanjur kennen aber eine ganze Reihe

auf Maitreya folgender Buddhas, die jedoch in anderen Weltzeitaltern

erscheinen werden. Schon der Dîgha - Nikâya rechnet ja, wie wir
sahen, mit einer unbegrenzten Zahl künftiger Buddhas. Nach dem

späteren Mahâyâna erscheinen schon im gegenwärtigen Kalpa nicht

M) Eine Vorstellung, die ebenfalls mit Avalokiteçvara verknüpft ist, z. B.

Mahâvyutpatti 15.
67) Dieser Zug läßt sich auch in der ulgurischen Maitreya-Dichtung nachweisen

(F. W. K. Müller a. a. O. S. 413), und war ebenfalls von Avalokiteçvara überliefert.



32 EMIL ABEGG

nur die bekannten fünf, sondern tausend Buddhas, von denen 906

noch zu erwarten sind58), und schon die chinesischen Buddha-Pilger
kennen die Lehre von den „Tausend Lenkern dieses Kalpa"s9). Wie
alle Buddhas vor ihrem Erscheinen in der Welt befindet sich auch

der Buddha Maitreya im Tushita-Himmel, und als Tushita-Gott
erscheint er in dem Mahâyâna-Text Saddharma-Pundarîka60). Hüan-
tsang 61) gibt eine Beschreibung des Bodhisattva Maitreya im Tushita -
Himmel, wie sie dem Asanga von einem Rishi gegeben wurde, der
auf wunderbare Weise dorthin gelangt war: Keine Worte vermögen
seine Schönheit auszudrücken. Seine Stimme ist sanft, rein und klar ;

die sie hören, werden dessen nicht müde, die ihr lauschen, werden

nie gestillt. Hüan-tsang selbst hofft nach seinem Tode im Tushita-
Himmel geboren zu werden und dann mit Maitreya zur Erde

niederzusteigen und sein Jünger zu werden. Über die Zeit von Maitreyas
Erscheinen werden ähnliche phantastische Angaben gemacht wie mit
Bezug auf den künftigen Avatara Vishnus62); nach einer singhalesi-
schen Berechnung6S) wird er im Jahre 4457 n. Chr., also fünftausend
Jahre nach Buddhas Nirvana geboren werden, wogegen der

Anâgatavamsa, wie wir sahen, schon mit Jahrmillionen rechnet. Beim
Verlassen des Tushita - Himmels setzt der Buddha den Maitreya als

Lehrer der Götter ein, indem er ihm sein Diadem aufsetzt und ihm

verkündet, er sei zum Buddha bestimmt. Es ist deshalb ein sehnlicher

Wunsch der Mahâyâna-Gläubigen, nicht nur auf Erden dem Buddha

Maitreya zu begegnen, sondern sdion im Tushita-Himmel sein Schüler

zu sein, d.h. als ein Tushita-Gott geboren zu werden.

68) J. I. Schmidt, Über die tausend Buddhas (Mém. de l'académie de St. Péters-
bourg 1834 p. 41).

M) Fa-hlen Kap. 39 Übersetzung von Legge p. 110; Koppen, Religion des

Buddha II S. 19.

60) Übersetzung von Kern, Sacred Books of the East 21, p. 286 f., 328 f.

") Beai, Buddhist Records I p. 228, Watters I p. 13.

62) Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran S. 22.
63) Koppen, Die Religion des Buddha I S. 424 und II S. 16.



DER BUDDHA MAITREYA 33

Der Buddha Maitreya spielt im Mahâyâna schon dadurch eine

wichtige Rolle, daß man ihn geradezu als Begründer des Mahâyâna-
Glaubens betrachtet, indem man den Bhikshu Asanga aus Purusha-

pura (Peshavar), den Verfasser des Sûtrâlankâra und anderer
Mahâyâna-Werke, seine Lehre im Tushita-Himmel von ihm empfangen
läßt64). Asanga soll sich durch seine übernatürlichen Kräfte (riddhi)
zum Tushita-Himmel erhoben haben, um den Maitreya über die
Lehre zu befragen 65).

Daß der Kult des Buddha Maitreya schon im 5. Jahrhundert

vollständig entwickelt war, ergibt sich aus den Angaben der chinesischen

Buddha - Pilger, die uns bei der durchgängigen Unsicherheit der
literarischen Chronologie Indiens für solche Datierungen von unschätzbarem

Werte sind. Sie kennen bereits ein feststehendes Gebet an
Maitreya, und in Übereinstimmung damit zeigen die Gandhâra - Skulpturen

seit dem 2. und 3. Jahrhundert n. Chr. die Verehrung desselben

in hoher Blüte66). Fa-hien67) beschreibt eine Bildsäule des Buddha

Maitreya, die 300 Jahre nach Buddhas Nirvana errichtet wurde. Sie

befand sich in der Landschaft Darei oder Darda (chinesisch Ta-li-lo)
am Indus, und soll von einem Künstler geschaffen worden sein, den ein

Arhat dreimal in den Tushita - Himmel erhoben hatte, damit er dort
die Gestalt des Bodhisattva sich einpräge, um sie dann in Holz schniz-

zen zu können. Die Statue maß 80 Ellen in der Höhe und 8 Ellen

an der Basis von Knie zu Knie der gekreuzten Beine, woraus
hervorgeht, daß Maitreya in der Meditationshaltung dargestellt war. An

Uposatha-Tagen strahlte sie ein wunderbares Licht aus, und die

Könige der benachbarten Länder wetteiferten, ihr Gaben darzubringen.

M) Schiefner, Lebensgeschichte des Buddha Çâkyamuni (Wassiljew, Buddhismus
S. 224).

66) Takakusu, The life of Vasubandhu (T'oung Pao 1904, p. 273); Sylvain Levy,
Asanga Mahâyâna-Sûtrâlankâra II p. 2 ; auch Hüan-tsang bezeugt dies (Beai,
Records I p. 226).

•*) Grünwedel, Buddhistische Kunst in Indien S. 167.

") Kap. 6, Übersetzung von Legge p. 24 f.



34 EMIL ABEGG

Auch Hüan - tsang beschreibt ein ähnliches Bild68), das ebenfalls durch

die übernatürliche Macht eines Arhat geschaffen wurde ; ein anderes,

etwa 10 Fuß hohes, silbernes fand er auf der Ostseite des Bodhi-
Baumes bei Bodh-Gayâ69), und ein aus Sandelholz geschnitztes in
dem großen Kloster bei Kankanapura in der Gegend von Golkonda,
dem ebenfalls wunderbare Lichterscheinungen an Uposatha- Tagen
zugeschrieben wurden70).

Daß schon dreihundert Jahre nach Buddhas Tode Bilder Maitreyas
in Nordwestindien errichtet wurden, hängt damit zusammen, daß

schon seit der ersten Ausbreitung des Buddhaglaubens über Indien

hinaus, die nach Ausweis der Inschriften unter König Asoka um die

Mitte des 3. Jahrhunderts v. Chr. einsetzte, die Mission unter den
Schutz Maitreyas gestellt wurde, der ja vom Tushita-Himmel aus

die Geschicke des Glaubens leitet. Hüan-tsang sagt deshalb, daß mit
Aufstellung des Bildes am Indus der Strom der Lehre nach Osten,
d. h. über Zentralasien nach China zu fließen begann. Es wird auch

ausdrücklich bezeugt, daß den buddhistischen Missionaren immer Bilder

Maitreyas mitgegeben wurden, deren Aufstellung den Beginn
der Bekehrung eines Landes bezeichnete71). Auch als Votivgaben werden

Maitreya-Bilder erwähnt, so in einer chinesischen Inschrift in
Bodh-Gayâ72).

Ein bestimmter Typus des Maitreya-Bildes hat zuerst die
Gandhâra-Kunst geschaffen73). Da Maitreya ein Bodhisattva ist, stimmt seine

Darstellung im wesentlichen mit derjenigen anderer Bodhisattvas überein,

und so ist es nicht immer möglich, eine Figur mit Sicherheit als

Maitreya zu bestimmen; auch die Unterscheidung vom Buddha Go-

68) Beai a. a. O. p. I 239.
69) Ebd. II p. 119; Watters U p. 116.

70) Beai, a. a. O. Il p. 254.

n) Koppen, Die Religion des Buddha I S. 501.

'*) Beai, Chinese-Buddhist inscriptions found at Buddha Gayâ, Journal of the
Royal Asiatic Society 13, p. 561.

7ä) Grünwedel, Buddhistische Kunst in Indien S. 158 f.



DER BUDDHA MAITREYA 35

tama bereitet manchmal Schwierigkeiten. Da Maitreya im Tushita-
Himmel durch den scheidenden Buddha Çâkyamuni zum Buddha
bestimmt wird, lag es nahe, ihn bereits als solchen zu betrachten und
demgemäß darzustellen; deshalb trägt er oft die selben Embleme

und zeigt die selben Mudrâs wie dieser. Gewöhnlich wird er stehend

oder in Meditationsstellung dargestellt, gelegentlich aber auch — als

einziger Bodhisattva — in europäischer Weise sitzend, so besonders

häufig in Nepal und im Lamaismus. Er zeigt fast immer die Dharma-

chakra-Mudrâ, den Gestus der Lehre, d. h. er ahmt mit Daumen

und Zeigefinger das Rad (diakra) der Lehre nach. Sein Diadem ist

gewöhnlich mit einem kleinen Stûpa versehen, der an den im
Kukkutapâda-Berg ruhenden Jünger Kâçyapa erinnern soll. Manchmal

hält er zwei Blütenzweige, deren einer das Rad der Lehre trägt, während

der andere mit dem Wassergefäß der Asketen versehen ist, wie

es in der hinduistischen Ikonographie Brahma trägt74). Die Kollektion
Bacot in Paris enthält eine interessante Variante des Maitreya -Typus.
Es ist ein von Hackin75) beschriebenes chinesisches Gemälde auf schwarzer

Seide. Der Bodhisattva zeigt den Gestus der Unterweisung, und
seine Handfläche ist mit einem vergoldeten Chakra versehen; die

Linke, in den Schoß gelegt, hält das Wassergefäß. Der Buddha Maitreya

ersdieint häufig in Verbindung mit anderen Bodhisattvas,
insbesondere mit Avalokiteçvara und Amitâbha, so auf einem chinesischen

Gemälde aus dem Jahre 98176). Mit letzterem ist er dadurch

verbunden, daß auch er gelegentlich in einem Paradiese weilend
gedacht ist, wie Amitâbha im seligen Lande des Westens Sukhâvatî.

Eine Darstellung des Paradieses Maitreyas entdeckte Marc Aurei
Stein77); es handelt sich dabei offensichtlich um eine Verlegung des

,4) Hackin, Guide-Catalogue du Musée Guimet. Les collections Bouddhiques
1923, p. 90.

") Hackin a.a.O.
7«) Hackin a. a. O. p. 40,

'*) Serindia. Detailed report of explorations in Central Asia and Westernmost
China p. 1000, Über Maitreyas Paradies v. Glasenapp, Der Buddhismus S. 66.



36 EMIL ABEGG

Tushita-Himmels in eine ferne Gegend der Erde. Im chinesischen

Buddhismus ist Maitreya (Mi-Io-fo) zu dem wohlbekannten Glücksgott

mit lächelndem Gesicht und dickem Bauch (Ta-tu-tsï Mi-Io-fo)
geworden, was wohl von der Vorstellung seines Aufenthaltes in
einem Paradiese ausging78). Der Buddhismus Chinas kennt eine
Inkarnation Maitreyas in der Person der Kaiserin Wu aus der T'ang-Dynastie79),

und die Mongolen erblicken eine solche in Maidari-Khu-
tuktu in Urga80).

Wenn auch gelehrt wird, daß wie der Lebenslauf, so auch

die Lehre aller Buddhas die selbe sei, hat es doch oft den Anschein,
als ob der Buddha Maitreya nicht nur der Erneuerer, sondern
auch der Vollender der Lehre sein werde, indem er die
Kardinaltugend des Buddhismus, die Liebe oder besser das

Freundschaftsgefühl allen Wesen gegenüber (Sanskrit maitri, Pâli metta)

in der Welt zur restlosen Verwirklichung bringen werde81)- Und
wenn es das Ziel des Hînayâna war, den einzelnen geistig Strebenden

zur Erlösung zu führen, so war es die Forderung des Mahâyâna,

das Erlösungserlebnis, die „Befreiung des Herzens" (ceto-vi-
mutii) zu einem universalen zu machen; die Voraussetzung dazu ist
aber die Verwirklichung des Liebesgebotes im Kosmos. Insofern ist

Maitreya diejenige Gestalt, in der dieser Mahâyâna - Gedanke zum
klarsten Ausdruck kommt, und es ist kein Zweifel, daß dies audi
schon in seinem Namen enthalten ist, der ihn mit Maitri-Metta
verknüpft und ihn als denjenigen bezeichnet, der das Gebot der Liebe

in der Welt zur Erfüllung bringen wird. Wenn dem gegenüber schon

7S) Krause, Ju-Tao-Fo. Die religiösen und philosophischen Systeme Ostasiens
Anm. 187. In den chinesischen Klöstern ist Maitreya in der „Halle der vier grossen

Himmelsfürsten" aufgestellt (v. Glasenapp a. a. O. S. 211 ; Edkins Handbook
of Chinese Buddhism p. 240).

79) Edkins, a. a. O. p. 122.

80) v. Glasenapp a. a. O. S. 325.

81) Über die Bedeutung der Metta im Buddhismus s. bes. Beckh, Buddhismus II
S. 132 und Pischel, Leben und Lehre des Buddha S. 76 f.



DER BUDDHA MAITREYA 37

vermutet worden ist, daß im Namen Maitreya der iranische Licht-
und Freundschaftsgott Mithra stecke82), so könnte dies nur im Sinne

einer sekundären Angleichung verstanden werden, aus der Zeit, da

auf persischem Gebiet tatsächlich Berührungen der buddhistischen

Messiasvorstellungen mit Gedanken der iranischen Lichtreligion und
der zarathustrischen Eschatologie bestanden83); aber eine ursprüngliche

Ableitung des Namens Maitreya von Mithra verbietet schon

sein Vorkommen im Dîgha - Nikâya, der zu den ältesten und im
wesentlichen schon in die Zeit des Buddha zurückgehenden Schriften
des Kanons gehört.

In der späteren Entwicklung des Mahâyâna, als neben die menschlichen

Buddhas in steigendem Maße spirituelle Buddhas und Bodhi-
sattvas traten, wurde auch der Bodhisattva Maitreya mehr und mehr

von sokhen Gestalten zurückgedrängt, insbesondere von dem Dhyâni-
Buddha Amitâbha. Daß der Buddha Maitreya erst in unausdenkbar

ferner Zukunft erscheinen wird, war nicht geeignet, ihn zu einer
lebendigen Gestalt des Volksglaubens zu machen, wie auch der künftige

Avatara Vishnus aus den selben Gründen nie zu einer solchen

geworden ist. Neben die Erwartung eines glücklichen Zeitalters in
ferner Zukunft war die weit eindrücklichere Vorstellung eines seligen
Landes im Westen getreten, in dem Amitâbha als Herrscher waltet;
und wenn auch Maitreya als Schirmherr des Glaubens seine Bedeutung

bewahrte, so war doch schon früh neben ihn als Helfergott in
allen irdischen Nöten Avalokiteçvara getreten, dessen Bildnisse ihn
schon in der Gandhâra-Kunst und noch mehr in Nepal und Tibet
immer mehr verdrängten, und dessen Verehrung im Mittelpunkt des

Mahâyâna steht.

82) Kern zu seiner Übersetzung des Saddharma-Pundarika (Sacred books of
the East 21) p. 18.

88) Vgl. Krause a. a. O. S. 409.




	Der Buddha Maitreya

