Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur
Band: 7 (1945)

Artikel: Der Buddha Maitreya

Autor: Abegg, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Buddha Maitreya

von Fmil Abegg

Wenn im Buddhismus schon frith neben dem historischen Stifter
des Glaubens, Gotama Buddha aus dem Cakya-Stamm, eine Mehr-
heit von Buddhas, zunidhst soldher in der Vergangenheit, angenom-
men wurde, mag dabei jene Vervielfiltigungstendenz mitgewirkt ha-
ben, die schon in vedischer Zeit aus dem einen Gotte Rudra — dem
Vorliufer Civas — die verschiedenen Rudras, aus dem einen Asura die
Asuras hervorgehen lief. Dazu kam, dafl der Name Buddha an sich kein
Figenname war, und auch weiterhin ein Appellativum geblieben ist,
durch seine Bedeutung ,der Erwachte” jeden bezeichnend, der die Er-
leuchtung, das vollendete Wissen erlangt hat, und dessen Bewufltsein
sich infolgedessen zu demjenigen der gewohnlichen Menschen verhiilt
wie das Wachen zum Sdhlaf. In dhnlicher Weise sind auch die Pro-
pheten (Tirthankars) der Jainas vervielfacht worden, nur mit dem Unter-
schied, dafl wenigstens der unmittelbare Vorldufer Mahaviras, Parcva,
unzweifelhaft eine historische Persénlichkeit, wahrscheinlich sogar der
eigentliche Stifter des Jaina-Glaubens gewesen ist, wihrend die Budd-
has der Vorzeit ohne Ausnahme reine Phantasiegebilde sind, und
Produkte des dem indischen Geiste tief eingewurzelten Hangs zur
Systematik. Dies zeigt sich auch darin, dafl ihre Lebenslidufe und Leh-
ren genau in der selben Form gedadt sind wie die des historischen
Buddha. Die Buddhalegende, wie sie der Lalita- Vistara darstellt, lifit
das Auftreten eines Buddha als ein kosmisches Ereignis erscheinen,
herausgehoben aus seiner geschichtlichen Bestimmtheit und schon da-
durch unbegrenzter Wiederholung fihig, wie die einander folgenden
Weltperioden der indischen Kosmologie. Dabei kommt eine Begriin-
dung dieser Vielzahl von Buddhas durch den Seelenwanderungsglau-
ben nicht in Betracht, denn die verschiedenen Buddhas sind so wenig



8 EMIL ABEGG

wie die Tirthankars der Jainas Wiedergeburten der selben Persénlich-
keit; dies ist ja schon dadurch ausgeschlossen, dafl ein Buddha nach
dem Eingehen ins Parinirvana ,verweht” ist, als personliches We-
sen zu bestehen aufgehort hat. Auch ein Vergleich mit den Avataras
der Hindugétter ist nicht zutreffend, wenn auch gewisse Ausdriidke
des Kanons von Buddhas ,Herabkunft” zur Erdenwelt dies nahelegen
konnten ?). Gewif} steigt der Bodhisattva vom Tushita-Himmel zur Erde
nieder wie Vishnu vom Paradies Vaikuntha, aber wiithrend dieser in
allen seinen Avataras der selbe bleibt, sind die verschiedenen Budd-
has vollstindig getrennte Wesenheiten. Und wenn unter den zehn
groflen Verkorperungen Vishnus der Buddha als neunte figuriert, ist
dies keineswegs eine dem Buddhismus entstammende Vorstellung, son-
dern lediglich ein Versucdh des Hinduismus, den Buddhismus in sein
System einzubeziehen. Frst in der spidteren Mahayana-Lehre vom

Adibuddha, dem transzendenten Urbild aller Buddhas in Vergangen-
heit und Zukunft, hat der Avatara-Gedanke im Buddhismus Ein-
gang gefunden, indem der Adibuddha zu den einzelnen Tathagatas
sich so verhilt wie der im Transzendenten verharrende Vishnu zu
seinen Inkarnationen.

Eine Vielheit von Buddhas wird bereits in einem der iltesten
Texte des Kanons gelehrt, der in die Zeit des Buddha selbst zu-
riidkgeht, in dem Bericdht von Buddhas letzten Tagen und seinem Hin-
scheiden, dem Mahaparinibbana-Sutta des Digha-Nikaya; und dafl
dieser Glaube schon im zweiten, ja vielleicht im dritten Jahrhundert
v. Chr. bestand, zeigen die Reliefs am Stiipa von Bharhut und am Tor
von Safichi, wo zwar nodh nicht die Buddhas der Vergangenheit selbst
dargestellt werden — sowenig diese ilteste Kunst den Buddha Gotama
in seiner menschlichen Gestalt nachzubilden unternahm —, wohl aber
die verschiedenen Bodhi - Biume, unter denen die Vorldufer des

) Dafl der Ausdrudk okkanti fur Buddhas Herabkunft aus dem Tushita-Him-
mel nicht so gedeutet werden darf, hat Windisch, Buddhas Geburt und die Lehre
von der Seelenwanderung (Abhdlgen d. Sidhs. Ges. d. Wiss. 1908, S. 86) gezeigt.



DER BUDDHA MAITREYA 9

historischen Buddha die Erleuchtung gewannen; sie selbst sind durch
leere Thronsessel vertreten®). Am Stiipa von Bharhut sind auch die
Namen der letzten sieben Buddhas unter die Baume gesetzt, wodurdh
jeder Zweifel an der Deutung ausgeschlossen ist.

Im Mahéaparinibbana - Sutta®) duflert der Jiinger Sariputta die Uber-
zeugung, daf} es keinen anderen Samana oder Brahmanen gebe oder
jemals geben werde, der an erleuchtetem Wissen den FErhabenen
iibertreffe. Worauf ihm der Buddha entgegnet, er habe damit einen
kilhnen Ausspruch getan®). "Hast du denn mit dem Auge des Gei-
stes das Innere all der erhabenen, vollendeten Buddhas, die in den
Zeitriumen der Vergangenheit aufgetreten sind, durdschaut, sodafd
du weif3t: so und so stand es mit ihrer sittlichen Zudht, ihrer Lehre,
ihrer Weisheit, ihrem Leben, ihrer Erl6sung?” Was Sériputta natiir-
lich verneinen mufl. Und der Vollendete wiederholt die selbe Frage
mit Bezug auf die Buddhas, die in den Zeitrdumen der Zukunft auf-
treten werden, und erinnert schliefllich seinen Jiinger daran, dafl er
ja nicht einmal imstande sei, in seinem, des Buddha, Inneren zu le-
sen. Sein Wissen von den Buddhas der Vergangenheit und der Zu-
kunft beruht nicht auf unmittelbarer, intuitiver Gewifheit, sondern er
entnimmt es den ,geltenden Begriffen” vom Wesen eines Buddha;
er nimmt an, daf} sie alle die selben Figenschaften und Lebensschidk-
sale haben und die selbe Lehre verkiinden.

Es wird also sdhon in einem so alten Text wie dem Mahapari-
nibbdna-Sutta die Fxistenz vergangener wie zukiinftiger Buddhas

*) Foucher, The beginnings of Buddhist art, 1917, S. 72, pl. VII 2; vgl. auch
Grinwedel, Mythologie des Buddhismus, 1900, S. 112; Cunningham, Barhut, pl-
XXIX; Fergusson, Tree and Serpent Worship, pl. XXX 1.

*) Digha-NikdyaXV1 1, Textausgabe der Pali Text Society Il p. 144; Uber-
setzung von Franke, Digha-Nikdya (Gottinger Quellen zur Religionsgesdichte
1913) S. 186.

) Wortlich: ein stierméafiges Wort (dsabhi-vdcd) gedussert, ein Lowengebriill
(sihandda) ausgestoBen, letzteres ein Ausdrudk, der auch von der ersten Verkiin-
dung der Lehre durch den Buddha gebraudit wird.



10 EMIL ABEGG

in unbegrenzter Zahl als selbstverstindlich vorausgesetzt, und dabei
angenommen, dafl Leben und Lehre derselben iibereinstimmen. Dies
wird auch ausgesprochen in der Absdiedsrede des Buddha an die
Bhikkhus®), wo er mit Bezug auf seinen Lieblingsjinger Ananda
sagt, dafl auch allen erhabenen, vollendeten Buddhas der Vorzeit
dienende Personlichkeiten zur Seite standen, und auch allen Buddhas
der Zukunft zur Seite stechen werden. Wihrend jedoch hier nur ganz
allgemein von kiinftigen Buddhas gesprodhen wird, finden wir in einem
andern Texte des Digha - Nikdya®) zum erstenmal den auf Buddha
Cakyamuni folgenden Buddha mit Namen genannt, als Metteyya
(Sanskrit Maitreya). Dafl der Buddha imstande ist, die Lebensumstinde
Metteyyas anzugeben, beruht auf seinem in der Meditation gewon-
nenen intuitiven Wissen nicht nur von den vergangenen, sondern auch
von den kiinftigen Geburten aller Wesen im Samséra 7).

Die Prophezeiung, die der Buddha von Metteyya gibt, kniipft an
die Erzihlung von einem Weltherrscher®) der Vorzeit, Dalhanemi,
an, unter dessen gerechter Herrschaft ein Goldenes Zeitalter bestand.
Wie aber in der Kosmologie des Hinduismus sich an das vollkom-
mene Gliik der Urzeit im Krita- Yuga weitere Weltzeitalter von ab-
nehmender Dauer und Giite reihen, bis die Schlechtigkeit der Welt im
Kali- Yuga, der Eisernen Zeit, ihren Gipfel erreicht?), so macht auch

®) Mahdparinibbdna-Sutta Kap. 5, Ausgabe der Pali Text Society Il p. 144;
Obersetzung von Franke S. 242 f.

%) Cakkavatti-sihandda-Sutta, der ,Lehrtext vom Lowenruf des Weltbeherr-
schers”, Digha-Nikdya Kap. 26, Ubersetzung von Franke S. 260 f.

7) Die Fahigkeit des Buddha, die Zukunft zu erkennen, ist einer der ihm zu-
gesdhriebenen dvenika-dharma; s. Kern, Manual of Indian Buddhism p. 59, auf
Grund von Majjhima-Nikdya Kap. 68, Ausg. der Pali Text Society I p. 464.

) chakkavatti, Sanskrit chakravartin, ,der das Rad (der Herrschaft) rollen
1laBt”, eine Bezeichnung, die auch dem Buddha zukommt, wo mit dem Rad die
Lehre gemeint ist, die er verkiindet. Das Rad ist in beiden Fillen ein Sonnensymbol.

%) Uber die Lehre von den Weltzeitaltern im Hinduismus s. Abegg, Der Mes-
siasglaube in Indien und Iran, I. Teil, Kap. 1.



DER BUDDHA MAITREYA 11

hier die Vollkommenheit der Welt unter Kénig Dalhanemi einer fort-
schreitenden Verschlechterung Platz. Unter den auf ihn folgenden Welt-
herrschern kommt Diebstahl und Verbredhen auf, und das Lebensal-
ter der Menschen nimmt ab; wihrend es zuerst 80000 Jahre betrug,
dauert es auf dem Hohepunkt der Entsittlidhung nur nodh 15-18
Jahre, und die Midden sind schon mit fiinf Jahren mannbar. Sitt-
liche Verwilderung und Feindschaft aller gegen alle tritt ein, und
schlieBlich bricht die ,Schwertzeit” (satthantaraKappo) herein, da die
Mensden einander wie Tiere abschlachten. Dann wird mandher, um
sich dieser allgemeinen Feindsdhaft zu entziehen, sich in die Wild-
nis, auf schwer zugingliche Inseln oder Berge fliichten und sein Le-
ben mit Frichten und Wurzeln fristen. Indem die Menschen dann
aber in sich gehen und sich der Verwerflichkeit ihres Tuns bewuflt
werden, erfolgt die Wendung zur sittlichen Besserung, und infolge
davon werden die Menschen an Lebensdauer und Kérperschénheit
wieder zunehmen, und ein neues Zeitalter des Gliiks und der Voll-
kommenheit bricht an, wie in der brahmanischen Kosmologie auf das
Kali-Yuga ein neues Krita-Yuga folgt. Dann, so prophezeit der
Buddha, werden die Midddhen erst mit 500 Jahren heiratsfihig sein;
der Weltteil Indien, der Jambudvipa oder Rosenapfelkontinent wird
blihen und gedeihen, Dorfer und Stidte werden so dicht bevélkert
sein wie Hithnerhofe, und das Land wird mit Mensdhen vollgestopft
sein wie die Holle Avici, die im Nadir gedachte unterste Hoéllenwelt
der buddhistischen Kosmologie, mit Verdammten. Dann wird in der
Hauptstadt des Landes, Ketumati, welche dem spiteren Benares ent-
spricht, ein weltbeherrschender Kénig mit Namen Sankha leben, der
die sieben Kleinode (saftaratana) besitzt, die einem Weltherrscher zu-
kommen : das Rad als Symbol der Herrsdhaft, Staatselefant, Pferd, Kron-
juwel, Kénigin, Verwalter und Feldmarsdhall. Er wird alle seine Feinde
vernichten und die ganze Erde bis zu dem sie umgebenden Welt-

meer ohne Schwert und Strafgewalt, lediglich durch Geredntigkeit be-
herrschen.



12 EMIL ABEGG

Unter der Herrschaft dieses Kénigs wird der erhabene Metteyya
in der Welt erscheinen, wie der Buddha Céakyamuni ein Vollende-
ter (tathdgata), vollkommen Erleuchteter (sammd - sambuddha), kun-
dig des redhten Wissens (vijji) und des rechten Wandels (darana),
ein Pfadvollender (sugata), ein unvergleichlicher Erzieher (eigentlich:
Wagenlenker) und Zihmer der Mensden, ein Lehrer von Géttern
und Mensden; er wird alle Mensdhen-und Gottwesen erkennen und
durcdhschauen und diese Erkenntnis offenbaren; er wird die Lehre pre-
digen, die schén am Anfang, in der Mitte und am Ende ist; er wird
den vollkommenen, liikenlosen, reinen Tugendwandel (brahmadchariyam)
verkiinden. Und wie der Buddha in der Gegenwart, da er dies seinen
Jiingern prophezeit, eine Bhikkhu - Gemeinde von vielen Hunderten
leitet, so Metteyya eine solche von vielen Tausenden 1°). Dann wird K6-
nig Sankha den von einem Herrscher der Vorzeit geweihten Opferpfosten
(yiipa) wieder aufrichten und bei ihm seine Habe an Samanas, Brah-
manen, Pilger und Bettler dahingeben, um als Jiinger Metteyyas sich
Haar und Bart scheren zu lassen, das gelbe Gewand anzulegen und
aus der Heimat in die Heimatlosigkeit zu ziehen. Nachdem er so der
Welt entsagt hat, wird er, in Zuriidkgezogenheit lebend, wachen Gei-
stes die hochste Stufe der Heiligkeit, die Arhatschaft, erreichen.

Auch die nordliche Tradition, wie sie in Sanskrittexten, z. T.
aber nur in tibetischen und dhinesischen Ubersetzungen solcher vor-
liegt't), liBt den Buddha Maitreya unter der Regierung des Koénigs
Sankha auftreten, der auch hier mit den bekannten Ziigen des Welt-
herrschers erscheint. Unter seiner Herrschaft wird Maitreya als Sohn
eines Brahmanen geboren werden und als solcher 80000 Jiinglinge

1) Eine dhnliche Voraussage tiber den Umfang von Metteyyas Gemeinde
madcht der aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. stammende Milindapanha ,Die Fragen
des Konigs Milinda” ed. Trendkner p. 169, Ubersetzung von Rhys Davids, Sacred
Books of the Fast 35, p. 225.

'Y Divydvaddna ed. Cowell-Neil p. 55 f.; die tibetische Version, die z. T. auf
einer idlteren Fassung der Erzihlung zu beruhen scheint, ist tibersetzt von Schief-
ner, Bull. de 'acad. de St. Pétersbourg 1875 (= Mélanges asiatiques VII p. 416 f.).



DER BUDDHA MAITREYA 13

in den Brahma-Mantras unterweisen. Dann werden die drei andern
Groflkonige, die neben Sankha die Welt beherrschen, ihm die Wun-
dersiule eines Konigs der Vorzeit, Mahapranada, schenken, und er
wird sie seinem Sohne Maitreya iibergeben. Die Brahmanen aber
schlagen sie in Stiidke, und daraus wird Maitreya die Verginglichkeit
aller irdischen Pracht erkennen und wird sidh, durch diese Einsicht
erschiittert, als Einsiedler in den Wald begeben. Dies Erlebnis ver-
tritt also hier jene vier Ausfahrten des Buddha Cakyamuni, wo er
durch den Anblik eines Alten, eines Kranken und eines Toten die
Einsicht in die Verginglichkeit alles Irdischen und die Leidensnatur des
mensdlichen Lebens gewinnt. Das Motiv von dem zerstérten Opfer-
pfosten blieb auch dann in den Schilderungen Maitreyas stehen, als
nach Analogie des historischen Buddha die drei Ausfahrten in sie auf-
genommen wurden. Eine Motivierung fiir das Zerschlagen der Séule
wird nirgends gegeben. Schon an dem Tage, da Maitreya sich in die
Einsamkeit begibt, wird er unvergleichliches Wissen gewinnen und von
da an den Namen Samyak-sambuddha ,der vollkommen Erleuch-
tete” tragen. Es ist somit hier nicht die Rede von vorbereitenden
geistigen Erlebnissen wie Askese und Meditation, die in der Legende
des historischen Buddha der Erleuchtung vorausgehen und sich iiber
Jahre erstredken. In dem Augenblid, da Maitreya das héchste Wissen
gewinnt, werden die siecben Kostbarkeiten des Kénigs Sankha verschwin-
den: der Ausdrudk dafiir, daf} jetzt neben den Weltbeherrscher der Ko-
n'g im Reiche des Geistes getreten ist, der Sieger iiber Weltlust und Be-
gier, vor dem alle irdische Macht verblat. Der Herrscher wird mit
michtigem Gefolge dem Erleudhteten in die Wildnis nachziehen, beglei-
tet von der Konigin. Dies erinnert an die Kénige Bimbisara und
Ajatasattu, die den Buddha Gotama in seiner Abgeschiedenheit aufsu-
dhen, ohne freilich darob zu Méndhen zu werden ; der formliche Uber-
tritt eines Kénigs zur buddhistischen Gemeinde —sei es als wirklicher
Mondh (bhikkhu), sei es als Laienanhinger (updsaka) —ist dann erst
von Asoka bezeugt. Maitreya wird sich darauf, von ungeheuren



14 EMIL ABEGG

Méndhsscharen begleitet, nach dem Gurupada-Berg begeben, in dem
die Gebeine Kacyapas, eines Jiingers Gotama Buddhas, unversehrt ru-
hen; es ist der Berg unweit Buddha Gaya, der gewohnlich nach seinem
dreifachen Gipfel Hahnenfuflberg (Kukkutapada - Giri) heisst. Gurupa-
daka-Giri (nach gurupddis, ,die Fiile des geistlichen Lehrers”) wird
er hier mit Beziechung auf Kicyapa genannt, dessen Namen die From-
men nicht auszusprechen wagten'?). Dann wird der Berg sich vor
Maitreya auftun, und dieser wird mit seiner rechten Hand die Ge-
beine ergreifen, sie in die Linke legen und den Méndhen verkiin-
den: lhr Bhikshus! Zu der Zeit, als die Menschen ein Leben von
nur hundert Jahren hatten!®), erschien in der Welt der Lehrer Ca-
kyamuni und erklirte seinen Jiinger Kicyapa fiir den Vorziiglichsten
der Zufriedenen und lautere Tugend Verkiindenden. Als Cikyamuni
ins Parinirvana eingegangen war, veranstaltete dieser eine Sammlung
seiner Lehren!*). Wenn die Jiinger Maitreyas die Gebeine Kacya-
pas sehen, werden sie bewegten Herzens denken, wie ein so kleiner
Koérper eine solche Fiille von Tugenden habe erreichen konnen *°).
Durdh diese Gemiitsbewegung werden sie alle sogleich des Grades
von Heiligen (Arhats) teilhaft. Diese Verbindung der Maitreya - Prophe-
zeiung mit der Kacyapa-Legendeistauch den chinesischen Buddhapilgern
Fa-hien und Hiian - tsang bekannt, die beide den Kukkutapada-Berg
besucht haben; aud I-tsing nennt ihn als erstrebenswertes Reise-

12) Huan-tsang, Si-yii-ki, ,Bericht tiber die westlichen Lidnder”, tibersetzt von
Beal, Buddhist Records of the Western World 1l p. 142; Watters (der die Uber-
setzung Beals vielfach berichtigt) On Yuan Chwang’s Travels in India 1l p. 143 und
246. Huan-tsang transkribiert den Namen des Berges als Kiu-kiu-d’a-po-to-shan.

18) Hundert Jahre ist schon nach dem Veda das Normalalter des Mensden;
zu Koénig Sankhas Zeit aber erreichen die Mensdhen ein Alter von 80000 Jahren.

) Dazu stimmt die Angabe der Tradition, dafl unmittelbar nach dem Tode
des Buddha auf Veranlassung des Kdgyapa auf dem Konzil zu Réjagriha (heute
Rajgir), der alten Hauptstadt des Magadhalandes, der Kanon des Dharma und
Vinaya zusammengestellt wurde; s. Pischel, Leben und Lehre des Buddha S. 5.

1) Entsprechend ihrer Langlebigkeit besitzen die Menschen zur Zeit Maitreyas
die riesige Korpergrofie von 80000 Meilen.



DER BUDDHA MAITREYA 15

ziel %), Fa-hien bezeugt!”), dafl Kacyapa noch immer in jenem Berge
weile, und daB8 der Sand, mit dem er sich abrieb, bevor er in den
Berg einging, auf wunderbare Weise heilkriftig sei. Hiian -tsang'®)
gibt eine hochst anschauliche Beschreibung des wildzerklifteten Ber-
ges, in weldhem Kéagyapa im Zustande des Nirvina weile ). Er be-
richtet dann nach der zu seiner Zeit im buddhistischen Indien ver-
breiteten Legende, dal der Buddha vor seinem Tode dem Kacgyapa
das ihm von seiner Pflegemutter Mahaprajapati geschenkte golddurch-
wirkte Méndhskleid iibergeben habe, mit der Bitte, es dem Maitreya
zu geben, wenn dieser Buddha geworden sei. Nachdem dann Kigyapa
zwanzig Jahre im Dienste des Ordens gewirkt hatte, ging er in den
Kukkutapada- Berg ein. Wenn Maitreya erscheint und sieht, wie viele
Menschen dem von ihm verkiindeten Gesetz aus Hochmut feind sind,
wird er sie zu dem Berge fithren und bewirken, daf} er sich 6ffnet.
Aber wenn seine Begleiter den Kacyapa erblidken, werden sie nur
noch hodmiitiger und verstodkter werden, da sie ihn wegen seiner
winzigen Korpergrofle verachten. Nachdem dann Kacyapa dem Mai-
treya das Mondskleid unter Ehrenbezeugungen iibergeben hat, wird
er sich in die Luft erheben und alle Arten geistiger Verwandlungen

18) Takakusu, Record of Buddhist Religion p, XXIX.

') Fo-kuo-ki, ,Bericht Giber die buddhistischen Reiche” Kap. 33, tibersetzt von
Legge, Record of Buddhist Kingdoms, being an account by the Chinese monk Fa
Hien of his Travels in India and Ceylon p. 92 f., wo die Legende freilich un-
richtig auf den Buddha Kéagyapa bezogen wird.

'¥) Watters, On Yuan Chwangs Travels in India II p. 143 f., der auch hier
die Ubersetzung Beals berichtigt.

%) Eine Parallele dazu bietet der japanische Heilige Kobo Daishi, der in sei-
nem Grabe in der Nekropole von Koyasan das Kommen des Buddha Maitreya
(Miroku) erwartet; s. v. Glasenapp, Der Buddhismus S. 276. Zu vergleichen ist
auch die brahmanische Sage von den beiden Kénigen Maru und Devéapi, die in
einer Hohle des Himélaya im Yogasclaf verharren, bis sie beim Kommen des
kinftigen Avatira Vishnus erwachen und ihm in seinem Kampfe beistehen; vgl.
Abegg. Der Messiasglaube in Indien und Iran S. 111.



16 EMIL ABEGG

vorfithren*). Wenn die Leute dieses Wunder sehen, werden sie
ihren Hochmut aufgeben, ihren Geist 6ffnen und die Frucht der Hei-
ligkeit empfangen. Hiian-tsang berichtet dann nodh, da8 zu seiner
Zeit auf dem Gipfel des HahnenfuSberges ein Stiipa errichtet war®).
An stillen Abenden sahen die Betrachter aus der Ferne oft ein hel-
les Licht wie von einer Fadkel; wenn sie aber den Berg bestiegen,
war dort nichts zu finden.

Da man annahm, dafl die Lebensumstinde aller Buddhas sich in
genau den selben Formen abspielen, war zunadhst kein Anlafl gege-
ben, das Leben Maitreyas im einzelnen zu beschreiben, und so be-
schrinken sich denn auch die Angaben der alten Palitexte und der
buddhistischen Sanskritliteratur auf ganz allgemeine Ziige. Auch die
Legendensammlung Mahavastu macht nur wenige Andeutungen dar-
iiber®®): in einem uniibertrefflichen Brahmanengesdhledt von fiirst-
lihem Reichtum geboren, wird Maitreya die weltlichen Liiste aufge-
ben und in die Einsamkeit ziechen. Von unzihligen Scharen Gldubiger
begleitet, wird er dann in die Stadt Ketumati einziehen, die von sie-
ben Stadtmauern umsdhlossen ist, weldhe sieben Palmbaumhéhen sich
erheben und in sieben Farben bunt verziert sind. Als man dann in spé-
terer Zeit dazu iiberging, das Leben der vergangenen Buddhas dichte-
risch auszuschmiicken **), lag es nahe, dies auch mit Bezug auf Mait-
reya zu tun. Diesem Bestreben verdankt die ausfiihrlichste Darstellung
des Maitreyalebens ihre Entstehung: der Anéigatavamsa, die ,Ge-
schichte von der Zukunft”, ein Pali- Werk, das aber im Gegensatz

20) Diese Wundertaten erinnern an diejenigen des Buddha in Srivasti, wie
sie die Gandhéara-Kunst gestaltet hat (Fouder, The great miracle at Crévasti in:
The beginnings of Buddhist art p. 147 fI.).

") Manche Maitreya-Figuren tragen deshalb einen Stiipa in der Krone, der
an seine Begegnung mit Kicyapa erinnern soll.

) Mahdvastu ed. Senart III p. 240.

) Dies geschah am ausfiihrlichsten im Buddhavamsa, wo 24 Buddhaleben ge-
schildert sind; er bildet einen Teil des Khuddaka-Nikidya des Sutta-Pitaka (Win-
ternitz, Geschichte der indischen Literatur Il S. 129).



DER BUDDHA MAITREYA 17

zum Buddhavamsa nicht als Teil des Kanons betrachtet, sondern zur
apokryphen Literatur gerechnet wird?). Alle andern Fassungen der
Maitreya -Legende sind nur aus tibetischen und chinesischen Uber-
setzungen verlorener Sanskrittexte zu erschlieflen.

Auch hier werden, wie im Mahaparinibbana-Sutta, die Prophezei-
ungen iiber den Buddha Maitreya durch eine Frage des Jiingers Sa-
riputta veranlafit, die er an den Buddha ridtete, als er in seiner
Heimatstadt Kapilavastu im Nigrodharama am Ufer der Rohani weilte.
Der Buddha antwortet, da8 in dem gegenwirtigen, mit Buddhas ge-
segneten Weltzeitalter **), noch bevor zehn Millionen Jahre verstrichen
seien, ein vollendeter Buddha mit dem Namen Metteyya erscheinen
werde, reich an religiosem Verdienst, an Weisheit, Ruhm und Stirke,
ein Ergriinder und Schauer aller Dhammas®®), einer der allen Din-
gen auf den Grund geht, ein Jina®’). Dann wird Ketumati die Haupt-
stadt des Jambudvipa sein, zwo6lf Meilen in der Linge und sieben
in der Breite sich erstredkend, reich bevélkert, mit herrlichen Palisten
geschmiikt und von reinen Wesen bewohnt. Sie wird von Konig
Sankha beherrscht, dessen Herrlichkeit in dhnlicher Weise, nur noch
viel iiberschwiinglicher gesdhildert wird als im Digha-Nikadya; audh
die aus Edelsteinen bestehende Siule des Konigs Mahapanada wird
genannt, die Sankha wieder aufrichten lift. An den vier Toren der
Stadt wie auch in ihrer Mitte stehen Wunschbdume (Kappa - rukKha)
von verschiedenen Farben, an denen himmlische Kleider, Schmudk-

%) Kern, Manual of Indian Buddhism p. 9. Der Text ist herausgegeben von
Minayeff, Journal of the Pali Text Society 1886 p. 41-53. Eine Ubersetzung des-
selben in eine europiische Sprache ist nicht vorhanden.

%) Nidit in jedem Weltzeitalter erscheinen Buddhas, sondern nur in Bhad-
rakalpas wie dem unsrigen.

%) Damit ist hier nicht die Buddhalehre gemeint, sondern die Gesamtheit
der letzten Daseinselemente, aus denen die Metaphysik des Mahayéna die Welt
der Wirklichkeit — die freilidh audh nur ein Truggebilde ist — sich aufbauen lat.

?) Als Jina ,Sieger” wird auch der Buddha nicht selten bezeichnet mit Be-
zug auf seinen Sieg iber Médra den Bosen unter dem Baum der Erleudtung;
bekannter ist diese Bezeichnung jedodh fiir den Stifter der Jaina-Religion Mahévira.



18 EMIL ABEGG

stiidce und kostliche Speisen hangen. Der Reis wiichst dort von selbst,
ohne gesit zu werden und ist ohne Hiilsen, fertig zum Gebraud;
ein einziges Samenkorn bringt zwei Scheffel Reis hervor. Da die
Menschen und Dinge zur Zeit des Buddha Metteyya um ein vielfaches
groBer sind als die heutigen, werden viele Wagenlasten unserer Zeit
dort kaum einen Scheffel ausmachen. Die Erde ist ohne Dorngestriipp,
eben und mit griinenden Grisern bewadhsen, deren Halme vier Finger
dik sind; auch Schlingpflanzen und Waldbéiume tragen dann Friichte.
Es wehen sanfte Winde, weder zu kalt nodh zu heifl, und bringen
regelmifligen Regen, sodafl Stréme und Teiche nie vertrodknen. Die
Hauptstadt wird einem lieblichen Garten gleichen, und rings um sie
reihen sich volkreiche Dorfer und Stiidte, eng zusammengedringt wie
Sdilf, Bambuswald oder Hiihnerschwiirme, oder — das schon dem
Divyavadana vertraute Bild — wie die Verdammten in der Hélle Avici.
Reich an Speisen und Getrinken gleicht sie der herrlichen Gotter-
stadt Alaka, der Residenz des Reichtumsgottes Kubera, wie sie Kali-
dasa im , Wolkenboten” besingt, oder dem Lande der seligen Utta-
rakurus, eines sagenhaften Volkes im Norden, jenseits des Gotterberges
Meru. Und der Vollkommenheit der dusseren Welt entspricht auch
das Gliidk der Menschen in ibr: sie sind immer eintrichtigen Sinnes
und leben ohne Streit dahin, frei von Krankheit und Sorgen. Es ist
die Sdhilderung eines gliiklichen Zeitalters, in vielen Ziigen iiberein-
stimmend mit dem Krita-Yuga des Hinduismus, das dort mit dem
Erscheinen des kiinftigen Avatara Vishnus wieder eintritt.

In dieser gliidklichen Weltzeit wird Metteyya mit dem Namen
Ajita ,der Unbesiegte” **) in einer Brahmanenfamilie geboren wer-
den — im Unterschied zu dem einem Kshatriyageschlecht entstammen-
den Gotama Buddha —, und wird die 32 Kennzeichen eines groflen

28) Auch diesen Ehrennamen teilt der Buddha Maitreya mit Mahéavira.



DER BUDDHA MAITREYA 19

Mannes (mahapurusha) tragen®). Sein Kérper ist goldfarben, staub-
frei (was im Hinduismus ein Kennzeichen der Gétter ist), leuchtend
und von vollendeter Schénheit. Wenn vier edelsteingeschmiidkte Pa-
liste fiir Ajita errichtet werden, so ist dies deutlich der Buddha-
legende nachgebildet, und der Harem, mit dem er sich umgibt, hat
ebenfalls dort sein Vorbild; auch seine Hauptgemahlin und sein Sohn
werden mit Namen genannt, wie diejenigen des Gotama Buddha.
In diesem Palast wird Metteyya wihrend adhttausend Jahren alle
Sinnenlust geniefen. Einmal wird er sich dann in den Park begeben
um sich im Spiel zu ergétzen; dort wird er einen Alten, einen Kran-
ken und einen Toten erblidken — dafy soldhe Eindriidke bis dahin von
ihm ferngehalten wurden, wird nicht gesagt, wie auch sonst die Mo-
tivierung gegeniiber der Buddhalegende oft etwas diirftig ist —, und
zuletzt einen Bettelméond, der die Welt verlassen und den Frieden
gefunden hat. Da wird er, von Mitleid mit allen Wesen erfiillt, der
sinnlichen Lust iiberdriissig, verldsst im Streben nach der unverging-
lichen Stitte des Friedens, dem Nirvana, seine Heimat, nachdem er
sich sieben Tage lang in geistiger Sammlung darauf vorbereitet hat
(ein Zug, der in der Buddhalegende sich nicht findet). Sein Auszug
erfolgt im Gegensatz zum Buddha Gotama, der nur von seinem Wa-
genlenker begleitet in tiefer Nacht Kapilavastu verlisst, in Begleitung
einer unzihligen Menge von Freunden und Verehrern, Monchen und
Laienanhingern; sogar ein Kriegsheer fehlt nidht.

Schon am Tage seines Aufbruches in die Heimatlosigkeit wird
Metteyya in den Bodhi-Kreis eintreten, d.h. die Erleuchtung gewin-
nen, wihrend in der Buddhalegende diesem Ereignis jahrelange Vor-
bereitungen und Kimpfe vorausgehen. Der Baum, unter dem er die
Erleuchtung gewinnt, wird ein Naga-Baum (Mesua Roxburghii) sein,

**) Diese Kennzeichen (lakshana), die einem Buddha in gleicher Welse wie
einem Weltherrscher zukommen, sind aufgezihlt Digha-Nikdya II 16 und Lalita -

Vistara Kap. 7 p. 105 ed. Lefman: vgl. auch Griinwedel, Buddhistische Kunst in
Indien S. 136 f.



20 EMIL ABEGG

der dem Acvattha-Baum (Ficus religiosa) der Buddhalegende ent-
spricht. Sein Stamm ist 120 Ellen dic, mit 2000 Asten; seine Bliiten,
die scheffelweise Bliitenstaub enthalten, sind weit ge6ffnet und ha-
ben die Groéfle von Wagenridern. Mit dem Wind und gegen den
Wind verbreitet sich ihr Duft zehn Meilen weit, und die Mensden,
die ihn wahrnehmen, werden voll Freude herbeikommen und ihre
Stimme erheben: Das ist der herrliche Lohn fiir die Verdienste des
erhabenen, vollendeten Buddha; durch seine Macht stromt der wun-
derbare Duft von den Bliiten aus. Der ersten Verkiindung der Lehre
des Buddha Gotama im Tierpark von Benares entspricht hier der
Beginn der Predigttiitigkeit im Bliitengarten Nagavana, wo Metteyya
wie sein Vorginger den edlen, achtfachen Pfad verkiindet. Aber
wiihrend dem Buddha in Sarnath erst ganz wenige Jinger lauschen,
werden bei Metteyyas erster Predigt so viele Menschen zusammen-
kommen, daf} sie eine Fliche von hundert Meilen Ausdehnung be-
dedken, und Gotter in grofler Zahl gesellen sich zu ihnen. Kénig
Sankha wird der Gemeinde einen aus Edelsteinen bestehenden Pa-
last zum Gesdhenk geben und Armen, Landstreichern und Bettlern
reiche Gaben spenden; dann begibt er sich mit seiner ganzen konig-
lichen Madht von unzihligen Streitkriften und Wagen, begleitet von
einer ungeheuern Menschenmenge zu dem Jina. Dieser wird dann
,die unvergleichliche Pauke des Dhamma schlagen”, die wie die Pauke
der Unsterblichkeit (amata), d.h. die Verkiindung des Nirvana, er-
tont. Das ganze Gefolge des Kénigs wird in den Bhikkhu-Stand
eintreten, und viele von ihnen werden die Stufe der Heiligkeit er-
reichen und sich zur ersten Heiligengemeinschaft (samdgama) vereini-
gen. Auf dem Gandhamidana im Himalaya wird sich Metteyya in
ihrem Verein der Versenkung hingeben. Dann wird er, begleitet von
Jiingerscharen, lehrend durch Stidte und Dérfer wandern, und wenn
er, sei es selbst auf hunderttausend Meilen Entfernung, Menschen
sieht, die zu erwedken sind, wird er augenbliklich sich zu ihnen be-
geben und sie bekehren.



DER BUDDHA MAITREYA 21

Die Scilderung, die der Anagatavamsa von der korperlichen Er-
scheinung Metteyyas gibt, ist, wie so vieles im Mahayana, durchaus
phantastisch, und reiht sich jenen Kennzeichen ein, die der Text audch
dem Weltzeitalter beilegt, in dem er erscheinen wird. Sein Leib misst
28 Ellen, und seine Brust ist 25 Ellen breit. Er hat grofie, klare Au-
gen mit gebogenen Brauen, die Tag und Nacht ge6finet bleiben wie
diejenigen der indischen Gotter; mit ihnen ersdhaut er ungehindert,
d.h. indem er durch die Dinge hindurdhblidkt, Kleines und Grofles
im Umkreis von zwolf Meilen. Sein Glanz leudhtet 20 Meilen weit,
ein Zug, den audh ein Werk der nordlichen Tradition, das Maha-
vastu, kennt?®’), und der ihn in den Zusammenhang der iranischen
Lichtgottheiten, insbesondere Mithras riikt. Er glinzt wie ein Blitz-
strahl oder ein Leudhter, eine Kette von Fdelsteinen. Wann immer
er den Fuf8 hebt, blihen Lotosblumen auf, die Gétter werden wun-
derbare Bliiten entstehen lassen und viele andere Wundererschei-
nungen zum Preise Metteyyas hervorbringen. Wenn die Menschen
diese sehen, begeben sie sich in den Schutz des Meisters und wer-
den ihn erst mit dem Leben verlassen. Die seine Worte vernommen
haben und dann das Keusdhheitsgeliibde erfiillen, werden dadurch
aus dem Kreislauf der Geburten, dem Samséra, befreit und dem Be-
reich des Todes entriidst. Aber auch Laienanhiinger sdhlieflen sich
ihm an, die nach dem Tode in Himmelswelten versetzt oder auf Er-
den in vornehmer Kaste geboren werden.

Nachdem Metteyya alle Wesen, deren Geist dazu reif ist, bekehrt
und die iibrigen im Heilspfad unterwiesen hat, wird er, umgeben von
seiner Jiingerschar, wie eine Feuergarbe in Flammen aufgehen und
dann verloschen, d. h. ins Nirvana eingehen gleich einer Flamme,
die aus Mangel an Brennstoff erlischt: der urspriingliche Sinn des
Ausdrudks Nirvana tritt in dieser Vorstellung deutlich zutage. Wenn
Metteyya ins Parinirvdna eingegangen ist, wird seine Lehre nodh

%) Mahévastu ed. Senart III p. 330.



22 EMIL ABEGG

180000 Jahre bestehen — wihrend Gotama Buddha ihr nur eine Dauer
von 500 Jahren prophezeit hatte — , und dann ginzlich aus der Welt
verschwinden ®!) wie alles Gestaltete; denn, so sagt der Anagatavamsa
in Anlehnung an die im Mahéiparinibbana - Sutta **) iiberlieferten letz-
ten Worte des Buddha: ,Die Gestaltungen (sankhdrd) sind unewig,
unbestindig, nur eine Zeitlang bestehend, verginglich und briichig;
dem Altern und der Zerstorung unterworfen ist das Sein; leer wie
eine hohle Faust und wie Kindergeschwiitz sind die Gestaltungen ; hier
hat keiner Madht, auch der Geistesgewaltige nicht.” Diese dem Met-
teyya bei seinem FEingehen ins Parinirvdna in den Mund gelegte
AuBlerung entspricht freilich nur dem ersten Teil der letzten Worte
des Buddha; dort ist der Verginglichkeit alles Irdischen das unablissige
Ringen um das Heil als das Ewige in der Welt gegeniibergestellt. Die
Prophezeiung des Anagatavamsa klingt in die FErmahnung aus, sich
schon in diesem Leben um das Heil zu bemiihen, um in einem kiinf-
tigen den Buddha Metteyya zu erschauen. Dies ist ja ein hodhstes
Ziel der Mahayana- Gldubigen, was uns auch von den dinesischen
Buddhapilgern bezeugt wird. ,Lal mich die erste Begegnung unter
dem Niga-Baum erwarten, wann ich die tiefe, ergreifende Stimme
des Buddha Maitreya horen werde”, betet I-tsing ®).

Ausser dem Andgatavamsa gab es noch andere, in birmanischen
Handsdhriften erhaltene Paliwerke iiber Metteyya®). Eines derselben
ist dadurch bemerkenswert, daf} es eine Gesdhichte der fritheren Existen-
zen Metteyyas zur Zeit von 20 Buddhas der Vergangenheit enthiilt,
und somit ein Seitenstiidk zu den Jatakas bildet, welche Erlebnisse

31) Der hier gebrauchte Ausdrudk kann auf gewaltsame Ausrottung der Lehre
gedeutet werden, wie eine solche audh fir den historischen Buddhismus in Indien
behauptet worden ist, freilich kaum mit Recht, da das Verschwinden der Lehre
in threm Ursprungsland vor allem aus inneren Griinden erfolgte.

82) Digha-Nikdya XVI 6, 7: vayadhamma sankhdréd ,dem Vergehen unterwor-
fen sind die Gestaltungen”.

83) Takakusu, Record p. 213.

8) Sie sind verwertet und tw. wiedergegeben von Minayeff, Journal of the
Pali Text Society 1886 p. 23 f.



DER BUDDHA MAITREYA 23

des Buddha Gotama in friiheren Geburten behandeln. Zur Zeit des
historischen Buddha wiire danach Metteyya als Sohn des Konigs Aja-
tasattu von Magadha geboren worden, und da der Buddha nach den
Angaben des Digha- Nikiya®) mit diesem verkehrte, ist wohl anzu-
nehmen, da} er auch mit seinem Sohne zusammengetroffen sei, wo-
mit eine jener Begegnungen eines Bodhisattva mit dem gleichzeitigen
Buddha gegeben wiire, die im Mahayana oft angenommen, ja als not-
wendig betrachtet werden **). An diese Vorgeburtsgeschichte Metteyyas
schlieBt sich eine Schilderung des zunehmenden Verfalls der Lehre
nach Buddhas Hinscheiden, womit eine Verschlechterung der Zustinde
in der Welt einhergeht, die vielfach an die Eiserne Zeit, das Kali-
Yuga des Hinduismus erinnert. SchlieBlich geht das Verstindnis der
heiligen Sdiriften giinzlich verloren, und der Konig verheisst umsonst
demjenigen eine hohe Belohnung, der noch eine von Buddha gespro-
chene Strophe kennt. Die Mondhe geben auch die éusseren Abzeichen
ihres Standes auf, haben Weib und Kind und leben von Aderbau
und Handel. Erst mit dem Erscheinen des Buddha Metteyya gelangt
die Lehre zu neuer Bliite und die Welt zu neuem Gliik. — Die bir-
manischen Manuskripte enthalten nocdh die Namen weiterer zukiinfti-
ger Buddhas, gewohnlidh sind es deren zehn; die Liste steht jedoch
nicht fest und wurde dann im Mahiyana noch bedeutend erweitert *”).

Daf} die Darstellungen des Maitreya-Lebens, die uns im Pali er-
halten sind, durchaus nicht die einzigen waren, zeigen uns tibetische
und dinesische Quellen, die auf verlorene Sanskrit- und Pailiwerke

%) Das Sdmaiiiiaphala-Sutta des Digha-Nikdya Il 100 enthélt z.B. eine Unter-
redung beider, worin der Buddha den Ajitasattu wegen der grausamen Behand-
lung seines Vaters zur Rede stellt.

%) Képpen, Die Religion des Buddha I, S. 311.

3") Der Lamaismus kennt vierzig Buddhas der Zukunft, deren Namen sich in
keinem Fall mit denen des Andgatavamsa dedken;s. Feer, Analyse du Kandjour
(Annales du Musée Guimet 1881) p. 222.



24 EMIL ABEGG

zuriidsgehen. Der Kanjur®) enthilt vier Maitreya-Leben mit den
Titeln Maitreya-Prasthana®®), Maitri- Siitra*®) und Maitreya- Vya-
karana*'); ein zweites Maitri-Sttra wird ausdriiklich als aus dem
Pali iibersetzt bezeichnet. Wie in den Pali-Fassungen wird auch hier
der Niedergang des Dharma nach Buddhas Hinscheiden und die Wie-
derkehr des Goldenen Zeitalters unter Maitreya gesdhildert. Neben die-
sen zusammenfassenden Darstellungen, die weit reicher ausgeschmiidkt
sind als der Andgatavamsa — dies gilt besonders vom Maitreya - Vya-
karana —, enthilt der Kanjur noch vereinzelte Angaben iiber den
Buddha Maitreya, so die Namen seiner Eltern, seines Sohnes, sei-
nes Lieblingsjiingers, die Dauer seiner Lehre und die Beisetzung
seiner Asche, die hier im Gegensatz zur Buddhalegende in einem
einzigen Chaitya geschieht*?).

Die selben verlorenen indischen Quellen, die den tibetischen Fas-
sungen des Maitreya-Lebens zugrunde lagen, werden auch durch
die Maitreya-Sdriften des chinesischen Tripitaka wiedergegeben, so-
dafl auch diese als Zeugnisse der Mahayana -Lehren iiber Maitreya
bewertet werden konnen. Einige derselben sind von dem japanischen
Gelehrten Kaikioku Watanabe ins Deutsdhe iibersetzt worden *®). Die
erste, die im Original wahrscheinlich als Maitreya- Vyakarana betitelt

%8) In der historischen Schreibung des Tibetischen bkah-hgyur ,tbersetztes Wort
(des Buddha)”; der Kanjur ist, wie der Name sagt, die Ubersetzung des nord-
buddhistischen Kanons, und wird deshalb auch als sde-snof-gsum ,Tripitaka”
bezeichnet.

#) Maitreya-Prasthana lautet im Tibetischen byamspa hyug-pa (Feer, a.
a. O. p. 259).

49 Tibetisch Byams-pahi-mdo. Ebd. p. 283.

) Tibetisch Byams-pa lung vstan-pa. Ebd.

4?) Feer a. a. O. p. 220.

%) Gedrudkt in Ernst Leumann, Maitreya-Samiti, das Zukunftsideal der Budd-
histen S. 227 ff.



DER BUDDHA MAITREYA 25

war *), wurde zwischen 384 und 417 n. Chr. von Kumaérajiva ins Chine-
sische iibersetzt. Dazu gesellt sich ein zweiter zwischen 265 und 316 von
Dharmaraksha iibertragener Text. Ein weiterer handelt von der Wie-
dergeburt des Bodhisattva Maitreya im Tushita- Himmel ¢°); hier wird
also, im Ansdlufl an die Buddha-Legende*®) das Leben Maitreyas
vor seine irdische Existenz zuriidkverfolgt. Wie die tibetischen Ver-
sionen des Maitreya-Lebens, so sind auch diese cinesischen weit
ausfithrlicher als der Anagatavamsa. Das Goldene Zeitalter, in dem
das Erscheinen des kiinftigen Buddha sich vollzieht, wird mit mir-
chenhaften Ziigen ausgeschmiickt, die wiederum mit solchen des Krita -
Yuga im Hinduismus iibereinstinmen, wie es die spiteren Puranas
schildern. Die Erde ist dann glatt wie ein Spiegel, und es gibt nur
eine einzige Sprache wie bei den Uttarakurus*?). Auch an die seligen
Welten jenseits des Jambudvipa, weldhe die indische Kosmologie an-
nimmt, erinnert mandhes, so die Kleider tragenden Wunsdhbidume.
Die Mensden sind frei von Krankheit und Schmerz, und tragen lau-
ter glidkbringende Zeichen an sich. Sie leben in Reinheit des Her-
zens und sind mit den geistigen Vollkommenheiten der Freigebigkeit,
der sittlichen Zudht und der Erkenntnis begabt und hegen eine lie-
bevolle Gesinnung allen Wesen gegeniiber, da sie von der Liebes-
kraft Maitreyas durchdrungen sind. Dabei sind sie frei von jeder

#) Gie findet sich im Pekinger Tripitaka, Ausgabe von 1592 Bd.I S. 1-9 und
triagt den Titel: Fo shuo mi-lo hia-sheng king, ,SGtra von Buddha gesprochen tiber
Maitreyas Herabkunft, um in dieser Welt geboren zu werden”; s. Forke, Kata-
log des Pekinger Tripitaka (Die Ostasiatischen Sammlungen der Kénigl. Bibliothek
zu Berlin Bd. I) Nr. 405.

) Fo shuo kuan mi-lo p'u-sa shang-sheng tou-shuai-t'o t'ien king ,Sltra, vom
Buddha gesprochen Giber die Betrachtung der Wiedergeburt des Bodhisattva im
Tushita-Himmel”, ebd. Nr. 368.

48) Lalita-Vistara Kap. 2; Jdtaka ed. Fausboll I p. 48, wonach der Bodhisattva,
nachdem er in fritheren Erdenleben die 30 Vollkommenheiten getbt, im Tushita-
Himmel wiedergeboren wird.

‘") Die Ausebnung der Erde und das Verschwinden der Berge sowie die Ver-
ginheitlichung der Sprache in der Endzeit kennt auch die iranische Esdatologie,
8. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran S. 185 Anm. 3.



26 EMIL ABEGG

Begehrlichkeit, sodafl die unermessliche Juwelenmenge, die in der
Hauptstadt des Landes auf allen Straflen liegt, ihnen keinerlei Ver-
langen erregt und keine Waidhter dariiber gesetzt werden miissen;
denn sie betrachten Edelsteine wie Ziegelsteine, Holzstiidke oder Erd-
schollen, und denken dabei: ,In frilherer Zeit haben die Menschen
um soldher Juwelen willen einander geschiidigt, sie haben sich bestoh-
len, belogen, getiduscht und die Siinden, die sie in den Kreislauf der
Geburten verstricken, immer vergrofiert.” Wenn der Mensch sein
Lebensende herannahen fiihlt, geht er von sich aus zum Friedhof und
stirbt eines sanften Todes, auch dies ein Zug, den die indische Kos-
mologie gliiklichen Vélkern an den Enden der Erde zusdhreibt.
Wihrend die Pali-Texte von Maitreyas Empfangnis und Geburt
nichts berichten, geben die dinesischen Versionen davon eine Dar-
stellung, die sich genau an die Geburtsgesdhichte des Gotama Buddha
anschlieft; wie dieser, so hilt auch Maitreya im Tushita- Himmel
(tou-shuai-t'o-t'ien) Ausschau nach den fiir ihn geeigneten Eltern,
und wihlt Subrahman als Vater und Brahmavati als Mutter, letztere,
weil sie frei ist von den 84 Fehlern ihres Gesdhledhtes, den stri-dosha
des Lalita-Vistara. Dann verlidsst er den Tushita- Himmel und wird
von Brahmavati empfangen. Dabei wird jedoch nicht gesagt, in wel-
cher Form dies geschieht, wihrend die Buddha-Legende das Seelen-
wesen, den Gandhabba des Bodhisattva in Gestalt eines weissen Ele-
fanten in den Leib seiner Mutter Miya eingehen ldf3t*®). Solange
er in ihr weilt, fiihlt er sich wie in einem himmlischen Palast und
wird vom Mutterleib nicht verunreinigt *°). Wenn die zehn Monate der
Sctwangerschaft — es handelt sich also um Mondmonate — um sind,
wird sich Brahmavati in einen Blumengarten begeben, der dem Park
Lumbini bei Kapilavastu entspricht, und wird dort, bei einem Bliiten-
baum stehend, unversehens von Maitreya entbunden. Er tritt aus ihrer

%) Windisch, Buddhas Geburt und dis Lehre von der Seelenwanderung S. 153 ff.
%) Dies stimmt zu den Angaben der Buddha-Legende tiber das Weilen des,
Bodhisattva im Mutterleib (Niddnakatha ed. Fausboll p. 52 und Lalita- Vistara Kap. 7)



DER BUDDHA MAITREYA 27

rechten Seite heraus wie die Sonne aus den Wolken, und seine
Strahlen erleuchten die Dreiwelt. Kaum geboren, tut er sieben Sdritte,
und an den Stellen, wo sein Fufl den Boden beriihrt, sprieflen Ju-
welen - Lotosblumen auf. Er schaut nach den zehn Himmelsrichtungen
und spricht zu Goéttern und Mensdhen: ,Dies ist mein letzter Leib;
ich werde in das Nirvina eingehen, wo es keine Wiedergeburt mehr
gibt.” Zwei Schlangengeister (Nagas) besprengen den Neugebornen
mit frischem Wasser und streuen himmlische Blumen iiber ihn. Am
Tage seiner Geburt sind alle schwangeren Frauen froh und zuver-
sichtlich, und bringen dann lauter kluge Knaben zur Welt. Uber
Maitreya aber ergeht die Weissagung, dafl er, wenn er im Welt-
leben bleibe, ein weltbeherrschender Kénig, ein Chakravartin werde,
wenn er aber aus der Heimat in die Heimatlosigkeit ziehe, ein welt-
erleuchtender Buddha. Dies alles ist, wie man sieht, eine ziemlich ge-

naue Wiederholung der Geschehnisse bei der Geburt des Buddha.

Die Einsicht in die Vergidnglicdhkeit alles Irdischen und der Ent-
schlul, der Welt zu entsagen, wird auch in den dhinesischen Mait-
reya- Texten durch die Zerstérung einer Kostbarkeit gewedkt, wie im
Divyavadana; doch ist es statt des Opferpfostens des Konigs Sankha
sein Juwelenthron; dagegen fehlt hier die Geschichte von den drei
Zeichen. Als Baum der Frkenntnis erscheint der Wunderbaum Na-
gapushpa unweit der Stadt Ketumati, und Maitreya gewinnt unter
ihm die vollkommene Erleuchtung. Da lassen alle Gotter und Schlan-
gendimonen Blumen und Wohlgeriihe auf ihn niederregnen; die
himmlischen Welten erzittern, und von dem Leibe des Buddha ge-
hen Strahlen aus, die zahllose Weltregionen erleudhten. Alle, die das
Heil gewinnen kénnen, werden dann den Buddha erschauen. Die
Erdgotter verkiinden, daf8 Maitreya die Buddhawiirde erlangt habe,
und ihre Stimmen dringen bis zum Himmel der Dreiunddreissig Got-
ter, zum Tushita-Himmel und in die Brahma-Welt. Dann bitten
der Gotterfiirst Cakra (Indra), die gottlichen Welthiiter (Lokapala)



28 EMIL ABEGG

und Brahma selbst den Maitreya, die Lehre zu verkiinden, was er
schweigend gewihrt.

Die dinesischen Maitreya-Leben heben vielfach mit einem Lob-
preis des Buddha Cikyamui an, und sdhildern die schwierigen Um-
stinde, unter denen sein Auftreten erfolgte. ,lhr Leute habt sehr
Schwieriges geleistet”, so redet Maitreya diejenigen an, denen es zu-
folge ihrer guten Taten besdhieden ist, mit ihm zusammenzutreffen.
oIn jener einstigen schlechten Welt hatten Gier, Arger, Unwissenheit
und Verirrung den hochsten Grad erreicht, und das Menschenleben
war sehr kurz. Da geschah es sehr selten, daf3 einer seine Tugend
bewahrte und sich moralisches Verdienst erwarb. Die Leute jenes
Zeitalters haben Vater und Mutter, Samanas und Brahmanen nicht
geachtet, haben den Dharma nicht gekannt und nicht den Heilspfad.
Sie haben einander bedringt und gesdhidigt, weil die Zeit dem Kriegs-
zeitalter (Kali- Yuga) nahe gewesen ist. Die Menschen waren neidisch,
ligenhaft und mitleidslos; sie haben einander getotet, das Fleisch
voneinander gegessen und das Blut getrunken, Ihr habt unter diesen
Menscen die gute Sache vertreten. Der Buddha Cikyamuni hat in
tiefem Sinnen mit den Wesen jener schlechten Welt Mitleid empfun-
den, hat sie von Schmerz und Leid befreit und in Sidherheit gebradht.
Der Buddha Cakyamuni hat euretwegen seinen Kopf hingegeben,
seine Ohren, Nase, Hinde und Fiile und andere Glieder sich ab~
schneiden lassen und hat fiir euer Bestes alle Sdhmerzen und Lei-
den erduldet” ®°).

Die Besdhreibung der korperlichen Erscheinung Maitreyas ist in
den chinesischen Maitreya- Biographien nodh weit phantastischer als
in denen der Pali-Literatur, und es tritt dabei insbesondere seine
Lichtnatur stirker hervor, was ihn mit den Heilandsgestalten der ira-

59) Dies wird im Kshantivida-Jataka (Nr. 313) erzihlt, wo der Bodhisattva,
um seine Sanftmut (kshdnti) zu erproben, sich klaglos alle Glieder abschneiden
laBlt, ein seit frither Zeit in der buddhistischen Literatur sehr beliebter Stoff.



DER BUDDHA MAITREYA 20

nischen Esdhatologie verbindet®'). Die Strahlen, die von ihm ausge-
hen, erleuchten das ganze Weltall ohne Hindernis und iiberglinzen
sogar die Gestirne, ein Zug, der dann auch von den Bodhisattvas
Avalokitegcvara und Amitabha (,,von unermesslichem Glanze”) bezeugt
ist. Seine klaren Augen, die blauem Lotos gleichen, sechen zehn Mei-
len weit, seine Stimme gleicht der des groflien Brahma, sein Antlitz
leuchtet wie der Vollmond. Unter seinem Leibe flielen Wasser, klar
wie Edelsteine, und erleuchten die Welt nach allen Richtungen.
Audh die Kagyapa-Episode, die sich im spiiteren Mahayana gros-
ser Beliebtheit erfreute, ist in den chinesischen Maitreya - Schriften mit
vielen wunderbaren Ziigen ausgeschmiickt worden, die auch in den Be-

richten der chinesischen Buddha-Pilger ihren Niederschlag gefunden
haben. Die Hohle, in der Kacyapa weilt, wird hier nach dem Gridh-
rakiita- (Geierspitzen-) Berg in Videha, an der Grenze des Magadha-
Landes, verlegt. In der von Dharmaraksha iibersetzten Sdirift nennt
der Buddha kurz vor seinem Tode den Kicyapa als einen seiner
vier hervorragendsten Jiinger, die nicht sterben werden, bis der Dharma
ginzlich aus der Welt verschwunden ist. Der Tathagata Maitreya
wird sich dann, von Tausenden begleitet, nach dem Berge begeben,
in dem Kacyapa weilt. Die Yakshas — Halbgotter im Gefolge des Hin-
dugottes Kubera — werden die Tore des Berges 6flnen und die Men-
schen den Kacyapa sehen lassen. Maitreya wird mit seiner Rechten
auf ihn hinweisen und seine Verdienste verkiinden. Dann wird er
aus seiner Hand das Moéndhiskleid empfangen, das Buddha ihm fiir
Maitreya iibergeben hat, und es selber anziehen. In diesem Augen-
blik wird der Kérper Kacyapas plotzlich verschwinden, und Maitreya
wird ihm mit Blumen und Weihrauch Verehrung erweisen. Nach dem
von Kumérajiva iibersetzten Text offnet Maitreya den Berg mit ei-
gener Hand, und nachdem Brahma das Haupt Kéacyapas mit wohl-
riechendem Qel gesalbt und seinen Leib gewaschen hat, schligt er den

1) Ober diese s. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran S. 227.



30 EMIL ABEGG

grofen Gong und blist die Musdel des Dharma. Da erhebt sich
Kéacyapa aus der Meditation, ordnet seine Kleider, entblofit seine
rechte Schulter — in der Weise, wie die Buddhaméndhe ihren Mantel
tragen —, und iibergibt Maitreya das Ordenskleid des Buddha Gotama.

Uber die Lebensdauer Maitreyas machen die dhinesischen Texte
verschiedene Angaben, wobei z. T. die selben Zeitriume fiir die Dauer
seiner Lehre genannt werden; einmal wird zwischen der zunidhst
fortbestehenden edhten Lehre und der auf sie folgenden Sdheinlehre
unterschieden, die den Ubergang zum vélligen Verschwinden des
Dharma aus der Welt bezeichnet. Nach dem Hinscheiden Maitreyas
verbrennen Gotter und Mensdhen seinen Leib, wie im Mahéaparinib-
bana-Sutta®®) die adeligen Mallas von Kusinara; der Kénig sammelt
die Asche und setzt sie in 84000 Stipas in den vier Erdteilen bei,
wiithrend die Buddha-Legende sich mit deren acht begniigt®®).

Mit der Ausbreitung des Mahayana-Buddhismus in Zentralasien
sind die Prophezeiungen vom Leben Maitreyas in zahlreiche Litera-
turen iibergegangen, wo sie zwar bis jetzt groBitenteils nur fragmen-
tarisch erhalten sind und kein vollstindiges Bild der Vorstellungen
von Maitreya zu geben vermégen, so im Todharischen, einer ausge-
storbenen indogermanischen Sprache in der Gegend von Kudha, und
im Uigurischen, einem alttiirkischen Idiom**). Vollstindig erhalten ist
dagegen eine buddhistische Messiasdichtung in sakischer (mittelirani-
scher) Sprache (im Gebiete von Khotan), deren ErschlieBung Ernst
Leumann zu verdanken ist®®). Da diese Dichtung auf iranischem Ge-
biet entstanden ist, zeigt sie noch deutlicher als die bereits behandel-
ten den EinfluB der iranischen Lichtreligion auf die Vorstellungen
von Maitreya, so wenn er ofters mit der Sonne verglichen wird. Der

52) Digha-Nikdya XVI 6, 21.

58) Ebd. 24 f.

54) Proben aus beiden gab F.W.K. Muller, Maitrisimit und Todharisch (Siz-
zungsberichte der Preuss. Akad. 1916, S. 399 f.).

55) In seiner bereits zitierten Schrift: Maitreya-Samiti S. 61 ff.



DER BUDDHA MAITREYA 31

Auswuchs auf dem Haupte, der dem Maitreya hier wie dem Buddha
zukommt, der Ushisha, sendet auf Meilenweite Lichtstrahlen aus, die
alles andere Licht in der Welt verdunkeln. Auch in die Schilderung
von seiner Lehrtitigkeit spielt das Sonnengleichnis hinein: wie die
aufgehende Sonne die Lotoskeldhe sich offnen lifit, so lafit er den
Sinn der nod in Verblendung befangenen Menschen sich auftun,
und die Goétter begriilen ihn nadh seiner Erleuchtung als ,Priester-
sonne dieses Weltzeitalters, die die Finsternis der Betérung zum
Schwinden gebracht hat”. Die Lidhtstrahlen, die aus seiner groflen
Zehe hervorgehen, leuditen iiber Héllenbewohner und Leichengespen-
ster hin und erlésen sie aus ihrem qualvollen Dasein, gleich jenen
Strahlen, die aus Avalokitecvaras drittem Auge hervorbrechen.

Die Frzihlung der sakischen Maitreya-Didhtung sdlieBt sich im
iibrigen eng an den Anagatavamsa an, bringt aber vielfach wunder-
bare Ziige hinein, die dort fehlen, so wenn Kacyapa nach seiner Be-
gegnung mit Maitreya im Kukkutapidda-Berg sich in die Luft er-
hebt und die ,paarigen Wundertaten” ausfithrt, die darin bestehen,
gegensiitzliche Erscheinungen gleichzeitig hervorzubringen, z. B. hei-
les und kaltes Wasser stromen zu lassen ®®). Dann geht er ins Pari-
nirvdna ein, indem er Feuer aus seinem Leibe ausstof3t®?); die Got-
ter sammeln seine Gebeine und erweisen ihnen Verehrung.

Maitreya ist der erste und einzige im gegenwirtigen, mit Buddhas
gesegneten Weltzeitalter (Bhadrakalpa) zu erwartende Buddha. Schon
der Anagatavamsa und der Kanjur kennen aber eine ganze Reihe
auf Maitreya folgender Buddhas, die jedoch in anderen Weltzeit-
altern erscheinen werden. Schon der Digha - Nikaya rechnet ja, wie wir
sahen, mit einer unbegrenzten Zahl kiinftiger Buddhas. Nach dem
spiateren Mahdyana erscheinen schon im gegenwirtigen Kalpa nicht

) Eine Vorstellung, die ebenfalls mit Avalokitegvara verkntpft ist, z. B.
Mahavyutpatti 15.

’7) Dieser Zug lat sich audh in der uigurischen Maitreya-Dichtung nachweisen
(F. W.K. Miller a.a. O. S. 413), und war ebenfalls von Avalokitegvara tiberliefert.



32 EMIL ABEGG

nur die bekannten fiinf, sondern tausend Buddhas, von denen 996
nodch zu erwarten sind®®), und schon die dhinesischen Buddha-Pilger
kennen die Lehre von den , Tausend Lenkern dieses Kalpa” *?). Wie
alle Buddhas vor ihrem Erscheinen in der Welt befindet sich auch
der Buddha Maitreya im Tushita - Himmel, und als Tushita-Gott er-
scheint er in dem Mahayéana-Text Saddharma - Pundarika *°). Hiian-
tsang ®!) gibt eine Beschreibung des Bodhisattva Maitreya im Tushita -
Himmel, wie sie dem Asanga von einem Rishi gegeben wurde, der
auf wunderbare Weise dorthin gelangt war: Keine Worte vermogen
seine Schonheit auszudriiken. Seine Stimme ist sanft, rein und klar;
die sie horen, werden dessen nicht miide, die ihr lauschen, werden
nie gestillt. Hiilan-tsang selbst hofft nach seinem Tode im Tushita-
Himmel geboren zu werden und dann mit Maitreya zur Erde nieder-
zusteigen und sein Jiinger zu werden. Uber die Zeit von Maitreyas
Erscheinen werden ihnliche phantastische Angaben gemacht wie mit
Bezug auf den kiinftigen Avatara Vishnus®?); nach einer singhalesi-
schen Berechnung®®) wird er im Jahre 4457 n. Chr., also fiinftausend
Jahre nach Buddhas Nirviana geboren werden, wogegen der Anaga-
tavamsa, wie wir sahen, schon mit Jahrmillionen rechnet. Beim Ver-
lassen des Tushita- Himmels setzt der Buddha den Maitreya als
Lehrer der Gétter ein, indem er ihm sein Diadem aufsetzt und ihm
verkiindet, er sei zum Buddha bestimmt. Es ist deshalb ein sehnlicher
Wunsch der Mahayana - Gliaubigen, nicht nur auf Erden dem Buddha
Maitreya zu begegnen, sondern schon im Tushita- Himmel sein Schii-
ler zu sein, d. h. als ein Tushita-Gott geboren zu werden.

58) J.1. Schmidt, Uber die tausend Buddhas (Mém. de ’académie de St.Péters-
bourg 1834 p. 41).

) Fa-hien Kap. 39 Ubersetzung von Legge p. 110; Koppen, Religion des
Buddha 11 S. 19.

80) Ubersetzung von Kern, Sacred Books of the East 21, p. 286 f., 328 f.

1) Beal, Buddhist Records I p. 228, Watters I p. 13.

62) Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran S. 22.

65) Koppen, Die Religion des Buddha 1 S. 424 und II S. 16.



DER BUDDHA MAITREYA 33

Der Buddha Maitreya spielt im Mahayina schon dadurdch eine
wichtige Rolle, dafl man ihn geradezu als Begriinder des Mahayana-
Glaubens betrachtet, indem man den Bhikshu Asanga aus Purusha-
pura (Peshavar), den Verfasser des Siitrdlankidra und anderer Maha-
yana- Werke, seine Lehre im Tushita-Himmel von ihm empfangen
laf}t®4). Asanga soll sich durch seine tiibernatiirlichen Krifte (riddhi)
zum Tushita-Himmel erhoben haben, um den Maitreya iiber die
Lehre zu befragen ).

Dafl der Kult des Buddha Maitreya scdhon im 5. Jahrhundert
vollstindig entwidkelt war, ergibt sich aus den Angaben der dinesi-
schen Buddha - Pilger, die uns bei der durchgiingigen Unsicherheit der
literarischen Chronologie Indiens fiir soldhe Datierungen von unschiitz-
barem Werte sind. Sie kennen bereits ein feststehendes Gebet an
Maitreya, und in Ubereinstinmung damit zeigen die Gandhara - Skulp-
turen seit dem 2. und 3. Jahrhundert n. Chr. die Verehrung dessel-
ben in hoher Bliite *®). Fa - hien ®?) beschreibt eine Bildsdule des Buddha
Maitreya, die 300 Jahre nach Buddhas Nirvana errichtet wurde. Sie
befand sich in der Landschaft Darel oder Darda (chinesisch Ta-li-lo)
am Indus, und soll von einem Kiinstler geschaffen worden sein, den ein
Arhat dreimal in den Tushita- Himmel erhoben hatte, damit er dort
die Gestalt des Bodhisattva sich einpriige, um sie dann in Holz schniz-
zen zu konnen. Die Statue mafl 80 Ellen in der Hohe und 8 Ellen
an der Basis von Knie zu Knie der gekreuzten Beine, woraus her-
vorgeht, daB Maitreya in der Meditationshaltung dargestellt war. An
Uposatha - Tagen strahlte sie ein wunderbares Licht aus, und die Ko-
nige der benachbarten Linder wetteiferten, ihr Gaben darzubringen.

) Schiefner, Lebensgeschfchte des Buddha (Cékyamuni (Wassiljew, Buddhismus
S. 224).

) Takakusu, The life of Vasubandhu (T’oung Pao 1904, p. 273); Sylvain Lévy,
Asanga Mahdydna-Sitralankdra 11 p. 2; audh Hiuan-tsang bezeugt dies (Beal, Re-
cords 1 p. 226).

8) Griinwedel, Buddhistische Kunst in Indien S. 167.

87) Kap. 6, Ubersetzung von Legge p. 24 f.



34 EMIL ABEGG

Audh Hiian - tsang besdhreibt ein dhnliches Bild ®®), das ebenfalls durch
die iibernatiirliche Macdht eines Arhat gesdhaffen wurde; ein anderes,
etwa 10 Fuf8 hohes, silbernes fand er auf der Ostseite des Bodhi-
Baumes bei Bodh-Gaya®), und ein aus Sandelholz geschnitztes in
dem groflen Kloster bei Kankanapura in der Gegend von Golkonda,
dem ebenfalls wunderbare Lichterscheinungen an Uposatha-Tagen
zugeschrieben wurden ™).

Daf} schon dreihundert Jahre nach Buddhas Tode Bilder Maitreyas
in Nordwestindien errichtet wurden, hingt damit zusammen, daf3
schon seit der ersten Ausbreitung des Buddhaglaubens iiber Indien
hinaus, die nach Ausweis der Insdiriften unter Konig Asoka um die
Mitte des 3. Jahrhunderts v. Chr. einsetzte. die Mission unter den
Schutz Maitreyas gestellt wurde, der ja vom Tushita-Himmel aus
die Geschike des Glaubens leitet. Hiian - tsang sagt deshalb, dafl mit
Aufstellung des Bildes am Indus der Strom der Lehre nach Osten,
d. h. iiber Zentralasien nach China zu flielen begann. Es wird auch
ausdriicklich bezeugt, dafl den buddhistischen Missionaren immer Bil-
der Maitreyas mitgegeben wurden, deren Aufstellung den Beginn
der Bekehrung eines Landes bezeichnete ™). Audh als Votivgaben wer-
den Maitreya-Bilder erwihnt, so in einer chinesischen Insdhrift in
Bodh - Gaya ).

Ein bestimmter Typus des Maitreya-Bildes hat zuerst die Gand-
hara - Kunst geschaffen ). Da Maitreya ein Bodhisattva ist, stimmt seine
Darstellung im wesentlichen mit derjenigen anderer Bodhisattvas iiber-
ein, und so ist es nicht immer moglich, eine Figur mit Sicherheit als
Maitreya zu bestimmen; auch die Unterscheidung vom Buddha Go-

) Beal a.a.O. p. 1 239.

) Ebd. II p. 119; Watters II p. 116.

") Beal, a.a. O. 1l p. 254.

1) Koppen, Die Religion des Buddha I S. 501.

2) Beal, Chinese-Buddhist inscriptions found at Buddha Gayd, Journal of the
Royal Asiatic Society 13, p. 561.

) Grunwedel, Buddhistische Kunst in Indien S. 158 f.



DER BUDDHA MAITREYA 35

tama bereitet manchmal Schwierigkeiten. Da Maitreya im Tushita-
Himmel durch den scheidenden Buddha Cédkyamuni zum Buddha
bestimmt wird, lag es nahe, ihn bereits als solchen zu betrachten und
demgemifl darzustellen; deshalb trigt er oft die selben Embleme
und zeigt die selben Mudras wie dieser. Gewohnlich wird er stehend
oder in Meditationsstellung dargestellt, gelegentlich aber auch — als
einziger Bodhisattva — in europiischer Weise sitzend, so besonders
hiufig in Nepal und im Lamaismus. Er zeigt fast immer die Dharma-
chakra-Mudrd, den Gestus der Lehre, d. h. er ahmt mit Daumen
und Zeigefinger das Rad (diakra) der Lehre nach. Sein Diadem ist
gewohnlich mit einem kleinen Stiipa versehen, der an den im Kuk-
kutapada-Berg ruhenden Jiinger Kacyapa erinnern soll. Mandmal
hilt er zwei Bliitenzweige, deren einer das Rad der Lehre trigt, wih-
rend der andere mit dem Wassergefifl der Asketen versehen ist, wie
es in der hinduistischen lkonographie Brahma trigt ™). Die Kollektion
Bacot in Paris enthilt eine interessante Variante des Maitreya - Typus.
Es ist ein von Hadkin ”®) beschriebenes chinesisches Gemilde auf schwar-
zer Seide. Der Bodhisattva zeigt den Gestus der Unterweisung, und
seine Handfliche ist mit einem vergoldeten Chakra versehen; die
Linke, in den Schof} gelegt, hilt das Wassergefdfs. Der Buddha Mait-
reya erscheint hiufig in Verbindung mit anderen Bodhisattvas, ins-
besondere mit Avalokitecvara und Amitdbha, so auf einem dhinesi-
schen Gemilde aus dem Jahre 981 %), Mit letzterem ist er dadurch
verbunden, dafl audh er gelegentlich in einem Paradiese weilend ge-
dacht ist, wie Amitdbha im seligen Lande des Westens Sukhavat.

Fine Darstellung des Paradieses Maitreyas entdeckte Marc Aurel
Stein *); es handelt sich dabei offensichtlich um eine Verlegung des

") Hackin, Guide- Catalogue du Musée Guimet. Les collections Bouddhiques
1923, p. 90.

%) Hadkin a.a.O.

) Hakin a.a. O. p. 40,

") Serindia. Detailed report of explorations in Central Asia and Westernmost
China p. 1000, Uber Maitreyas Paradies v. Glasenapp, Der Buddhismus S. 66.



36 EMIL ABEGG

Tushita-HHimmels in eine ferne Gegend der Frde. Im dhinesischen
Buddhismus ist Maitreya (Mi-lo-fo) zu dem wohlbekannten Gliidks-
gott mit lichelndem Gesicht und didkem Baud (Ta-tu-tsi Mi-lo-fo)
geworden, was wohl von der Vorstellung seines Aufenthaltes in ei-
nem Paradiese ausging "®). Der Buddhismus Chinas kennt eine Inkar-
nation Maitreyas in der Person der Kaiserin Wu aus der T’ang-Dy-
nastie ), und die Mongolen erblidken eine solche in Maidari-Khu-
tuktu in Urga®).

Wenn auch gelehrt wird, dal wie der Lebenslauf, so auch
die Lehre aller Buddhas die selbe sei, hat es dodh oft den Ansdhein,
als ob der Buddha Maitreya nicht nur der FErneuerer, sondern
auch der Vollender der Lehre sein werde, indem er die Kardi-
naltugend des Buddhismus, die Liebe oder besser das Freund-
schaftsgefiihl allen Wesen gegeniiber (Sanskrit maitri, Pali mettd)
in der Welt zur restlosen Verwirklichung bringen werde®!). Und
wenn es das Ziel des Hinaydna war, den einzelnen geistig Streben-
den zur Erlésung zu fiihren, so war es die Forderung des Maha-
yana, das Erlosungserlebnis, die ,Befreiung des Herzens” (ceto-vi-
mutti) zu einem universalen zu maden; die Voraussetzung dazu ist
aber die Verwirklichung des Liebesgebotes im Kosmos. Insofern ist
Maitreya diejenige Gestalt, in der dieser Mahiyana-Gedanke zum
klarsten Ausdrudk kommt, und es ist kein Zweifel, dafl dies audch
schon in seinem Namen enthalten ist, der ihn mit Maitri- Mettd ver-
kniipft und ihn als denjenigen bezeichnet, der das Gebot der Liebe
in der Welt zur Erfiilllung bringen wird. Wenn dem gegeniiber schon

) Krause, Ju-Tao-Fo. Die religiosen und philosophischen Systeme Ostasiens
Anm. 187. In den dinesischen Kléstern ist Maitreya in der ,Halle der vier gros-
sen Himmelsfiirsten” aufgestellt (v. Glasenapp a.a.O. S. 211; Edkins Handbook
of Chinese Buddhism p. 240).

) Edkins, a.a.O. p. 122.

80) v. Glasenapp a.a. Q. S. 325.

81) Uber die Bedeutung der Mettd im Buddhismus s. bes. Bedkh, Buddhismus Il
S. 132 und Pischel, Leben und Lehre des Buddha S. 76 f.



DER BUDDHA MAITREYA 37

vermutet worden ist, dafl im Namen Maitreya der iranische Lidht-
und Freundsdhaftsgott Mithra stedie®?), so konnte dies nur im Sinne
einer sekundiren Angleichung verstanden werden, aus der Zeit, da
auf persischem Gebiet tatsichlih Beriihrungen der buddhistischen
Messiasvorstellungen mit Gedanken der iranischen Lichtreligion und
der zarathustrischen Esdhatologie bestanden®®); aber eine urspriing-
liche Ableitung des Namens Maitreya von Mithra verbietet schon
sein Vorkommen im Digha-Nikaya, der zu den dltesten und im we-
sentlichen schon in die Zeit des Buddha zuriidkgehenden Sdiriften
des Kanons gehort.

In der spiteren Entwidklung des Mahayéna, als neben die mensch-
lihen Buddhas in steigendem Mafle spirituelle Buddhas und Bodhi-
sattvas traten, wurde auch der Bodhisattva Maitreya mehr und mehr
von solchen Gestalten zuriidkgedringt, insbesondere von dem Dhyani-
Buddha Amitibha. Dafl der Buddha Maitreya erst in unausdenkbar
ferner Zukunft erscheinen wird, war nicht geeignet, ihn zu einer le-
bendigen Gestalt des Volksglaubens zu machen, wie auch der kiinf-
tige Avatadra Vishnus aus den selben Griinden nie zu einer soldhen
geworden ist. Neben die Erwartung eines gliiklichen Zeitalters in
ferner Zukunft war die weit eindriidklichere Vorstellung eines seligen
Landes im Westen getreten, in dem Amitdbha als Herrscher waltet;
und wenn auch Maitreya als Schirmherr des Glaubens seine Bedeu-
tung bewahrte, so war doch schon frith neben ihn als Helfergott in
allen irdischen Noten Avalokitecvara getreten, dessen Bildnisse ihn
schon in der Gandhara-Kunst und noch mehr in Nepal und Tibet
immer mehr verdringten, und dessen Verehrung im Mittelpunkt des
Mahayéana steht.

82) Kern zu seiner Ubersetzung des Saddbarma-Pundarika (Sacred books of
the East 21) p. 18.
8) Vgl. Krause a.a. O. S. 409.






	Der Buddha Maitreya

