
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 6 (1944)

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


96

Bücherbesprechungen - Comptes rendus

Susanne Sommerfeld, Indienschau und Indiendeutung romantischer
Philosophen. Zürich, Verlag Rascher, 1943.

Die Beziehungen der großen Vertreter deutscher Romantik zu Indien sind längst
bekannt, aber noch nie im Zusammenhang betrachtet und auf ihre tieferen Gründe
untersucht worden; und dies ist nicht erstaunlich, da sich zunächst nur die
Literaturhistoriker mit diesem Problem befaßten. Es bedurfte eines Indologen, der
romantischem Geist zutiefst verwandt war, um diese Beziehungen mit all ihren
Hintergründen zu erfassen, und der selbst ein Indienbild geschaffen hatte, das mit
den Augen der Romantik geschaut war. Ein solcher erstand in Heinrich Zimmer.
Seine Erfassung indischen Geistes, wie er sie erstmals in „Ewiges Indien" (1930)
entwickelte, ist ganz aus romantischem Geist geboren, und was romantischen My-
thologen wie Görres und Creuzer versagt blieb, hat er in „Maya, Der indische
Mythos" (1936) geschaffen, wo er auch die Beziehungen, welche die Romantik mit
indischem Geist verbanden, feinsinnig aufgezeigt hat. Wenn nun eine Schülerin
Zimmers diese Beziehungen zum Gegenstand einer Studie gemacht hat, so ist der
entscheidende Einfluß Zimmers darin im Ganzen wie in einzelnen Formnlierungen
unverkennbar, wenn auch sein Name in dem Buche ungenannt geblieben ist. Das
Verdienst der Schrift liegt in der vollständigen Erfassung aller Aeußerungen
führender romantischer Denker über Indien, sowie in der geistesgeschichtlicfaen
Einordnung und Prüfung derselben an unserer heutigen Indienkenntnis. Es galt dabei
den Punkt aufzuzeigen, wo die erste existenzielle Begegnung des abendländischen
Denkens mit Indien erfolgte, und hier boten sich vier Denker als beispielhaft für
die verschiedenen Formen, in denen sich die Romantik der indischen Geisteswelt
bemächtigte: Novalis und Schelling, Hegel und Schopenhauer, denn jeder vertritt
diese Begegnung in typischer Weise, und es ist für Jeden dieser so grundverschiedenen

Geister äußerst bezeichnend, zu sehen, was ihn mit Indien verbindet, und
wo er das Urbild seiner eigenen Gedanken zu finden glaubt. Das Buch ist deshalb
nicht nur für die Geschichte der Wirkung Indiens auf den Westen lehrreich,
sondern es bildet auch einen wertvollen Beitrag zur Geistesgeschichte der Romantik.

E.A.

Heinrich Zimmer, Der Weg zum Selbst. Lehre und Leben des indischen
Heiligen Shri Ramana Maharshi aus Tiruvannamalai. Herausgegeben von G G.

Jung. Zürich, Verlag Rascher, 1944.

Schon die ältesten philosophischen Gedanken der Inder, die in den Upanishads
entwickelt sind, kreisen um die Idee des Selbst, des Atman. Zunächst war es wohl
das Ich, in dem wir uns als beharrendes Sein empfinden, das damit gemeint war;
bald aber wurde das Denken dazu geführt, diesem Ich wahre Realität abzusprechen,
es für den wahrhaft Erkennenden in einem überpersönlichen Selbst aufgehen zu
lassen. Dadurch wurde auch das empirische Seelenleben zu einem Teil der
Erscheinungswelt und hatte keinen Anteil mehr an der letzten Wirklichkeit; sein



97

Aufgehen im höchsten Selbst, das gleichbedeutend mit der Gottheit war, wurde
zum Heilsziel. Daß diese Gedanken auch in der Gegenwart noch in voller Lebendigkeit

fortwirken, zeigt Leben und Lehre des südindischen Asketen Shri Ramana.
Er erlebte mit siebzehn Jahren Jene tiefe geistige Wandlung, die zu allen Zeiten
so manchen Inder die Welt verlassen, aus der Heimat in die Heimatlosigkeit ziehen
ließ und aus allen irdischen Bindungen löste. Dabei gewinnt man entschieden den
Eindruck, daß Ramana nicht unter der Wirkung irgendwelcher religiösen Belehrung

stand, sondern daß das große Erlebnis geistigen Erwachens aus seiner eigenen
Seele erwuchs, daß indischer Geist in ihm wirkte, wie er schon vor Jahrtausenden
gewirkt hat; deshalb sind die Aufzeichnungen, die wir über seine Erlebnisse
besitzen, für die Religionspsychologie von höchstem Interesse. Es bedeutet daher
eine wertvolle Bereicherung unserer Kenntnis der indischen Religiosität, daß die
Berichte über das Leben und die Lehre des Maharshi Jetzt in der meisterhaften,
alle Tiefen und Schönheiten der Originale ausschöpfenden Uebersetzung Heinrich
Zimmers vorliegen. Die einführenden Bemerkungen G G. Jungs, der wie kein zweiter

Psychologe unserer Zeit den indischen Geist im Tiefsten versteht, umkreisen
den Typus des Heiligen, der noch immer in Indien als der vollendete Mensch
verehrt wird, und beleuchtet die psychologischen Probleme, die östliche und westliche
Mystik aufwirft. Zimmer selbst hat seiner Uebersetzung eine Einführung
vorangestellt, die in lichtvoller Weise die Leitgedanken Ramanas zusammenfaßt und
in die großen Geistesbewegungen Indiens einordnet. — Der um die Verbreitung
des Wissens von Indien so erfolgreich bemühte Verlag Max Rascher hat sich durch
die Herausgabe dieses schönen Buches ein neues Verdienst in dieser Richtung
erworben. E. A.

„Indische Weisheit". Herausgegeben von J. Herbert und L. Reymond. Verlag
Rascher, Zürich:

Svami Vivekananda, Ramakrishna mein Meister. 1943. — Inana-Yoga,
3 Bde., I. und II. 1940, III1944. - Gespräche auf den Tausend Inseln. 1944.

Unter den zahlreichen religiösen Erneuerungsbewegungen, die Indien im 19.

Jahrhundert hervorgebracht hat, nimmt die von dem bengalischen Asketen
Ramakrishna ausgegangene eine besondere Stellung ein. Dieser glühende Verehrer der
Göttin Kali war seinem philosophischen Bekenntnis nach ein Anhänger des Ve-

danta, der Lehre von der absoluten Zweitlosigkeit, die alle Vielheit der empirischen

Weit für Täuschung der Maya hält, und das übersinnliche, nur aus Sein,
Bewußtsein und Wonne bestehende Brahman allein für wirklich. Dabei glaubte
Ramakrishna, daß es dieselbe göttliche Wesenheit sei, die sich in den Gottheiten
der verschiedenen Religionen offenbare; er berührt sich darin mit der Lehre der
Bhagavad-Gita, daß hinter allen Gottwesen, die von Menschen verehrt werden,
der eine Krishna stehe. Der bedeutendste Schüler Ramakrishnas war Narendranath
Datta, der später den geistlichen Namen Vivekananda („des Wonne die Erkenntnis")
annahm. Er verband wie sein Meister die Heilswahrheit des Vedanta mit dem
Glauben an die Möglichkeit einer universalen Religion und hat dies erstmals auf
dem Religionskongreß von Chicago 1893 verkündet, und dann auf ausgedehnten



98

Vortragsreisen in Amerika und England bis zu seinem frohen Tode für diesen
Gedanken und für die Verbreitung indischer Weisheit im Abendlande gewirkt.
In seinen Vorträgen über Yoga (hier im weitesten Sinne genommen, Religion,
Philosophie, Psychologie umfassend, die Ja in Indien nicht zu trennen sind), wiU
er seine Zuhörer mit den Lehren des Vedanta, aber auch des Sankhya und des
Yoga im engeren Sinne bekannt machen. Dabei ist er immer bestrebt, die indischen
Gedanken einerseits mit dem Christentum, anderseits mit den Erkenntnissen der
modernen Wissenschaft in Einklang zu bringen, was naturgemäß manche Um-
biegung zur Folge hat, und nicht selten an der Unmöglichkeit scheitert,
Unvereinbares zu vereinen. Auf die Zuhörer haben diese Vorträge unzweifelhaft eine
tiefe Wirkung geübt, umsomehr, als sie von einer faszinierenden und von der
Wahrheit und dem Wert dieser Gedanken tief durchdrungenen Persönlichkeit
getragen waren, und es ist auch heute noch nicht ohne Reiz, den Worten dieses
außerordentlichen Mannes zu lauschen. Wir finden bei ihm manche feine und
tiefe Bemerkung, manch glückliches Gleichnis, wie die Inder Ja zu allen Zeiten
in der Erfindung solcher Meister gewesen sind. - Neben die einigermaßen
systematischen Yoga-Vorträge tritt Jetzt die Uebersetzung der freieren Lehrreden, die
der Svami einem engeren Kreis von Verehrern auf Thousand Island Park, einer
Insel im St. Lawrence-Fluß, gehalten hat. Lesenswert ist auch seine Gedächtnisrede

auf seinen Meister, wo es ihm gelungen ist, auf Grund lebendiger Erinnerung

etwas von jenem Zauber der Persönlichkeit aufstrahlen zu lassen, der den
bengalischen Heiligen ausgezeichnet haben muß. E. A.

Heinz Mode, Indische Frühkulturen und ihre Beziehungen zum Westen.
Basel, Verlag Benno Schwabe, 1944.

Schon beim ersten Bekanntwerden der vorgeschichtlichen Kulturen im Industal
und im Penjab durch die Ausgrabungen der Engländer in Mohenjo-Daro und
Harappa war es unverkennbar, daß dieser Kulturkreis Beziehungen zum Vorderen
Orient, insbesondere zu Mesopotamien aufwies, und so war audi der erste Versuch

seiner Datierung auf übereinstimmende Fundstücke im Zweistromland
gegründet. Auch die Deutung der Siegelinschriften scheint am ehesten durch westliche

Anknüpfung gelingen zu wollen, wenn ihre Herleitung aus den hethitischen
Hieroglyphen sich als richtig erweist. Die bisherigen Funde in Nordwestindien,
die in der Hauptsache aus Keramik und Kleinplastik bestehen, deuten zweifellos
auf Beziehungen dieser Kultur zum Westen, und zwar fügen sie sich dem großen
Zusammenhang der Buntkeramik ein, die ihr Hauptgebiet in Mesopotamien,
Nordsyrien und Kreta hatte. Zahlreiche Uebereinstimmungen nicht nur in allen
wesentlichen Zügen, sondern auch in singulären Motiven und ihrer Kombination
erheben es zur Gewißheit, daß diese Kulturen auf eine gemeinsame Grundlage
zurückgehen. Schon die Publikationen von John Marshall und Ernest Mackay haben
vielfach darauf hingewiesen, doch fehlte bis jetzt eine zusammenfassende
Untersuchung darüber. Eine solche liegt nun vor in dem Buche von Mode. Was hier
an Parallelen aus Kreta und Mesopotamien beigebracht wird, das ist, wenn auch
im einzelnen nicht immer zwingend, doch in seiner Gesamtheit für den westlichen



99

Ursprung der Induskultur und ihren Zusammenhang mit den Buntkeramikern durchaus

beweisend. Besonders fallen ins Gewicht gewisse tiermenschliche Mischgestalten,
wie sie sich auch in der mesopotamischen Kunst finden, die Darstellung der Muttergottheit

— als solche ist die häufig gefundene weibliche Figur offenbar zu betrachten

—, das Motiv der sich schneidenden Kreise, der Wirbel u. a. m. Neben der
Beeinflussung vom Westen ist freilich auch mit Einwirkung dravidlscher
Kulturelemente zu rechnen, so im Schlangenkult, in der Baumverehrung; vielleicht
ergibt eine genauere Verfolgung dieser Möglichkeiten, daß die Orientierung der
Induskultur doch nicht eine so einseitig westliche gewesen ist, wie dies heute meist
angenommen wird. E. A.

André Chédel, Itinéraire Spirituel. 1 vol. in 8. Genève, Collection Action
et Pensée, No. 12, Editions du Mont-Blanc, s. d.

Le sous-titre: Petite Anthologie Religieuse et Morale de l'Orient,
précise le but de ce petit volume, joliment édité. Il se compose d'extraits bien
choisis de textes sacrés et d'ouvrages philosophiques de l'Egypte, la Perse, l'Islam,
l'Inde, la Chine et le Japon. De brèves indications, situant les citations, peuvent
appeler quelques réserves. L'Iça Upanishad, par exemple, mentionnée, page 43,

comme «l'une des plus anciennes», n'est plus considérée comme telle par la
critique - cf. Paul Deussen, Sechzig Upanishad's des Veda, dritte Auflage, Leipzig, F. A.
Brockhaus, 1921, p. 523. La Bhagavad-Gita n'indique pas seulement le Toga comme
chemin du salut, mais la Bhakti, l'amour pour Dieu - Bhagavad-Gita, VI, 47; XII,
14 - et comme but suprême la réunion avec la divinité - Bhagavad-Gita, XI, 55.

Ce qui importe toutefois, n'est pas la rigueur scientifique des Introductions, ce
sont les textes eux-mêmes, heureusement juxtaposés dans un recueil qui manquait
en langue française et qui mérite d'être bien accueilli par tous les curieux de
la pensée asiatique. R. F*

Jan Tschichold, Chinesische Farbendrucke der Gegenwart. Basel, Holbein-
Verlag, 1945.

Der neueste Reproduktionsband chinesischen Farbendrucks, den uns Jan Tschichold

eben in die Hand legt, bezaubert und packt uns vielleicht noch mehr als
die früheren: einmal durch sein vornehm-schlichtes chinesisches Gewand, dann
durch die einzigartige Kunst seiner 16 Blätter, die größte Zartheit und kühnste
Wucht des Pinsels vereint und ebensosehr von der Meisterschaft des Malers wie
der des „Druckers" zeugt, und last not least durch die Vollkommenheit der
Wiedergabe, die der schweizerischen Buchdruckerkunst zu höchster Ehre gereicht.

Die wiedergegebenen Blätter — vorwiegend Pflanzen- und Tierbilder — sind
Werke der größten chinesischen Maler der Gegenwart, mit denen uns dieser Band
gleichzeitig vertrauter macht. Ihre Kunst ist weder abendländisch noch rein
traditionell chinesisch, sie erscheint vielmehr wie ein, vom Erlebnis der Neuzeit
ausgelöster Durchbruch eigenster innerer Kräfte und Werte durch die Schranken der
Tradition, deren unbestrittene Werte, deren strenge technische Schulung vor allem
sie aber behalten hat. Und diese Blätter künstlerischer Meisterschaft sind, ihrem
Zwecke nach — Briefpapier 1



Verziertes Briefpapier brauchten die Chinesen, wie Tschichold in seiner
Einleitung darlegt, zum mindesten seit dem 16. Jahrhundert Die Kunst seiner
Herstellung brachte Hu Cheng-yen, der Meister der „Zehnbambushalle" (vgl. Tschichold,

Neue amusische Farbendrucke aus der Zehnbambushalle, Basel 1943, und meine
Besprechung in den Mitteilungen der S. G. F. O. K., Bd. IV, S. 63) um 1630 zur
„klassischen " Reife. Einige beachtliche Nachahmer, dann Verfall, bis vor zwei
Jahrzehnten eine Wiedergeburt und Erneuerung dieser Kunst in Peking eintrat und
eine ganze Reihe Briefpapier-Sammlungen zeitigte. Aus diesen wählte Tschichold
die Blätter, mit denen sein neuer Band uns beglückt. E.H.T.

CG.Jung, Psychologie und Akhemie. Mit 270 Illustrationen. Zürich, Verlag

Rascher, 1944.

In seinem Versuch, in die tieferen Schichten der religionspsychologischen
Problematik der Alchemie zu dringen, bringt Prof. Jung Vergleichsmaterial aus
verschiedenen Erdteilen und verschiedenen Zeiten. Aus dem ostasiatischen Gebiet sind
Indien, Tibet und China vertreten, sowohl in Bildern wie in Texten. Die indische
Yogapraxis, tibetanische Mandatas sowie Beispiele aus alt-chinesischer Alchemie
sind erwähnt und teilweise behandelt. Alle solche Uebungen sind, wie die
europäische Alchemie des Mittelalters (Insbesondere die Suche nach dem Stein der Weisen)

Versuche, die vollkommene Ganzheit der menschlichen Seele zu erlangen und
sind - in Jung'scher Sprache - Beispiele des Individuationsprozesses, welcher auf
mannigfaltige Weise immer wieder neue Erscheinungsformen annimmt.

Der Autor verleiht dem Einhorn-Motiv eine besonders ausführliche Behandlung,

um zu zeigen, wie ein seelisches Bild (Archetypus) überall und zu jeder Zeit
die gleiche Bedeutung hat. Hier sind u. a. das Einhorn in den Veden, in Persien,
und in China behandelt. Die uralte chinesische Sage von den mythischen Erscheinungen

des Ki-lin und seine Bedeutung bei Geburt und Tod guter Kaiser und
großer Weisen ist auch mit Bildern illustriert.

Jungs neueste Forschungen im dunkeln Gebiet der Alchemie als Repräsentantin

und Gefäß des kollektiven Unbewußten gipfeln in seinem hervorragenden
Epilog und in der Feststellung, daß von innen gesehen die menschliche Seele sich —
unähnlich dem Bewußtsein — auch in vielen Jahrhunderten kaum merklich
verändert hat. C. B.

Siebenhundert chinesische Sprichwörter. Zürich, Verlag Rascher, 1942.

Das Äußerst gefällige, mit Vignetten nach chinesischen Vorlagen von R. Hadl
geschmückte Bändchen will den abendländischen Leser in die chinesische Volksweisheit,

wie sie sich im Sprichwort spiegelt, einführen, ohne allen wissenschaftlichen
Anspruch und Apparat. Diesen Zweck erfüllt es ohne Zweifel auf das Beste. Die
hier gesammelten Sprichwörter sind aus der Literatur und aus der Unterhaltung
mit Chinesen geschöpft und in 32 Kapitelchen thematisch eingeteilt, worunter:
Familie, Frauen, Zeit und Jahreszeiten, Religion, Tierreich, Menschliche Natur,
Reichtum und Armut, Freundschaft etc. Die chinesischen Sprichwörter sind allerdings

oft so prägnant und — chinesisch formuliert, daß sie in ihrem Wortausdruck



IH

nicht wiedergegeben werden können und sich in einer Uebersetzung einer
Uebersetzung vom ursprünglichen Ausdruck und Sinn noch weiter entfernen müssen —
das ist ein Vorbehalt, den wir gegen alle, in der deutschen Sprache besonders
häufigen Uebersetzungen chinesischen Schrifttums und Sprachguts aus anderssprachigen

Zwischenübersetzungen machen müssen. Auch hier handelt es sich nämlich
um eine solche Uebersetzung einer Uebersetzung: des englischen Büchleins von
Henry H. Hart, wobei leider die deutschsprachige Ausgabe, die Frau M. v. Wyß-
Vögtlin besorgte, dieses Verhältnis nicht klarstellt. Der Leser erfährt auch nicht,
von wem das Vorwort und die Einleitung, die die völkerkundliche und
geistesgeschichtliche Bedeutung des Sprichworts, in China und im allgemeinen, sehr treffend
skizziert, geschrieben sind. Gerade der unkundige Leser sollte sich diese Vorbehalte

aneignen, wenn er das zu weiser Besinnung so anregende Büchlein zur
Hand nimmt. E.H.T.

Chinesische Gedichte in Vierzeilern aus der T'ang-Zeit. Zürich, Verlag
Rascher, 1944.

Wieder Uebersetzung aus Uebersetzung und zwar mit einem viel empfindlicheren

Stoff: feinster und höchster chinesischer Kunstdichtung, dem dichterisch
besonders gepflegten Vierzeiler, aus deren Blütezeit unter der Tang-Dynastie
(7.—10. Jahrhundert). Aber hier ist nun ein Dichter deutscher Sprache am Werk:
Max Geilinger. Den größten Teil seiner Vorlagen entnahm er den vorzüglichen

französischen Uebertragungen chinesischer Vierzeiler, die Lo Ta-kang kürzlich
in dem Band „Cent quatrains des Tang" (Neuchâtel 1942) veröffentlichte. Von
Gellingers Nachdichtungen dürfen wir also noch weniger eine getreue Wiedergabe
der ursprünglichen chinesischen Gedichte erwarten. Umsomehr aber deutschsprachige

Gedichte, die vom Geiste der chinesischen eingegeben sind. Diese Eingebung
ist oft so stark, daß einige seiner Gedichte in Gehalt — besonders der eigenartigen

„Seelenstimmung" — und Gestalt ihrer ursprünglichen chinesischen Fassung
sehr nahe kommen. Die übrigen sind oft höchst erfreuliche Verbindungen
chinesischer und europäischer Dichtkunst, Zeugnisse einer glücklichen öst-westlichen
Synthese — wie die 20 Pinselzeichnungen R. Hadls, die, nebst 6 Reproduktionen
alter chinesischer Gemälde, das Bändchen zieren. E. H.T.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

