Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur
Band: 6 (1944)

Artikel: Leben und Tod im Denken der grossen chinesischen Weisen
Autor: Tscharner, E.H. v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145147

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

69

Leben und Tod

im Denken der groflen chinesischen Weisen

Nach einem Vortrag 1)
von E. H. v. Tscharner

Der Tod, die Exfahrung des Todes und das Wissen um das Sterben-
Miissen haben immer und iiberall das Denken des Menschen besdhif-
tigt, und umsomehr, je ausgebildeter und selbstindiger sein Denken war.
So ist der Tod zu einer der wesentlidhen Fragen des mensdhlichen
Denkens geworden, aber nicht der Tod allein, sondern Leben und
Tod; denn der Tod begrenzt das Leben, um das es uns geht, und
ohne Leben giibe es keinen Tod — wie es ohne Tod kein Leben giibe.

Die Antwort auf die Frage iiber Leben und Tod, wie auf so
viele andere Fragen, finden die meisten Menschen in irgend einem
iiberlieferten und fertigen Denksystem, sei es in einer primitiven, sei
es in einer hoheren Weltanschauung oder Religion, zu der sie Zufludht
nehmen und an die sie glauben; so finden die meisten unter uns
abendlindischen Mensden eine Antwort auf diese Frage im Christen-
tum. Dem ist anders in Zeiten geistiger Umwilzungen *) — die gew6hn-
lich von materiell-kulturellen, sozialen und wirtschaftlichen, politischen
und kriegerischen Ersdhiitterungen begleitet oder ausgelést werden —
wie in der Zeit der Renaissance, um die letzte Jahrhundertwende oder
auch in den Jahren und Tagen, in denen wir heute leben. In solchen
Zeiten, unter solchen Frsdiitterungen befriedigen uns die iiberlieferten
Antworten auch auf so alte, zeitlose Fragen wie die iiber Leben und

) Von der S.G.F.O.K. im Winter 1943/44 in Zirich, Bern und Sdaffhausen
veranstaltet.

) Vgl. Paul Ludwig Landsberg, Die Erfahrung des Todes, Luzern 1937, S. 15 ff.
und 68 ff; dem Biichlein von Landsberg verdanke ich auch fiir die weiteren ein-
leitenden Darlegungen mande Anregung.



70 E.H. v. TSCHARNER

Tod nicht mehr, wir denken persénlicher, individualistischer, wir stellen
die Frage von neuem, suchen von neuem eine Losung, in uns selbst
und auflerhalb von uns, und da, in diesem Wettstreit individualisti-
schen, personlichen Denkens erhalten wir die verschiedensten neuen
Antworten, sogar von den modernen Wissenschaften und ihren Ver-
tretern, ja von verschiedenen Vertretern einer und derselben modernen
Wissensdhaft.
"~ Warum sollten wir auf der neuen Suche nach einer Losung dieser
uralten und im Letzten wohl unlésbaren Frage iiber Leben und Tod,
oder wenigstens nach einer Klirung dieser Frage, nach einer weitest-
moglichen Anniherung an eine Lésung, nicht auch die Antworten be-
trachten, die ein aus einer ganz anderen Kultur- und Geistesentwidk-
lung als der unseren entstandenes Denken gegeben hat wie das Denken
der Chinesen? Das Denken der Chinesen, das einzig als typisch chi-
nesisch gelten kann, selbst das ihrer grofen Weisen, mag zwar viel-
leicht als wissenschaftlich und philosophisch ,riickstindig” bezeichnet
werden; andererseits ist es aber naturniiher, wurzelhafter, und des-
halb diirften wohl seine Antworten auf unsere Frage — wie auf mandhe
andere — zugleich wahrer sein. i

Audh die Chinesen haben eine traditionelle Weltanschauung, bei
der der Mensch mit seinem Denken, mit den Fragen, die sein Denken
quiilen, Zuflucht und Antwort gefunden hat, ja die Madt dieser Tra-
dition, ihre Herrschaft iiber das individuelle Denken und das Bediirf-
nis des Einzelmenschen, sich ihr anzupassen, ist bis in die neueste
Zeit dort noch viel stirker gewesen als bei uns. Die traditionelle
Weltanschauung der Chinesen vereinigt verschiedene geistige Stromun-
gen, religioser, naturphilosophischer und ethischer Art, die mehr oder
weniger miteinander verschmolzen sind. Das auffilligste Gepriige hat
ihr der Konfuzianismus verlichen. Unter Konfuzianismus miissen wir
weniger die Lehre des Konfuzius selbst, der ein Revolutionir wie
M. Luther war, verstehen als die iltere, archaisch-ritualistische Welt-
anschauung, die Konfuzius sanktioniert und der Nadwelt in den



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 71

yklassischen Biichern” zum unablissigen Studium und steten Vorbild
iibermacht hat, und die Lehren, die von seinen Schiilern und Nadh-
folgern ausgebildet wurden, bis zu Meng-tse — Mencius, wie ihn die
europiisch-humanistischen Missionare zwei Jahrtausende spiter umge-
tauft haben. Die zweite weltanschauliche Stromung ist der Taoismus,
dessen bedeutendste Vertreter noch groflere geistige Revolutionire
waren als Konfuzius, weil sie im Grunde Individualisten waren. Diese
zwei Stromungen sind wihrend des ausgehenden ,klassischen” Alter-
tums grofd geworden, zwischen dem 6. und dem 3. Jahrhundert v. Chr.
Um die diristliche Zeitwende kam der Buddhismus hinzu, nicht die
urbuddhistische Selbsterlésungslehre, sondern der Mahayana-Buddhis-
mus mit seinen Gottheiten und Heiligen, seinem Paradies und seiner
Holle; der Buddhismus verzweigte sich in China in mindestens zehn
verschiedene Richtungen und Schulen, und je chinesischer diese wurden,
desto weniger buddhistisch blieben sie — das heifit, der Buddhismus
ist in Wirklichkeit keine chinesische Weltanschauung. |

So hat also die traditionelle chinesische Weltanschauung im We-
sentlichen zwei Stromungen in sich vereinigt, die konfuzianische und
die taoistische. Der Konfuzianismus und der Taoismus bestimmen zu-
gleich die zwei wichtigsten Aspekte dieser Weltanschauung: den As-
pekt einer ,praktischen” Lebensweisheit und den einer tieferen Welt-
und Naturschau, einer Besinnung auf das Ganze und Letzte der Natur
und der Welt und den Platz des Menschen und des Einzellebens darin.
Das diirfte schon zeigen, daf} wir vom taoistischen Denken die wesent-
lihsten Antworten auf unsere Frage zu erwarten haben.

*

Um aus unserem Denken heraus, aus den Bindungen, die es seiner
Entwidklung verdankt, die chinesischen Anschauungen iiber Leben und
Tod besser zu verstehen, miissen wir uns zuerst fragen: was gesdhieht
wirklich, realiter, beim Sterben? was koénnen wir beim Sterben tat-



72 E.H. v. TSCHARNER

sichlich feststellen? Hier ist vorauszuschidken, dafl wir als lebende
Menschen das Sterben, den Uebergang ins Tot-Sein nur an einem
Andern, einem Du, dem Ich eines anderen Menschen oder Lebewe-
sens feststellen kénnen; falls das Ich seinen Uebergang ins Tot-Sein
selbst irgendwie wahrnehmen kann, so ist es doch tot, und seine Wahr-
nehmungen, seine Erfahrung bleiben uns lebenden Menschen ver-
schlossen — ich zweifle, dafl parapsydische Erfahrungen, wie z. B. die
spiritistischen, wissenschaftlich an dieser Tatsache etwas zu éndern im-
stande sind. Was konnen wir also beim Sterben eines Andern tat-
sichlich feststellen? Ein Mensdh, der vorher sich bewegt und gesprochen,
geschaut und gehordht hat und warm gewesen ist, wird kalt und stumm
und bewegungslos, er scheint blind und taub, wir sehen einen Kérper,
der alle Merkmale des Lebens, die im Gegensatz zum Tode soldhe
sind, verliert und kein Ih und Du wie bisher mehr ist oder hat;
schlief}lich, nach seinem Uebergang ins Tot-Sein, kénnen wir feststel-
len, dafl der Korper allmihlich verwest. |

Diesen Feststellungen, dieser tatséichlichen Erfahrung, die der Mensch
immer und iiberall hat machen konnen und miissen, stehen die Fol-
gerungen gegeniiber, die er, der empfindende und fiihlende, denkende
und bewufite lebende Mensch, aus der Todeserfahrung am Andern ge-
zogen hat und stets wieder zieht, vor allem eine Reihe Vorstellungen,
die nicht mehr wirklichkeits- und tatsichlichkeitsgebunden sind, aber
sich so hdufig und so gebieterisch aufdringen, daf} sie mit zu den
widhtigsten, wenn nicht sogar grundlegenden Lehren der meisten iiber-
lieferten Religionen und Weltanschauungen geworden sind. Die Men-
schen aller Zeiten und Kulturen haben wohl aus der Feststellung, daf3
beim Tode des Andern kein lebendes, wie bisher bewufites Du und
also Ich mehr da ist, gefolgert, dafl sein Ich den Kérper verlassen
habe und als ,Geist” oder ,Seele” irgendwie weiterlebe, wobei sie
sich zwar den ,Geist” oder die ,Seele”, die unser Leben fortsetzen,
oft sehr verschieden vorstellen. Mit diesen Vorstellungen hat sich die
Vorstellung verbunden, daB8 der Mensch schon im Leben eine Seele



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 73

habe; diese Vorstellung ist nicht so stark verbreitet wie jene, vor allem
nicht die dristlihe Auffassung, dafl diese Seele ein immaterielles,
unsterbliches Wesen in uns sei und unsere wahre Personlichkeit aus-
mache, eine Auffassung, die wir also bei anderen Weltanschauungen
und Religionen keineswegs als selbstverstindlich voraussetzen diirfen.

Die Vorstellung des Menschen von einer Seele, die sein Leben
fortsetzt, wurzelt tief in seiner Natur. Unser Wissen um das Sterben-
Miissen, die Gedanken iiber unseren zukiinftigen Tod, der uns so-
gar plétzlich iiberraschen kénnte, bewirken in uns Angst. Aus dieser
Angst zu sterben und aus dem Drang zu leben, der uns mit dem
Leben gegeben sein mufl, suchen wir unser Leben zu erhalten, ja zu
verlingern, den Tod hinauszuschieben — auch heute nod, sogar mit
besonders viel Aufwand, Geschidk und Erfolg, dank unseren unge-
heuren wissensdhaftlichen und technischen Errungensdhaften — denen
wir allerdings auch unsere heute viel verherrlichte Kunst verdanken,
in einem noch nie dagewesenen Ausmafl Leben zu zerstéoren — Der
Tod laBt sich wohl hinausschieben, aber nicht lange, und vor allem
lifit er sich nicht aufheben. Die Unméglichkeit, den Tod aufzuheben
und das Leben endlos zu verlingern, filhrte und fithrt noch heute
den Menschen dazu, Trostungen zu suchen fiir sein Schidksal. Solche
Trostungen konnte er wiederum am ehesten in den weltanschaulichen
und religiosen Lehren, die sich ihm fertig darboten, finden. So fan-
den viele Menschen vor allem einen Trost in den zu Dogmen erho-
benen Vorstellungen, daf} sie — sowohl sie selbst, als auch ihre nahen,
geliebten Lebensgefihrten — nach dem Tode als Geist oder Seele wei-
terleben wiirden, daf8 sich so wenigstens das Leben eines Teils, und
zwar des besten Teils, von ihnen verlingern lasse. Mit dieser Hoff-
nung konnten sich viele Menschen leichter in das Sdhicksal, sterben
zu miissen, fiigen. Eine weitere innere Hilfe, um uns in unser Schidk-
sal zu fiigen, finden wir Menschen in der Besinnung auf eine hohere

Madht oder hohere Midhte, die iiber Leben und Tod stehen und in
deren Wesen oder Willen, Weisheit oder Giite unser Schicksal be-



74 E.H. v. TSCHARNER

stimmt sei. Diese hoheren Michte konnen wir uns als ,natiirlich” vor-
stellen, die meisten Mensdhen aber, zu allen Zeiten und iberall, stellen
sie sich als ,iibernatiirliche” Wesen, als Gott, als Gotter oder Geister
vor. Viele Religionen verkniipfen den Glauben an das Weiterleben
einer mensdhlichen Seele noch enger mit ihren Gottesvorstellungen. So
geht nach der dhristlichen Lehre die Seele des Menschen nach seinem
Tode zu Gott ein und wird der Ewigkeit Gottes teilhaftig, und des-
halb preist sie den Tod sogar als die eigentliche Geburt, als Geburt
zum ewigen, wahren, seligen Leben.

Audh diese uns Abendlindern allgemein vertrauten Anschauungen
diirfen wir keineswegs bei den Menschen anderer Kulturen von vorn-
herein annehmen. Allerdings werden wir gerade bei den groflen tao-
istischen Weisen Anschauungen kennen lernen, die trotz allen Un-
terschieden verwandter Art sind. Denken wir aber z. B. an die buddhisti-
sche Lehre, die urspriingliche Lehre des Buddha, die in dieser Hinsicht
auf der duflersten Gegenseite steht: der Buddhismus setzt den allge-
mein indischen, aber ebensowenig allgemein mensdlichen Glauben an
eine Seelenwanderung, einen ewigen Kreislauf von Geburten und
Toden, voraus, und um nun die stets erneute Not und Furdt des
Todes, der stets wiederholten Tode, zu iiberwinden, hat er einen
Heilsweg gesucht und gewiesen, der zum Nie-Wieder-Geboren-Wer-

den fiihrt.

Diese einleitenden Feststellungen und Betrachtungen diirften ge-
niigen, um unser Verstindnis fiir die Anschauungen der Chinesen
tiber Leben und Tod zugiinglicher zu machen.

*

Die ritualistisch-archaische Weltanschauung, die Konfuzius sanktio-
nieren, aber zugleich ,,modernisieren” sollte, und die so zur konfu-
zianischen Tradition geworden ist, konnen wir heute in ihren Grund-



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 75

ziigen schon aus den ersten zuverlissigen Zeugnissen der chinesischen
Gesdhichte, die uns ins 13./14. Jahrhundert v. Chr. zuriidkfiihren, ab-
lesen. Diese Zeugnisse, vor allem Knodeninsdiriften, bekunden, daf3
die Herrscher jener Zeit durch Orakel und Opfer mit ihren Ahnen —
wie mit dem 7Ti oder Shang Ti, dem gottlichen ,oberen Herrn”, der
urspriinglich wohl selbst ein hochster Ahn gewesen war, und mit ge-
wissen gottlichen Naturmichten — verkehrten und von ihnen Rat und
Hilfe erwarteten. So finden wir auch bei den Chinesen, und zwar
schon in der iltesten geschichtlich erfafSbaren Zeit, den Glauben, daf3
die Menschen nach dem Tode als irgendwie geistige Wesen oder
Krifte weiterleben, ja sogar die Fihigkeit haben, am Schidsal ihrer
lebenden Nachkommen teilzunehmen und dieses zu bestimmen, zu
lenken. Nach den iltesten Zeugnissen kénnen wir aber diesen Glauben
nur fiir den hédhsten, ,ungewshnlichen”, als irgendwie ,iibernatiirlich”
angeschauten Menschen, den Herrscher und seine Angehérigen, also
fir das Herrscherhaus, die Familie, die Sippe des Herrschers, sicher
feststellen. In der frithklassischen Zeit des dhinesischen Feudalreidhes,
die rund im 10. Jahrhundert v. Chr. beginnt und aus den klassischen
Biichern der ,Urkunden”, der ,Lieder”, und der ,Riten” zu erschlieffen
ist, erscheint dann dieser Glaube, und die damit verbundene Einrich-
tung des Ahnenkultes, auf die ganze Herrensdhicht ausgedehnt und
zwar in feudal-hierarchischer Abstufung. Erst mit dem Ausgang des
klassischen Altertums, um das 3. Jahrhundert v. Chr., als die alte ge-
sellschaftliche Trennung in Herren und Horige verschwand, wurde
der fiir China so bezeichnende Ahnenkult eine allgemeine Einrichtung
und erhielten auch die gewohnlichen chinesischen Menschen das religiose
Recht, Ahnengeister zu haben und selbst Ahnengeister zu werden.
Ahnengeister zu haben und selbst zu werden, war tatsidhlich ein
religioses Redht, das vom Herrscher, vom Priester-Kénig oder -Kaiser,
vom ,Sohn des Himmels”, also gewissermafien vom Himmel iiber sei-
nen Vertreter verlichen wurde. Das zeigt sich besonders deutlich in
einer, wir konnten sagen, Geister- oder Seelenordnung des dhinesi-



76 E.H. v. TSCHARNER

schen Feudalreichs, die der feudalen Rangordnung entsprach ®). Nach
dieser Geister- oder Seelenordnung konnten die Angehérigen der
untersten Patrizierstufe ein oder zwei Generationen lang als Geister
weiterleben, d. h. bis ein Sohn oder Enkel starb und ihre ,Seelen-
tafeln”*) in der Ahnenhalle einer Seelentafel dieses Sohns oder Enkels
Platz machen mufite; die Angehorigen der hoheren Adelsringe bis
hinauf zum Reichsherrscher genossen, hierarchisch abgestuft, dieses
Recht wihrend drei bis siecben Generationen. Die ersten Ahnen der
Herrscher dagegen, d. h. die mythischen Kaiser und Kultursdhopfer,
die die Herrscher als ihre ersten Ahnen und als Griinder ihrer er-
lauchten Sippen ansahen, konnten ewig Geister sein und wurden als
Gottheiten verehrt.

Das dhinesische Wort, wofiir wir gezwungenermafien unsere Worter
,Geist”, ,Seele” oder auch ,Manen” brauchen, lautet shen und be-
deutet vor allem geistige, wunderbare Kraft, dann auch géttliche Kraft
und sdhlieBlich geistiges, gottliches Wesen. Die Vorstellungen von den
shen der ersten fiirstlichen Ahnen, die unbegrenzt weiterlebten, kom-
men vielleicht unseren Vorstellungen von unsterblichen, wesenhaften

) Vgl. hiezu und zum folgenden M. Granet, La religion des Chinois, Paris 1922,
S. 77 f., Rich. Wilhelm, Li Gi — Das Budh der Sitte, Jena, 1930, S. 172 (Ta Tai Li-
ki, Kap. Li san pen) und S. 259 ff. (Siao Tai Li-ki, Kap. Tsi-fa), S. Couvreur, Li
Ki, 2. Aufl. Hokienfu 1913, Bd. 2, Kap. 20, Abs. 4 und 5, und S. Couvreur, Dic-
tionnaire classique de la langue chinoise, Wort miao, ,Ahnenhalle”. Granet nennt
als hochste Dauer des ,Geisterlebens”, von den Griinder-Ahnen abgesehen, nur
vier Generationen, fusst also wohl auf einer abweichenden Ueberlieferung, wofiir
er leider die chinesischen Quellen nicht angibt; die Sieben-Generationen-Hierar-
chie scheint allgemeiner anerkannt und befolgt worden zu sein. Hier sei audch be-
merkt, dass die Arbeit von M. Granet: La vie ef la mort, Croyances et doctrines
de l'antiquité chinoise, im Annuaire 1920—1921, Ecole Pratique des Hautes Etudes,
Sections des Sciences religieuses, Paris 1920, unsere Frage vorwiegend nach alten
zahlenphilosophisdh-anthropologischen Theorien der Chinesen behandelt und eth-
nologisch zu ergriinden versudht und in meiner Darstellung keine Verwertung ge-
funden hat.

) shen-wei, ,Geist-Sitz”, oder shen-p’ai, ,Geist-Insdhrifttafel”: Holztifelchen
mit dem eingeschnitzten Namen bzw, Titel des Toten, dessen ,,Geist” sich, zumin-
dest wihrend der Kulthandlungen, in diesem Tifelcdhen aufhalten soll.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 77

Seelen nahe, aber bestimmt nicht die von den shen der iibrigen dhi-
nesischen Sterblichen. Wenn diese ihr Geisterleben der Geisterordnung
gemifl zu Ende gelebt haben, so werden sie zu Kuei, das heifit, im
Gegensatz zum shen, das wir hier als ,Geistseele” bezeichnen kénnten,
zu ,Stoff-” oder ,Frdenseelen” ®). Im Altertum, als nur die Patrizier
zu shen werden konnten, wurden die gewohnlichen chinesischen Men-
schen von vornherein nur zu Kuei und konnten bestenfalls eine Zeit
lang als solche herumspuken. Nachher vermengten sie sich mit der
Masse der Kuei und gingen in ihr auf, in der Erde, in der die Kérper
aufgingen, als stofflich-seelische Lebenskrifte. Das war aber auch das
Sdhicksal der Geister, die eine Zeit lang shen gewesen waren.

Die Zweiheit in der Vorstellung von den Seelen entspricht der
allgemeinen uralten Zweiheits-Vorstellung in der dinesischen Welt-
und Naturanschauung, die wohl am friihesten in Himmel und Erde
verkérpert und dann allgemeiner vom Yang und vom Yin, von den
Prinzipien des Schopferischen und des Empfangenden, Aktiven und
Passiven, Miannlichen und Weiblichen u.s. w., vertreten wurde. Wir
haben hier eine wesentliche, tiefgriindende Anschauung von der Po-
laritit oder Komplementaritit allen Daseins und Geschehens, wonadch
sich die jeweiligen zwei Glieder eines Polaritits-Paares sich ergiinzend —
komplementir — und sich gegenseitig bedingend zueinander verhalten,
und nidht fir sich allein dasein und wirken kénnen — so bedingt fiir
den Chinesen z. B. der Himmel die Erde und umgekehrt, und der Him-
mel ohne die Erde wire fiir ihn undenkbar. Es ist unzutreffend, zum
mindesten irrefithrend, wenn wir von einem Dualismus im chinesischen
Denken sprechen, oder dann miifiten wir ihn als einen verbindenden
Dualismus kennzeichnen im Gegensatz zum unseren, dem eigentlichen
Dualismus, der trennt.

%) Li-ki, Kap. Tsi-fa und Tsi-i: Wilhelm, a. a. O., S. 259 ff. und 266 f., und
Couvreur, a. a. O., Kap. 20, Abs. 5, und Kap. 21, art. Il. Vgl. auch M. Granet, a. a.
0., S.77, und La pensée dhinoise, Paris 1934, S. 397 ff.



78 E. H. v. TSCHARNER

Die hier kurz umrissene, sehr bedeutsame Anschauung von einer
allgemeinen Komplementaritiit ist ein wichtiger Ausgangspunkt fiir die
Lehren der taoistischen Weisen, doch haben wir vorerst im Zusammen-
hang mit ihr die alten, in der allgemeinen Weltanschauung des chi-
nesischen Volks nodh heute giiltigen Vorstellungen von den ,Seelen”
weiter zu betrachten. Es entspricht also der Ansdhauung von einer
allgemeinen Komplementaritiit, daf} die alten Chinesen zwei ,Seelen” —
eine ,Geist-" und eine ,Stoffseele” — annahmen, die das Schidksal des
Menschen nach seinem Tode auf verschiedene Weise weiterfiihrten.
Noch mehr entspricht dieser Anschauung die mensdhheitsgesdhichtlich
jiingere Annahme von zwei ,Seelen” im lebenden Menschen, aus
denen jene hervorgehen ®). Driidken wir uns etwas genauer aus: an-
statt ,zwei Seelen” ist es besser, ,zwei Arten Seelisches, Psydhisches”
zu sagen: einerseits das hun, das ,Haudhseelische”, andererseits das
p’o, das wir vielleicht am besten als das ,Blutseelische” bezeichnen.
Die ,Haudhseele” erhilt der Mensch nach seiner Geburt, wenn seine
Stimme, die Stimme des Neugeborenen, zu schreien beginnt und die
Stimme des Vaters ihm einen Namen gibt; so bekundet sich die ,Hauch-
seele”, die aus dem ,Lebenshauch”, dem k’i, wieder genauer ausge-
driickt, aus verschiedenen K’i oder ,Lebenshauchen” entstanden ist,
wobei wir die Lebenshaudhe notdiirftig als ,aetherische Einfliisse” der
ganzen, kosmischen, Natur erkliren kénnen. Die ,Blutseele” stammt
aus den stofflichen Lebenskriften, genauer: den feinsten Keimen, den
tsing, und bildet sich gleich nach der Empfingnis im Embryo, im und
aus dem Mutterschofl und aus der Lebenskraft spendenden Kraft der
Erde, die die Mutter zu sich nimmt.

Diese Anschauungen, wie unwissenschaftlich sie auch in manchen
Ziigen erscheinen, enthalten eine tiefe Weisheit. Wir haben gesehen,
daf} nach diesen Anschauungen selbst die Seele des Chinesen, mit nur

%) Vgl. die Darlegungen von M. Granet, La pensée chinoise, S. 399 fi., denen
ich hier im wesentlichen folge.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 79

wenigen Ausnahmen, zur Frde zuriidkkehrt, und zwar als ,Stoffseele”,
als Trdgerin von Lebenskriften, die sie aus dem Stoff der Frde und
ihren Lebenskriften empfangen hatte. Die Chinesen, grofitenteils Bau-
ern, begraben ihre Toten in einem eigenen Stiidk Erde, einem Stiidk
Erde ihrer Familie, und jede dinesische Familie hat, selbst wenn sie
nicht oder nicht mehr Adkerbau treibt, ein eigenes Stiik Erde. Dieses
gehort ,mit zur Familie’, zur ,Familiensubstanz”, und mit ihm die
Toten, die es birgt, und deren ,Stoffseelen”. Die Kérper und die
Seelen und ihre Lebenskrifte verwandeln sich in der Frde, niihren
und beleben diese, und die Frde nihrt und belebt wiederum die le-
benden Glieder der Familie, der ,Familiensubstanz” — und je mehr
Grundbesitz eine Familie hat, desto stirker und dauerhafter werden
auch die iiberlebenden Seelen ihrer Glieder, am stirksten und dau-
erhaftesten also die der Reichsherrscher. Es scheint, die Chinesen haben
sich manchmal auch vorgestellt, dafl sich die in die Erde zuriidkge-
kehrten ,Stoffseelen” sozusagen unverwandelt in die Angehérigen
spiterer Geschledhter neu einverleiben, reinkarnieren. Jedenfalls stellen
sie sich einen steten Kreislauf innerhalb der Familiensubstanz vor, der
mehr oder weniger mit einer tiefgreifenden Wandlung der stofflich-
vitalen Bestandteile verbunden ist, bei dem aber die Familiensubstanz
erhalten bleibt. Die Familiensubstanz zu erhalten, sie nicht zu ver-
mindern, sondern eher zunehmen zu lassen, ist das gattungsinstinkt-
miiflige Streben jedes Chinesen. Dank diesem Gattungs-, diesem Fa-
milieninstinkt lebt der Chinese viel mehr der Familie als wir und stirbt
er auch der Familie. Wie er aber so auch weniger individualistisch
lebt und denkt als wir, so fillt ihm das Sterben auch weniger schwer
als uns. Dieser naturhafte Familiensinn ist noch heute sehr stark in
China "), und da sich die chinesische Volks- und Staatsgemeinschaft —

nicht, wie bei uns, auf das, von der Natur und der Familie sich immer

™) Vgl. Zeugnisse moderner Chinesen wie z. B. Lin Tsiu-sen, Familienleben in
China, 5. Aufl. Erlenbach-Ziirich 1943, S. 31.



80 E.H. v. TSCHARNER

mehr ablésende Individuum, sondern — auf den natiirlichen Familien-
verband aufbaut, so haben wir schon hier eine Gewihr fiir die Wei-
terdauer des chinesischen Volkes.

Diese allgemeinen Anschauungen iiber Leben und Tod im Zusam-
menhang mit der Familie, die wir hier kurz umrissen haben und die
damit verbundenen kultischen Briudhe hat also Konfuzius, den die
Chinesen als den geistigen Vater ihres nadhklassischen zweitausend-
jihrigen Reichs ansehen, in den klassischen Biichern sanktioniert und
durch seine eigene Lehre ,modernisiert’. Konfuzius lebte in einer
Zeit — rund um 500 v. Chr. —, da die archaisch-ritualistische Gesellschafts-
und Staatsordnung, die weitgehend auf dem Glauben an mannigfache
magische Kriifte und Wirkungen griindete, ihre urspriingliche Madht
verloren hatte und ein entfesselter Feudalismus, Niedertracht und Ge-
waltsamkeit das Reich in immer grofiere Wirren und Néte rissen. Kon-
fuzius betrachtete es als seine Sendung, diesem Uebel abzuhelfen, eine
Sendung, die ihm vom Himmel, der hédhsten, bei ihm nur leicht per-
sonlich gottlih vorgestellten Naturmadht, aufgetragen sei. Dem Uebel
seiner Zeit wollte er von innen her abhelfen, durch die Begriindung
und Verbreitung einer vernunftmifligen Moral und eines entsprechen-
den Verantwortungssinns. Das war, fiir seine Zeit, eine geistige Mo-
dernisierung und Revolutionierung, die sich allerdings keineswegs sofort
in groflerem Maf} auswirkte. Die revolutionédre Tat des Konfuzius war
aber, wie die Luthers, zugleich reaktionirer Art: er wollte die alt-
iiberlieferten Anschauungen und Lehren erneuern, ja, wie er glaubte,
in ihrem urspriinglichen Sinn gereinigt zur Geltung bringen.

Konfuzius war so eingenommen von seiner Sendung, so eifrig be-
mitht um die ,praktische” Besserung der Menschenwelt, der Welt, die
die Mensdhen in ihrem Leben geschaffen haben und immer weiter
schaffen, daf} er sich nur selten und belanglos — soweit die zuverlissigen
Zeugnisse uns dariiber unterrichten ®) — zu der Frage iiber Leben und

8) Als zuverlassige Zeugnisse der Aeusserungen des Konfuzius betradatet die
Wissenschaft im allgemeinen nur die Lun-yii, ,Gespriche”; Uebersetzungen von



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 81

Tod und zu &hnlichen Fragen geduflert hat. Bezeichnend dafiir sind
die bekannten ungehaltenen Ausspriiche, die er einem Scdhiiler zur
Antwort gab, als dieser ihn zuerst iiber den Geisterdienst und dann
iiber den Tod fragte ?): ,Wir konnen noch nicht den Menschen die-
»nen; wie sollten wir den Geistern der Abgeschiedenen dienen kon-
nen? ... Wir kennen noch nicht das Leben; wie sollten wir den Tod
kennen?” Ein anderes Mal erklirt Konfuzius, Leben und Tod seien
vom Himmel bestimmt, wie Reichtum und gesellschaftliche Stellung
und das Schicksal iiberhaupt. Trotzdem klagt er verzweifelt iiber den
Tod wertvoller Schiiler, deren Hilfe ihm bei seiner Sendung verloren
gehe, wihrend er andererseits ofter lehrt, die Menschen sollten eher
ihr Leben als ibre Tugenden preisgeben ).

Den grofiten Beitrag zu den Ansdhauungen iiber Leben und Tod
hat Konfuzius mittelbar gegeben: Konfuzius hat es verstanden, der
kindlichen Pietit als der natiirlichsten und urspriinglichsten Tugend
Anerkennung zu verschaffen und so den natiirlichen Familiensinn und
die natiirlichen Familienbande mitsamt dem Ahnenkult moralisch zu
verinnerlichen und zu stiitzen. Und die kindliche Pietit, die sich auch
auf die toten Vorfahren ausdehnt, ist tatsichlich zu der dhinesischen
Nationaltugend geworden.

Die furchtbaren, dufleren und inneren Uebelstinde, die Ersdhiitte-
rungen und Umwiilzungen haben andere Menschen seiner Zeit und
Ricdhard Wilhelm: Kung-futse, Gespridhe, Jena 1910 (mehrere Neuauflagen), M. G.
Pauthier: Confucius et Mencius. Les Quatre Livres . . ., Paris 1862 (Neudrudk in den
Classiques Garnier, o. D., unter dem Titel Doctrine de Confucius ou ... ), S. Couv-

reur: Seu chou — Les Quatre Livres, Hokienfu, 1895 (2 Neuauflagen), James Legge:

- The Chinese Classics, Bd.1, Hongkong 1861, 2. Aufl. Oxford 1893 (Neudrud Shang-
hai 1930 unter dem Titel The Four Books) u. a.

9 Lun-yii, XI, 11. Alle in dieser Darstellung verwendeten Zitate aus der dhi-
nesischen Literatur sind eigene Uebersetzungen der chinesischen Texte, unter Be-
riiksichtigung dhinesischer Kommentare; sie weichen audh in der Auffassung von
anderen Uebersetzungen mandmal ab.

1) Fiir die hier angedeuteten und fiir andere Aeusserungen des Konfuzius

tber l.eben und Tod s. ,Krankheit und Tod” im Sachregister, das R. Wilhelm
seiner Uebersetzung von der 2. Auflage an beigegeben hat.



82 E.H. v. TSCHARNER

der darauf folgenden zwei Jahrhunderte zu radikaleren Revolutioniren
gemadht als Konfuzius. Radikaler im Sinne eines fiir China und jene
Zeit bemerkenswerten Individualismus, der sich in einen entschiedenen
Gegensatz zu der iiberkommenen Staats- und Gesellschafts-, ja Fa-
milienordnung und zu der vorherrschenden Welt- und Lebensanschau-
ung, wie gerade die Anschauung iiber die ,Seelen” oder ,Geister”, stellte.
Zu diesen individualistischen Revolutioniren gehoren die Taoisten,
noch ausgesprochener Yang Chu und seine Schule, die auf jene zer-
riittete Zeit eine recht grofle, aber auf die spitere Zeit keine merk-
liche Wirkung mehr ausiibte. Yang Chu ist von den konfuzianischen
Chinesen, wie bei uns lange der Grieche Epikur, als blofler He-
doniker verschrieen worden *). Wohl mit Unrecht. Yang Chu scheint
es einfach vorgezogen zu haben, sein eigenes Leben zu leben und
vielleicht auch nur bescheiden zu geniefien, anstatt fiir eitle Ehren und
aus eitlen Verpflichtungen den madhtgierigen, skrupellosen Fiirsten
seiner Zeit zu dienen — beim ,normalen” Chinesen, gerade auch beim
konfuzianischen, galt ja immer, noch mehr als bei uns, wenigstens in
der Schweiz, ein staatliches Amt als die hochste Ehre. Die Auffassung
des Lebens — und des Todes —, wie wir sie bei Yang Chu finden, ist
in einer Abhandlung, die aus Yang Chu’s niherem Anhingerkreis
stammen diirfte, schén zusammengefaf8t *): ,Ein volles Leben ist das
Hodste, ein gemindertes Leben das Nidste, der Tod das Folgende
und ein bezwiingtes Leben das Unterste”.

Aehnlich dachten die groflen taoistischen Weisen: Lao-tse, Chuang-
tse und Lie-tse, deren wesentliche Anschauungen und Lehren aber die
Frage iiber Leben und Tod nodh viel tiefer anfassen, beleuchten und

1) Vor allem auf Grund der Polemik, die Meng-tse (Mencius) in seinen Sdhrif-
ten gegen Yang Chu fihrte, aber audh auf Grund des Budes VII des Lie-ise,
das Yang Chu zugesdirieben wurde, dessen Edhtheit jedoch die Wissenschaft, auch
in China, immer stdarker bezweifelt.

12) Lii-shi Ch'un-ts’iu, Kap. 2. Vgl. Fung Yu-lan, A Hisfory of Chinese Philoso-
phy, tbs. v. Derk Bodde, Peking, 1937, S. 139, und Richard Wilhelm, Friihling und
Herbst des Lii Bu We, Jena 1928, S. 18.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 83

beantworten sollten. Chuang-tse veranschaulidht die fir die Schule
Yang Chu’s bezeichnende Auffassung durch sein Gleichnis von der
»gottlichen” Schildkréte '*). Als Chuang-tse von einem miichtigen Fiir-
sten ein hohes Amt angeboten wird, erinnert er dessen Abgesandte
an die ,gottliche” Schildkrote, die shon seit dreitausend Jahren tot
sei und in der fiirstlichen Tempelhalle aufbewahrt werde, und fragt
sie, ob die Schildkrote, anstatt so hoch geehrt, aber tot zu sein, wohl
nicht lieber leben und ihren Schwanz im Schlamme herumziehen wiirde.
Die Abgesandten geben dies zu, worauf Chuang-tse sie weg schidkt
mit den Worten: ,Aud ich will lieber meinen Schwanz im Schlamme
herumziehen!”

Diese Haltung der taoistischen Weisen entspricht ihrem oft ausge-
driiditen und veranschaulichten Ideal, ,seine Himmel-Jahre zu Ende
zu leben”. Das Wort ,Himmel” bedeutet bei den alten Taoisten, wenn
es nicht in der Verbindung ,Himmel und Erde” auftritt, schlechthin
Natur, Natur-Bestimmung, natiirlich, und ,,Himmel-Jahre” die uns von
der Natur bestimmten Jahre. Lieber, nach den iiblichen mensdhlichen
Maflstiben, unbrauchbar sein wie ein knorriger Baum oder ein Kriippel,
als das von der Natur uns zugeteilte Leben dadurdh verkiirzen zu
lassen, daf wir im eitlen Werk der Menschen, ihrer Kultur- und Staats-
maschinerie, ge- und verbraucht werden *).

18) Chuang-tse, Buch XVIIL Zu vergleichende Uebersetzungen: Richard Wilhelm,
Dschuang Dsi, Das wahre Buch vom siidlichen Bliitenland, Jena 1912 (mehrere Neu-
auflagen), Kap. 10; Léon Wieger, Taoisme, Bd. 2, Les péres du systéme taoiste, Lao-
tzeu, Lie-tzeu, Tchoang-tzeu, Hienhien 1913, Kap. E (nofa bene: was ich mit Wil-
helm und Legge ,Buch” nenne, nennt Wieger ,chapitre”); James Legge, The Texis
of Tdoism, The Sacred Books of the Fast, hsg. v. F. Max Miiller, Bd. 39 und 40,
Oxford 1891, Kap. 11; Arthur Waley, Three Ways of Thought in Ancient China
(Auswahl aus Chuang-tse, Meng-tse und den ,Realists”), London 1939, S. 85 f.
Die im Allgemeinen sehr gescitzte Uebersetzung von H. A. Giles, Chuang Tzu,
Mystic, Moralist and Social Reformer, London 1889, 2. Aufl. Shanghai 1926, hat
mir nicht zur Verfligung gestanden.

%) Siehe vor allem die vier Gleichnisse in Chuang-fse, Bud 1V, Wilhelm, Kap.
4—7; Wieger, Kap. D—G; Legge, Kap. 6—S8.



84 E. H. v. TSCHARNER

Wir kénnten die Haltung der Taoisten gegeniiber dem Leben und
der Menschenwelt eine ,epikuriische” nennen. Dazu nehmen aber die
grofien taoistischen Weisen dem Tod gegeniiber eine Haltung ein, die
an die tiberlegene stoische Haltung erinnert. Diese Haltungen griin-
den auf einer tiefsten Welt- und Natur-Anschauung, ja -Durdhschau-
ung, die ihrerseits manches mit der epikurdischen und der stoischen
Naturlehre gemeinsam hat, noch mehr jedoch mit der Naturlehre Geethes.
Die taoistische Natur- und Weltlehre und die daraus sich ergebende
Ethik hat Lao-tse in seinen zeitlosen Kernspriichen verdichtet und
haben Chuang-tse und Lie-tse weiter ausgefiihrt und in oft dichte-
rischen, eindriidklichen Gleichnissen veransdchaulicht.

Audh die groflen taoistischen Weisen werden wir besser verstehen,
wenn wir von ihrem Erlebnis der ungeheuren dufleren und inneren
Ersdiitterung ihrer Zeit ausgehen. Diese Ersdhiitterung fiihrte sie ei-
nerseits zur Finsicht, daf} in der Welt, die wir als Menschen erfahren,
ganz besonders in der Kulturwelt, die wir als Mensdhen dazu nod
selber schaffen und scheinbar bestimmen, alles relativ und abhingig,
verinderlich und unbestindig ist, namentlidh audh die staatlichen und
gesellschaftlichen, moralischen und kultischen Einrichtungen und Re-
geln, womit die Staatsménner und staatsmédnnischen Denker, wie die
Konfuzianer, eine bleibende — chinesische — Ordnung der Menschen-
welt sichern wollten. Jene Ersdhiitterung fiihrte sie andrerseits zur Be-
sinnung auf ein Letztes, Tiefstes und Eines, das tiber aller Relativitiit
und Gegensiitzlichkeit, selbst iiber jenen rein komplementiiren Gegen-
sitzen Yang und Yin, Himmel und Erde, ist, das, selbst unwandel-
bar und unabhingig, alle Wandlung und Abhingigkeit bewirkt, das,
selbst ohne begrenztes Dasein, alles begrenzte Dasein aus sich her-
vorbringt, und zur Besinnung auf das Verhiltnis des Menschen und
seines Lebens zu diesem Letzten, Tiefsten und Einen. Dieses nannten
sie das Tao, den ,Weg”, den ,bestindigen Weg”, den die Natur im
tiefsten und umfassendsten Sinne, die Welt-Natur in letzter Eigenge-
setzlichkeit aus sich selbst wirkend ewig geht und der audh diese tiefste



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 85

Natur selber bezeichnet — natura naturans diirften wir mit Spinoza
sagen und diese gleichsetzen mit der Substanz, dem stindigen Grund
allen Daseins und Geschehens, und mit Gott, wenn wir Gott monistisch,
geistig und materiell zugleich, und unpersénlich, naturalistisch auffassen
kénnen.

Die gewaltige Tiefe und Weite der Einsicht in die Welt-Natur, die
die groflen taoistischen Weisen erlangt haben, zeigt besonders anschau-
lich ein dichterisch gestaltetes, mythologisch-allegorisches Gespriich zwi-
schen einem Gott des Gelben Flusses und einem Gott des Nord-Meers,
das uns Chuang-tse hinterlassen hat **). Der Gott des Nord-Meers,
der fiir das Nord-Meer spricht, es verkérpert, erklirt dem Gott des
Gelben Flusses, wieviel grofler und bestindiger als die Fliisse die
Meere seien. ,Dennoch habe ich aus mir — dem Nord-Meer — nie viel
gemadcht. Ich vergleiche meine Gestalt mit Himmel und Frde — mit dem
Weltganzen — . . . Zwischen Himmel und Erde bin ich wie ein kleiner
Stein oder ein kleiner Baum auf einem grofilen Berge . . Ich sdhiitze,
dafl die vier Meere zwischen Himmel und Erde nicht einmal einem
Steinloch in einem grofien Sumpfe gleichkommen ... Um die Zahl
‘der Wesen zu bezeichnen, sagen wir zehntausend, und die Menschen
bilden davon nur eines ... Wenn wir sie also mit den zehntausend
Wesen vergleichen, kommen sie nicht der Spitze eines Hiirchens am

Leib eines Pferdes gleich!”

Wie kann bei dieser iiberwiltigenden Einsicht in die Weltverhilt-
nisse der Mensdh — der Einzelmensch — sich selbst, sein Leben und seine
eigene Welt noch so wichtig nehmen? Der Mensch und sein Leben,
und so auch sein Tod, sind eines der unzihligen und winzigen Ereig-
nisse in den steten Wandlungen, die ohne Anfang und Ende in der
unermefllihen Weltnatur vor sich gehen, und die das ewige, selbst
unwandelbare Tao mit seinen komplementiren Urkriften Himmel und
Frde oder Yang und Yin unablissig aus sich selbst bewirkt, und das

¥) Buch XVII, Wilhelm, Kap. 1; Wieger, Kap. A; Legge, Kap. 1.



86 E.H. v. TSCHARNER

Leben des Menschen zwischen Geburt und Tod ist nur eine ganz kurze
Stredke im Laufe dieser Wandlungen — Gedanken, die Chuang-tse in
das prachtvolle Bild gefafit hat !¢):

,Das Leben des Mensdhen zwischen Himmel und Erde ist wie
der Sprung eines weiflen Fiillens durdh eine Schlucht: im Augen-
blidk ist es vorbei. Wie ausgesdhiittet und plétzlich kommt jeder
heraus, folgsam und ruhig geht jeder hinein. Eine Wandlung, und
er wird geboren; wieder eine Wandlung, und er stirbt.”

Die zwei grofien Wandlungen, die den Anfang und das Ende des
Mensdenlebens bedingen, zeigt niher die Erzihlung vom Tode der
Gattin des Chuang-tse, eine Frzidhlung, in der Groteske und stoi-
sche Geistesgréfle seltsam padkend zusammenklingen !7):

»,Als die Gattin des Chuang-tse starb, kam Huei-tse, um ihm
seine Mittrauer zu bekunden. Chuang-tse kauerte da, mit gespreiz-
ten Knien, trommelte auf einer Schiissel und sang.

Huei-tse sagte: ,Mit einem Menschen zusammen wohnen, Kin-
der aufzichen und alt werden und, wenn er stirbt, nicht klagen,
ist doch genug. Dazu nod auf einer Sdiissel trommeln und sin-
gen, geht das nicht zu weit?’

Chuang-tse sagte: ,Es ist nicht so. Zuerst, als sie gestorben war,
wie hitte ich allein es vermodht, nicht ersdhiittert zu sein? Dann
dachte ich nach iiber ihren Ursprung: sie wurzelte ja im Nidt-
Leben-Haben; nicht nur im Nicht-Leben-Haben, sondern sie wur-
zelte im Nicht-Gestalt-Haben; nicht nur im Nicht-Gestalt-Haben,
sondern sie wurzelte im Nicht-Haudh-Haben. Sie war vermischt
gewesen unter das Dunkle und Wirre. Dort gab es eine Wand-
lung, und es war Haudh da; im Hauch gab es eine Wandlung,
und es war Gestalt da; in der Gestalt gab es eine Wandlung, und

19) Buch XXII, Wilhelm, Kap. 4; Wieger, Kap. E; Legge, Kap. 5.

17) Buch XVIII, Wilhelm, Kap. 2; Wieger, Kap. B; Legge, Kap. 2 (von A. Waley
tibersetzt in der Einleitung zu seiner Lao-tse-Uebersetzung The Way and its Power,
London 1934, S. 53 f£.).



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 87

es war Leben da. Nun hat es wiederum eine Wandlung gegeben,
und es ging zum Tod. Das ist wie der Lauf der vier Zeiten
Friihling und Herbst, Winter und Sommer. Wenn jetzt der Mensch
im Groflen Raume liegt und sich ausruht und ich ihm heulend folgen
und um ihn klagen wollte, so wiirde ich mich zeigen, als verstinde
ich nichts von der Bestimmung. Darum habe ich es gelassen!’”

Diese Frzihlung stellt weniger die Wandlung dar, die wir im Tode
durchmadhen, als die Wandlung, die Kette von Wandlungen, die zur
Geburt, zum Leben fiihren. Diese Kette von Wandlungen beginnt im
»Dunklen und Wirren”, wie ich die chinesischen Ausdriidke méglichst
wortlich wiederzugeben versucht habe. Diese und @hnliche Ausdriidke
der groflen taoistischen Weisen umsdireiben die unbesdhreibbare Ur-
materie, aus der alle Wesen in unendlichen Wandlungen hervorgehen,
eine eigenschaftslose Grenzvorstellung wie das Tao, die sicher eben-
falls als geistig und stofflich zugleich aufzufassen ist.

Die Wandlung nun, die Wandlungen, die im und durch den Tod
vor sich gehen, sdildert Chuang-tse in der &hnlich schaurig-schénen
Gesdhichte von den vier Freunden, die ihre Freundsdaft auf die Ein-
sicht gegriindet haben, dafl Leben und Tod Eines Wesens sind. Die
Betrachtungen, die sie im Sterben anstellen, sind nicht wortlidh, son-
dern weitgehend als phantasievoll-dichterische Bilder zu verstehen %).
So phantasiert einer der Freunde frohgemut im Sterben:

»sAngenommen, es — das, Wesen =’ und , Wandlung-Sdhaffende’,
letzten Endes das Tao — verwandelte meinen linken Arm in ei-
nen Hahn, dann wiirde ich mit ihm zur Nacht die Zeit angeben.
Angenommen, es verwandelte meinen rechten Arm in eine Arm-
brust, dann wiirde ich mit ihr Fulen herunterholen zum Braten.
Angenommen, es verwandelte mein Steiflbein in ein Rad und meine
Geisteskraft in ein Pferd, dann wiirde ich es besteigen . ..’

8) Budh VI, Wilhelm, Kap. 3; Wieger, Kap. F; Legge, Kap. 9 und 10; Waley,
S. 52 f. (nur zweite Hilfte).



88

E. H. v. TSCHARNER

Unerwartet wurde Tse-Lai — ein zweiter der vier Freunde —
krank, und réochelnd nahte er dem Sterben. Sein Weib und seine
Kinder umgaben ihn und heulten.

Tse-Li kam ihn besuchen und sagte: ,Pst, tretet zuriidk! Storet
nicht die Wandlung!’ Er lehnte sich an die Tiire und redete zu
ihm: ,Wie gewaltig ist das Wandlung-Schaffende! Was wird es
wiederum aus dir machen? Wozu wird es dich taugen lassen?
Wird es aus dir eine Mauseleber machen? Oder wird es aus dir
ein Kiferbein machen?’

Tse-lai sagte: ,Jm Verhiltnis von Vater und Mutter zum Sohn
braudhen diese nur zu befehlen, so geht er nach Osten oder Westen,
Siiden oder Norden. Das Verhiltnis von Yang und Yin zum
Mensdhen ist nicht nur wie das zu Vater und Mutter. Wenn jene
mein Sterben nahe bringen und ich nicht gehorchen wollte, dann
wire ich widerspenstig. Wie konnte ich sie dafiir anklagen? Die
Natur hilt uns durch den Korper, miiht uns ab durch das Leben,
gibt uns Mufle im Alter und sdhenkt uns Ruhe im Tod. Darum
wird das, was mein Leben gut gemacht hat, meinen Tod glei-
cherweise gut machen. Wenn bei einem grofien Giefler, der das
Metall schmelzt, das Metall aufspringe und sagte: ,Jcdh mufl un-
bedingt ein Konigsschwert **) werden!’, so wiirde der grofie Giefler
es sicher als untaugliches Metall ansehen. Und wenn wir uns nun
in unserer Menschengestalt auflehnten und sagten: ,Ein Mensdh,
ein Mensch wiinsche ich zu werden!’, so wiirde uns das Wand-
lung-Schaffende fiir untauglich halten. Sehen wir aber einmal
Himmel und Frde als den groflen Schmelzofen und das Wand-
lung-Schaffende als den grofien Giefler an: wohin kénnten wir
kommen, ohne dafl es recht wire? Zufrieden schlafe ich ein, und
ruhig wache ich auf.’”

9) mo-ye, Name des geschichtlich bertthmten Schwertes eines Konigs um 500

v. Chr.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 89

Diesen groflartigen Phantasiebildern liegen einige tiefe, taoistische
Anschauungen zugrunde. Unser Tod ist nichts Absolutes; wenn wir
auch nicht als Geister oder Seelen oder sonstwie ,lche” weiterleben
und keineswegs unbedingt als Menschen wiedergeboren werden, so
existieren wir doch weiter, wie wir vor dem Leben existiert haben, in
anderer Form und anderem Zustand, immer wieder eingetaucht in
die Urmaterie — den ,groflen Schmelzofen”, wie die Urmaterie, die
» Weltsubstanz” hier in einem trefflichen Bilde vorgestellt ist. So wird
der Tod hier audh als Riikkehr angeschaut, ein Gedanke, den wir
bei den groflen taoistischen Weisen oft ausgedriidkt finden, und dem
Lie-tse einige besonders schone Betrachtungen widmet *°):

» Wie gut verstanden die Alten den Tod! Den Mensdlichen
gibt er Ruhe, die Nicht-Mensdhlichen unterwirft er. Der Tod ist
die Riidkkehr unseres innersten Wesens. Die Alten nannten die
toten Menschen heimgekehrte Menschen. Wenn wir sagen, die
Toten seien heimgekehrte Menschen, dann sind die Lebenden
wandernde Menschen. Wer wandert und nicht weifl, wie heim-
kehren, der hat sein Heim verloren. Wenn ein Mensdh sein Heim
verliert, so bezidhtigen ihn seine Mitmenschen des Unredhts. Wenn

die ganze Menschenwelt ihr Heim verliert, so bezidhtigt sie nie-
mand des Unredhts.”

Denselben Gedanken, dafl der Tod eine Riidkkehr sei, finden wir
in einem Gesprich des Konfuzius-Jiingers Tse-kung, also eines Ge-
genspielers der taoistischen Schule,” mit dem hundertjihrigen Lin Lei,

das ebenfalls bei Lie-tse steht ®'); hier erhebt der Greis sogar die
Frage, ob der Tod nicht ein Gliidk sei:

20) Lie-tse, Buch I, R. Wilhelm, Lié Dsi, Das wahre Buch vom quellenden Ur-
grund, Jena 1911 (mehrere Neuauflagen), Kap. 8; Wieger, Kap. K.

) Bud I, Wilhelm, Kap. 6; Wieger, Kap. I. Diese Erzahlung gibt aud Lin
Tsiu-sen im Anhang zu seinem Familienleben in China, S. 29 f. wieder, mit dem
Hinweis, dass sie im ,Familienbuche der Familie Lin” stehe.



90 E.H. v. TSCHARNER

» 1se-kung sagte: ,Fin langes Leben, das mégen die Men-
schen gern; den Tod, den hassen die Menschen. Wie konnt lhr
den Tod als ein Gliidk betrachten?’

Lin Lei sagte: ,Das Sterben verhilt sich zum Leben wie ein
Zuriikkehren zu einem Hingehen. Wie weif also der, weldcher
hier stirbt, ob er nicht dort geboren wird? Ich weifl nur, daf} es
einander nidht gleicht. Wie aber weifl ich wiederum, daf8 mit allen
Mitteln zu leben suchen nicht ein Wahn ist? Und wie weif} ich,
ob heute zu sterben nichts Besseres bringt als das bisherige Leben?’”

Auf diese Frage scheint Chuang-tse in einem wieder recht makabren
Gleidhnis, der Erzihlung vom Totenschiidel, dhnlich, aber bildlich-
dichterischer zu antworten *¥). Chuang-tse begegnete auf einer Reise
einem Totenschiidel, der unbeerdigt am Wegrand lag, und richtete ei-
einen ganzen Schwall von Fragen an ihn, wie er sich dieses ungewohn-
liche Schidksal zugezogen habe. Sdliefllich nahm er den Totenschi-
del als Kopfstiitze, legte sich hin und schlief ein.

,Um Mitternacht erschien ihm der Totenschiidel im Traum und
sagte: ,Wie lhr da geschwatzt habt, glichet lhr einem Erérterungs-
Meister 2*). Alles, wovon lhr geredet, sind Verstrickungen der
lebenden Menschen. Wenn sie tot sind, so haben sie nichts der
Art. Wiinsdhet lhr vom Tot-Sein sprechen zu héren?’

Chuang-tse sagte: ,Es seil’

Der Totenschiidel sagte: ,Bei den Toten gibt es keine Herren
oben, gibt es keine Knechte unten und gibt es auch nicht die
Dienste der vier Jahreszeiten. Miihelos und gelassen machen wir
Himmel und Frde zu Friihling und Herbst. Selbst die Freude
eines Konigs auf dem Throne kann nicht grofier sein.’

Chuang-tse glaubte es nicht und sagte: ,Wenn ich den Vor-
steher der Bestimmung — eine dichterisch-allegorische Gestalt — dazu

) Buch XVIII, Wilhelm, Kap. 4; Wieger, Kap. D; Legge, Kap. 4; Waley, S. 51 f,
2%) Einem der von Chuang-tse bekampften ,Dialektiker” oder ,Sophisten”.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN o1

brichte, Eurem Korper wieder Leben zu geben, Fudh mit Knodhen,
Fleisch und Haut auszustatten und Fudh zuriidkzusdhidken zu
Vater und Mutter, Weib und Kind, zu Freunden und Bekannten
Eures Dorfes, wiirdet lhr dies wiinschen?’

Der Totensdhiidel runzelte tief die Stirn und sagte: , Wie kénnte

ich die Freude eines Konigs auf dem Throne wegwerfen und zu-
riidkkehren zu den Miihsalen unter denen, die Menschen sind?’”

Die Gefiihle und die geistige Haltung gegeniiber Leben und Tod,
die dieses dichterische Gleichnis veranschaulicht, mégen der tatsichlichen
Stimmung und Einstellung mancher Menschen jener qualvollen, wirren
Zeit entsprochen haben. Wenn die taoistischen Weisen sie geteilt haben
sollten, dann haben sie sie aber auch iiberwunden, wenigstens die
groflen unter ihnen. Sie nahmen einen Standort ein oder strebten
einen soldhen an, der sowohl iiber dem Tod als audh iiber dem Leben
und iiber einer besonderen Freude am Leben oder am Tode lag. Sie
wollten ihrem innersten Wesen, ihrer tiefsten Natur gemif} leben, durch
die sie an der tiefsten Natur sdhlechthin, am Tao, und ihrem Lauf
teilhatten, sie wollten ,wahre” — d. h. auch ,edte, urspriingliche” —
Mensdchen sein. Die Vorbilder fiir dieses , Wahre-Mensdhen-Sein” sa-
hen sie oft im hohen Altertum, in dem die Mensden sicher viel ein-
facher und weniger bewufit, weniger vom Denken angekrinkelt, wa-
ren—und in dem merkwiirdigerweise auch die Vertreter entgegenge-
setzter Ideale, vor allem die Konfuzianer, ihre Vorbilder sahen. Ueber
soldhe taoistische Vorbilder schreibt Chuang-tse *):

,Die ,wahren Menschen’ der alten Zeit wufiten nichts von
der Freude zu leben und wufiten nichts vom Abscheu zu sterben.
Sie kamen heraus ohne sich zu freuen, sie gingen hinein ohne
zu widerstreben. Ganz natiirlich gingen sie, ganz natiirlich kamen
sie, und das war alles. Sie vergafien nicht, was ihr Ursprung war;

24) Buch V1, Wilhelm, Kap. 1; Wieger, Kap. B; Legge, Kap. 2.



92 E. H. v. TSCHARNER

sie forschten nicht, wodurch sie enden wiirden. Sie nahmen es
hin und waren zufrieden damit, sie vergaflen es und kehrten zu-
riidk. Das heifit, nicht mit der Bewuftheit das Tao verlassen und
nicht mit dem Mensdlichen dem Natiirlichen nadhelfen wollen.
Das heifit ,wahre Menschen’ sein.”

Diese Betrachtungen enthalten wieder einige sehr wesentliche ta-
oistische Gedanken. Durch unser BewufBtsein, das menschliche Den-
ken, durch die Bindungen und Verirrungen, die wir uns dadurch schaf-
fen, verhindern oder verderben wir unser wahres, natiirliches Wesen.
Das Bewuf}tsein ist durch unser Leben bedingt, und so bleibt unser
gewohnliches Denken im Leben befangen. Den Tod sehen und den-
ken wir als Gegensatz zu unserem Leben, wie wir iiberhaupt gewohn-
lich nur in Gegensiitzen empfinden und denken kénnen: grof8 und
klein, gut und bose, Himmel und Frde, Anfang und Ende — und Ur-
sache und Wirkung. Und unser gewdhnliches Denken zwingt uns, eine
ganze Kette von Ursachen und Wirkungen zuriikzuverfolgen, und
wenn wir meinen, eine letzte Ursache gefunden zu haben, so zwingt es
uns, eine Ursache dieser letzten Ursache zu suchen und immer so weiter.

Wie kénnen wir diesen Zwang unseres Denkens, diese zwangsliu-
fige Kette unserer Gedanken brechen? Auf eine Weise haben die
Mystiker diese Frage beantwortet und gelést. In ihrem Denken, das
ein tiefes Versenken und Schauen ist, erkennen sie eine letzte Ur-
sache, die sie als die Ursache ihrer selbst ansehen, ein Eines und Al-
les — bei den diristlichen Mystikern ist es Gott — ,mit dem sich ihre
geistige oder seelische Person im Denken, namentlich in den Ekstasen,
vereinigt und mit dem sie sich nach dem Tode wirklich zu vereinen hof-
fen. In der mystischen Erfahrung verliert so der Tod, der Gedanke
an den Tod, ganz besonders seinen Stachel, ja kann er zu einem
Gliudksgedanken werden. |

Audh das Tao ist eine letzte Ursache, ein letzter Grund, ein Eines
und Alles, und auch bei den Taoisten finden wir mystische Exrfahrungen,



LEBEN UND. TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 93

Verherrlichungen einer Vereinigung mit dem Tao und selbst eine mys-
tische Schulung, eine Initiation. Trotzdem trennen grofle Unterschiede
ihre Anschauungen von denen unserer Mystiker, vor allem dieser:
die groflen taoistischen Weisen anerkennen kein dauerndes Ich, kein
geistiges oder seelisches Wesen in uns, das unseren Tod iiberlebt.
Und so haben die grofien taoistischen Weisen die Frage, wie wir unser
menschenlebenbedingtes Bewufltsein und Denken durdhbrechen kén-
nen, noch anders, wesentlicher beantwortet, und diese Antwort ist
eng verbunden mit ihrer Antwort auf die Frage iiber Leben und Tod.

Immer wieder nennen die groflen taoistischen Weisen den Tod eine
Riidikehr. Diese Riidkkehr bringt uns zuriide zur ,Urmaterie”, zur
» Weltsubstanz”, aus der wir letzten Endes hervorgegangen sind und
der wir unendlich viel linger als unserer lebenden Person, ja schon
immer angehort haben, aber nicht als bewufite Idhe, in der Gestalt
unserer lebenden Person, sondern in anderer Gestalt, oder anderen
Gestalten, oder gestaltlos, in Bestandteilen, die zu Bestandteilen un-
serer lebenden Person geworden sind. Unser Zustand nach dem Tode
muf} unserem Zustand vor dem Leben dhnlich sein. In diesem Zustand
sind wir, unser innerstes Wesen, also eigentlich ,zuhause”. Und viel-
leicht sind wir darin ,gliidklicher” als im Leben, dodh wirklich kénnen
wir, als lebenbewufite Menschen, nichts Genaues dariiber wissen — ,,das
Leben kennt nicht den Tod, der Tod kennt nicht das Leben”, sagt
Lie-tse ).

Eines aber wissen wir: daf} in der ,Urmaterie”, der ,, Weltsubstanz”
— im ,groflen Schmelzofen” — bestindig Wandlungen vor sich gehen,
wie Tag und Nadht, die vier Jahreszeiten, Werden und Vergehen und
ebenso Geborenwerden und Sterben. Diese Wandlungen schafft das
unwandelbare Tao, das in der , Weltsubstanz” seit Ewigkeit wirkt und
das von dieser nicht zu trennen ist, ja das die taoistischen Weisen mit
dieser oft gleichsetzen. Alle Wesen und Dinge und ihre Teile und

%) Budh I, Wilhelm, Kap. 11; Wieger, Kap. N.



04 E.H. v. TSCHARNER

alles Geschehen sind verinderliche und vergiingliche Erscheinungen
und Phasen der ,Weltsubstanz” in ihren unzihligen, mannigfaltigen
Wandlungen und zugleich Aeulerungen des Tao — also auch wir, mit
unserem Leben, unserer Seele und unserem Geist. ,Das Leben ist ge-
lichen”, sagt Chuang-tse *®), , Wir leihen es und werden so geboren”,
und im Tode, einer weiteren Wandlung, geben wir es zuriidk.

Wenn wir das alles einsehen und dazu die Unbedeutendheit un-
seres Menschenlebens im Raum und in der Zeit des Weltganzen —
wie sie die dhinesischen Landschaftsmaler immer wieder eindriidklichst
veranschaulichen —, dann werden unser Geist und unsere Seele ihren
Stolz und Wahn verlieren und sich mit unserem innersten Wesen eins
wissen; und unser innerstes Wesen wird sich eins wissen mit der , Welt-
substanz” und ihren Wandlungen und dem Tao, das die Wandlungen
aus sich bewirkt. Wir werden uns gelassen einordnen in die grofle
Natur und ihren Lauf und ihm uns fiigen — auch dem Tode, im tiefst-
instinktiven Vertrauen, daf es ,uns” das , Wandlung-Sdaffende” auch
im Tode recht macht. Das ist der iiberlegene, erhabene — aber so
schwer erreichbare — Standort, den die éroﬂen taoistischen Weisen ein-
nehmen und den die Frzidhlung vom Tode des Chuang-tse einzig-
artig veranschaulicht und verklirt ®"):

»,Als Chuang-tse am Sterben war, wiinschten ihn seine Jiinger
prunkvoll zu begraben.

Chuang-tse sagte: ,Jch betrachte Himmel und Erde als meinen
Doppelsarg, Sonne und Mond als mein Paar Jaderinge, Sterne
und Sternbilder als meine Perlen ) und alle Wesen der Welt als

26) Buch XVIII, (Wilhelm, Kap. 3) Wieger, Kap. C; Legge, Kap. 3.

27) Buch XXXII, Wilhelm, (Budh XXVII)Kap. 20; Wieger, Kap. J; Legge, Kap. 14

28) ,Jaderinge”, genauer: Jadesdheiben mit einem Lod in der Mitte, und Perlen
wurden den vornehmen Toten als ritueller Sdhmudk in den Sarg gelegt. Nadch der
allgemeinen chinesischen Anschauung sollte die Austibung der Beerdigungsriten
die Toten bzw. ihren ,Geist” schiitzen, wie tiberhaupt die Ausiibung der Riten
Ordnung und Gliadk bedingte — Anschauungen, die die grossen taoistischen Weisen
bekimpften und, wie Chuang-tse in diesem Gleichnis, tiberwanden.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 95

mein Trauergeleite. Ist da nicht alles Notige fiir mein Begribnis
bereit? Was gibe es zu diesem noch hinzuzufiigen?”

Ein Jiinger sagte: ,Idh fiirchte, dafl Krihen und Geier den
Meister fressen werden.’

Chuang-tse sagte: ,Oben werde ich Krihen und Geiern als
Nahrung dienen, unten Maulwurfsgrillen und Ameisen. Jenen
es wegnehmen und diesen es geben — warum so einseitig sein?’”

Ein soldhes Sterben, ein solches Wissen um den Tod konnen wir
realistisch nennen, frei von allen lllusionen. Aber es ist ein Wissen
um tiefste Wirklichkeit und um ein ,Leben” in einem viel tieferen und
weiteren Sinn, als wir es gewdhnlich verstehen. In diesem Sinn sagt
Lao-tse, der grofite chinesische Weise *):

»Wem das Sterben nicht Vernichtung ist, der hat dauerndes
Leben!”

) Tao-té-king, Kap. 33. — Einige weitere Spriiche und Betrachtungen Lao-Tse’s,
Chuang-tse’s und Lie-tse’s iber Leben und Tod habe ich in der Zeitschrift ,,Volks-
hodhschule”, hsg. v. Verein zur Forderung der Volkshodscule des Kantons Zurich,
Bd. 13, Zurich 1944, S. 33 ff. (Heft 2), verdffentlicht. Auch mit diesen Zitaten sind
die Aeusserungen der grossen taoistischen Weisen zu unserer Frage nicht erschopft.



	Leben und Tod im Denken der grossen chinesischen Weisen

