
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 6 (1944)

Artikel: Leben und Tod im Denken der grossen chinesischen Weisen

Autor: Tscharner, E.H. v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


69

Leben und Tod
im Denken der großen chinesischen Weisen

Nach einem Vortrag x)

von E. H. v. Tscharner

Der Tod, die Erfahrung des Todes und das Wissen um das Sterben-
Müssen haben immer und überall das Denken des Menschen beschäftigt,

und umsomehr, je ausgebildeter und selbständiger sein Denken war.
So ist der Tod zu einer der wesentlichen Fragen des menschlichen

Denkens geworden, aber nicht der Tod allein, sondern Leben und

Tod; denn der Tod begrenzt das Leben, um das es uns geht, und
ohne Leben gäbe es keinen Tod — wie es ohne Tod kein Leben gäbe.

Die Antwort auf die Frage über Leben und Tod, wie auf so

viele andere Fragen, finden die meisten Menschen in irgend einem
überlieferten und fertigen Denksystem, sei es in einer primitiven, sei

es in einer höheren Weltanschauung oder Religion, zu der sie Zuflucht
nehmen und an die sie glauben; so finden die meisten unter uns
abendländischen Menschen eine Antwort auf diese Frage im Christentum.

Dem ist anders in Zeiten geistiger Umwälzungen 2) — die gewöhnlich

von materiell-kulturellen, sozialen und wirtschaftlichen, politischen
und kriegerischen Erschütterungen begleitet oder ausgelöst werden —

wie in der Zeit der Renaissance, um die letzte Jahrhundertwende oder
auch in den Jahren und Tagen, in denen wir heute leben. In solchen

Zeiten, unter solchen Erschütterungen befriedigen uns die überlieferten
Antworten auch auf so alte, zeitlose Fragen wie die über Leben und

') Von der S.G.F.O.K. im Winter 1943/44 in Zürich, Bern und Schaffhausen
veranstaltet.

2) Vgl. Paul Ludwig Landsberg, Die Erfahrung des Todes, Luzern 1937, S. 15 ff.
und 68 ff; dem Büchlein von Landsberg verdanke ich auch für die weiteren
einleitenden Darlegungen manche Anregung.



70 E. H. v. TSCHARNER

Tod nicht mehr, wir denken persönlicher, individualistischer, wir stellen

die Frage von neuem, suchen von neuem eine Lösung, in uns selbst

und außerhalb von uns, und da, in diesem Wettstreit individualistischen,

persönlichen Denkens erhalten wir die verschiedensten neuen
Antworten, sogar von den modernen Wissenschaften und ihren

Vertretern, ja von verschiedenen Vertretern einer und derselben modernen

Wissenschaft.

Warum sollten wir auf der neuen Suche nach einer Lösung dieser

uralten und im Letzten wohl unlösbaren Frage über Leben und Tod,
oder wenigstens nach einer Klärung dieser Frage, nach einer
weitestmöglichen Annäherung an eine Lösung, nicht auch die Antworten
betrachten, die ein aus einer ganz anderen Kultur- und Geistesentwicklung

als der unseren entstandenes Denken gegeben hat wie das Denken
der Chinesen? Das Denken der Chinesen, das einzig als typisch
chinesisch gelten kann, selbst das ihrer großen Weisen, mag zwar
vielleicht als wissenschaftlich und philosophisch „rückständig" bezeichnet

werden; andererseits ist es aber naturnäher, wurzelhafter, und
deshalb dürften wohl seine Antworten auf unsere Frage — wie auf manche

andere — zugleich wahrer sein.

Auch die Chinesen haben eine traditionelle Weltanschauung, bei

der der Mensch mit seinem Denken, mit den Fragen, die sein Denken

quälen, Zuflucht und Antwort gefunden hat, ja die Macht dieser

Tradition, ihre Herrschaft über das individuelle Denken und das Bedürfnis

des Einzelmenschen, sich ihr anzupassen, ist bis in die neueste

Zeit dort noch viel stärker gewesen als bei uns. Die traditionelle

Weltanschauung der Chinesen vereinigt verschiedene geistige Strömungen,

religiöser, naturphilosophischer und ethischer Art, die mehr oder

weniger miteinander verschmolzen sind. Das auffälligste Gepräge hat

ihr der Konfuzianismus verliehen. Unter Konfuzianismus müssen wir
weniger die Lehre des Konfuzius selbst, der ein Revolutionär wie

M. Luther war, verstehen als die ältere, archaisch-ritualistische

Weltanschauung, die Konfuzius sanktioniert und der Nachwelt in den



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 71

„klassischen Büchern" zum unablässigen Studium und steten Vorbild
Übermacht hat, und die Lehren, die von seinen Schülern und
Nachfolgern ausgebildet wurden, bis zu Meng-tse — Mencius, wie ihn die

europäisch-humanistischen Missionare zwei Jahrtausende später umgetauft

haben. Die zweite weltanschauliche Strömung ist der Taoismus,
dessen bedeutendste Vertreter noch größere geistige Revolutionäre

waren als Konfuzius, weil sie im Grunde Individualisten waren. Diese

zwei Strömungen sind während des ausgehenden „klassischen" Altertums

groß geworden, zwischen dem 6. und dem 3. Jahrhundert v. Chr.
Um die christliche Zeitwende kam der Buddhismus hinzu, nicht die
urbuddhistische Selbsterlösungslehre, sondern der Mahâyâna-Buddhis-
mus mit seinen Gottheiten und Heiligen, seinem Paradies und seiner

Hölle; der Buddhismus verzweigte sich in China in mindestens zehn

verschiedene Richtungen und Schulen, und je chinesischer diese wurden,
desto weniger buddhistisch blieben sie — das heißt, der Buddhismus

ist in Wirklichkeit keine chinesische Weltanschauung.

So hat also die traditionelle chinesische Weltanschauung im
Wesentlichen zwei Strömungen in sich vereinigt, die konfuzianische und
die taoistische. Der Konfuzianismus und der Taoismus bestimmen

zugleich die zwei wichtigsten Aspekte dieser Weltanschauung: den
Aspekt einer „praktischen" Lebensweisheit und den einer tieferen Welt-
und Naturschau, einer Besinnung auf das Ganze und Letzte der Natur
und der Welt und den Platz des Menschen und des Einzellebens darin.
Das dürfte schon zeigen, daß wir vom taoistischen Denken die wesentlichsten

Antworten auf unsere Frage zu erwarten haben.

Um aus unserem Denken heraus, aus den Bindungen, die es seiner

Entwicklung verdankt, die chinesischen Anschauungen über Leben und
Tod besser zu verstehen, müssen wir uns zuerst fragen: was geschieht

wirklich, realiter, beim Sterben? was können wir beim Sterben tat-



72 E. H. t. TSCHARNER

sächlich feststellen? Hier ist vorauszuschicken, daß wir als lebende
Menschen das Sterben, den Uebergang ins Tot-Sein nur an einem

Andern, einem Du, dem Ich eines anderen Menschen oder Lebewesens

feststellen können; falls das Ich seinen Uebergang ins Tot-Sein
selbst irgendwie wahrnehmen kann, so ist es doch tot, und seine

Wahrnehmungen, seine Erfahrung bleiben uns lebenden Menschen
verschlossen — ich zweifle, daß parapsychische Erfahrungen, wie z. B. die

spiritistischen, wissenschaftlich an dieser Tatsache etwas zu ändern
imstande sind. Was können wir also beim Sterben eines Andern
tatsächlich feststellen? Ein Mensch, der vorher sich bewegt und gesprochen,

geschaut und gehorcht hat und warm gewesen ist, wird kalt und stumm
und bewegungslos, er scheint blind und taub, wir sehen einen Körper,
der alle Merkmale des Lebens, die im Gegensatz zum Tode solche

sind, verliert und kein Ich und Du wie bisher mehr ist oder hat;
schließlich, nach seinem Uebergang ins Tot-Sein, können wir feststellen,

daß der Körper allmählich verwest.
Diesen Feststellungen, dieser tatsächlichen Erfahrung, die der Mensch

immer und überall hat machen können und müssen, stehen die

Folgerungen gegenüber, die er, der empfindende und fühlende, denkende

und bewußte lebende Mensch, aus der Todeserfahrung am Andern

gezogen hat und stets wieder zieht, vor allem eine Reihe Vorstellungen,
die nicht mehr wirklichkeits- und tatsächlichkeitsgebunden sind, aber

sich so häufig und so gebieterisch aufdrängen, daß sie mit zu den

wichtigsten, wenn nicht sogar grundlegenden Lehren der meisten
überlieferten Religionen und Weltanschauungen geworden sind. Die Menschen

aller Zeiten und Kulturen haben wohl aus der Feststellung, daß

beim Tode des Andern kein lebendes, wie bisher bewußtes Du und
also Ich mehr da ist, gefolgert, daß sein Ich den Körper verlassen

habe und als „Geist" oder „Seele" irgendwie weiterlebe, wobei sie

sich zwar den „Geist" oder die „Seele", die unser Leben fortsetzen,
oft sehr verschieden vorstellen. Mit diesen Vorstellungen hat sich die

Vorstellung verbunden, daß der Mensch schon im Leben eine Seele



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 73

habe; diese Vorstellung ist nicht so stark verbreitet wie jene, vor allem

nicht die christliche Auffassung, daß diese Seele ein immaterielles,
unsterbliches Wesen in uns sei und unsere wahre Persönlichkeit
ausmache, eine Auffassung, die wir also bei anderen Weltanschauungen
und Religionen keineswegs als selbstverständlich voraussetzen dürfen.

Die Vorstellung des Menschen von einer Seele, die sein Leben

fortsetzt, wurzelt tief in seiner Natur. Unser Wissen um das Sterben-

Müssen, die Gedanken über unseren zukünftigen Tod, der uns
sogar plötzlich überraschen könnte, bewirken in uns Angst. Aus dieser

Angst zu sterben und aus dem Drang zu leben, der uns mit dem

Leben gegeben sein muß, suchen wir unser Leben zu erhalten, ja zu
verlängern, den Tod hinauszuschieben — auch heute noch, sogar mit
besonders viel Aufwand, Geschick und Erfolg, dank unseren
ungeheuren wissenschaftlichen und technischen Errungenschaften — denen

wir allerdings auch unsere heute viel verherrlichte Kunst verdanken,
in einem noch nie dagewesenen Ausmaß Leben zu zerstören — Der
Tod läßt sich wohl hinausschieben, aber nicht lange, und vor allem

läßt er sich nicht aufheben. Die Unmöglichkeit, den Tod aufzuheben

und das Leben endlos zu verlängern, führte und führt noch heute

den Menschen dazu, Tröstungen zu suchen für sein Schicksal. Solche

Tröstungen konnte er wiederum am ehesten in den weltanschaulichen

und religiösen Lehren, die sich ihm fertig darboten, finden. So fanden

viele Menschen vor allem einen Trost in den zu Dogmen
erhobenen Vorstellungen, daß sie — sowohl sie selbst, als auch ihre nahen,

geliebten Lebensgefährten — nach dem Tode als Geist oder Seele

weiterleben würden, daß sich so wenigstens das Leben eines Teils, und

zwar des besten Teils, von ihnen verlängern lasse. Mit dieser Hoffnung

konnten sich viele Menschen leichter in das Schicksal, sterben

zu müssen, fügen. Eine weitere innere Hilfe, um uns in unser Schicksal

zu fügen, finden wir Menschen in der Besinnung auf eine höhere

Macht oder höhere Mächte, die über Leben und Tod stehen und in
deren Wesen oder Willen, Weisheit oder Güte unser Schicksal be-



74 E. H. v. TSCHARNER

stimmt sei. Diese höheren Mächte können wir uns als „natürlich"
vorstellen, die meisten Menschen aber, zu allen Zeiten und überall, stellen

sie sich als „übernatürliche" Wesen, als Gott, als Götter oder Geister

vor. Viele Religionen verknüpfen den Glauben an das Weiterleben
einer menschlichen Seele noch enger mit ihren Gottesvorstellungen. So

geht nach der christlichen Lehre die Seele des Menschen nach seinem

Tode zu Gott ein und wird der Ewigkeit Gottes teilhaftig, und
deshalb preist sie den Tod sogar als die eigentliche Geburt, als Geburt

zum ewigen, wahren, seligen Leben.

Auch diese uns Abendländern allgemein vertrauten Anschauungen
dürfen wir keineswegs bei den Menschen anderer Kulturen von
vornherein annehmen. Allerdings werden wir gerade bei den großen tao-
istischen Weisen Anschauungen kennen lernen, die trotz allen
Unterschieden verwandter Art sind. Denken wir aber z. B. an die buddhistische

Lehre, die ursprüngliche Lehre des Buddha, die in dieser Hinsicht
auf der äußersten Gegenseite steht: der Buddhismus setzt den allgemein

indischen, aber ebensowenig allgemein menschlichen Glauben an
eine Seelenwanderung, einen ewigen Kreislauf von Geburten und
Toden, voraus, und um nun die stets erneute Not und Furcht des

Todes, der stets wiederholten Tode, zu überwinden, hat er einen

Heilsweg gesucht und gewiesen, der zum Nie-Wieder-Geboren-Werden

führt.

Diese einleitenden Feststellungen und Betrachtungen dürften
genügen, um unser Verständnis für die Anschauungen der Chinesen

über Leben und Tod zugänglicher zu machen.

Die ritualistisch-archaïsche Weltanschauung, die Konfuzius sanktionieren,

aber zugleich „modernisieren" sollte, und die so zur
konfuzianischen Tradition geworden ist, können wir heute in ihren Grund-



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 75

zügen schon aus den ersten zuverlässigen Zeugnissen der chinesischen

Geschichte, die uns ins 13714. Jahrhundert v. Chr. zurückführen,
ablesen. Diese Zeugnisse, vor allem Knocheninschriften, bekunden, daß

die Herrscher jener Zeit durch Orakel und Opfer mit ihren Ahnen —

wie mit dem Ti oder Shang Ti, dem göttlichen „oberen Herrn", der

ursprünglich wohl selbst ein höchster Ahn gewesen war, und mit
gewissen göttlichen Naturmächten — verkehrten und von ihnen Rat und
Hilfe erwarteten. So finden wir auch bei den Chinesen, und zwar
schon in der ältesten geschichtlich erfaßbaren Zeit, den Glauben, daß

die Menschen nach dem Tode als irgendwie geistige Wesen oder
Kräfte weiterleben, ja sogar die Fähigkeit haben, am Schicksal ihrer
lebenden Nachkommen teilzunehmen und dieses zu bestimmen, zu
lenken. Nach den ältesten Zeugnissen können wir aber diesen Glauben

nur für den höchsten, „ungewöhnlichen", als irgendwie „übernatürlich"
angeschauten Menschen, den Herrscher und seine Angehörigen, also

für das Herrscherhaus, die Familie, die Sippe des Herrschers, sicher

feststellen. In der frühklassischen Zeit des chinesischen Feudalreiches,

die rund im 10. Jahrhundert v. Chr. beginnt und aus den klassischen

Büchern der „Urkunden", der „Lieder", und der „Riten" zu erschließen

ist, erscheint dann dieser Glaube, und die damit verbundene Einrichtung

des Ahnenkultes, auf die ganze Herrenschicht ausgedehnt und

zwar in feudal-hierarchischer Abstufung. Erst mit dem Ausgang des

klassischen Altertums, um das 3. Jahrhundert v. Chr., als die alte

gesellschaftliche Trennung in Herren und Hörige verschwand, wurde
der für China so bezeichnende Ahnenkult eine allgemeine Einrichtung
und erhielten auch die gewöhnlichen chinesischen Menschen das religiöse

Recht, Ahnengeister zu haben und selbst Ahnengeister zu werden.

Ahnengeister zu haben und selbst zu werden, war tatsächlich ein

religiöses Recht, das vom Herrscher, vom Priester-König oder -Kaiser,

vom „Sohn des Himmels", also gewissermaßen vom Himmel über

seinen Vertreter verliehen wurde. Das zeigt sich besonders deutlich in
einer, wir könnten sagen, Geister- oder Seelenordnung des chinesi-



76 E. H. v. TSCHARNER

sehen Feudalreichs, die der feudalen Rangordnung entsprach 8). Nach

dieser Geister- oder Seelenordnung konnten die Angehörigen der

untersten Patrizierstufe ein oder zwei Generationen lang als Geister

weiterleben, d. h. bis ein Sohn oder Enkel starb und ihre
„Seelentafeln"4) in der Ahnenhalle einer Seelentafel dieses Sohns oder Enkels

Platz machen mußte; die Angehörigen der höheren Adelsränge bis

hinauf zum Reichsherrscher genossen, hierarchisch abgestuft, dieses

Recht während drei bis sieben Generationen. Die ersten Ahnen der
Herrscher dagegen, d. h. die mythischen Kaiser und Kulturschöpfer,
die die Herrscher als ihre ersten Ahnen und als Gründer ihrer
erlauchten Sippen ansahen, konnten ewig Geister sein und wurden als

Gottheiten verehrt.
Das chinesische Wort, wofür wir gezwungenermaßen unsere Wörter

„Geist", „Seele" oder auch „Manen" brauchen, lautet shen und
bedeutet vor allem geistige, wunderbare Kraft, dann auch göttliche Kraft
und schließlich geistiges, göttliches Wesen. Die Vorstellungen von den
shen der ersten fürstlichen Ahnen, die unbegrenzt weiterlebten, kommen

vielleicht unseren Vorstellungen von unsterblichen, wesenhaften

3) Vgl. hiezu und zum folgenden M. Granet, La religion des Chinois, Paris 1922,
S. 77 f., Rieh. Wilhelm, Li Gi — Das Buch der Sitte, Jena, 1930, S. 172 (Ta Tai Li-
ki, Kap. Li san pen) und S. 259 ff. (Siao Tai Li-ki, Kap. Tsi-fa), S. Couvreur, Li
Ki, 2. Aufl. Hokienfu 1913, Bd. 2, Kap. 20, Abs. 4 und 5, und S. Couvreur,
Dictionnaire classique de la langue chinoise, Wort miao, „Ahnenhalle". Granet nennt
als höchste Dauer des „Geisterlebens", von den Gründer-Ahnen abgesehen, nur
vier Generationen, fusst also wohl auf einer abweichenden Ueberlieferung, wofür
er leider die chinesischen Quellen nicht angibt; die Sieben-Generationen-Hierar-
cfaie scheint allgemeiner anerkannt und befolgt worden zu sein. Hier sei auch
bemerkt, dass die Arbeit von M. Granet: La vie et la mort, Croyances et doctrines
de l'antiquité chinoise, im Annuaire 1920—1921, Ecole Pratique des Hautes Etudes,
Sections des Sciences religieuses, Paris 1920, unsere Frage vorwiegend nach alten
zahlenphilosophisch-anthropologischen Theorien der Chinesen behandelt und
ethnologisch zu ergründen versucht und in meiner Darstellung keine Verwertung
gefunden hat.

*) shen-wei, „Geist-Sitz", oder shen-p'ai, „Geist-Inschrifttafel" : Holztäfelchen
mit dem eingeschnitzten Namen bzw. Titel des Toten, dessen „Geist" sich, zumindest

während der Kulthandlungen, in diesem Täfelchen aufhalten soll.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 77

Seelen nahe, aber bestimmt nicht die von den shen der übrigen
chinesischen Sterblichen. Wenn diese ihr Geisterleben der Geisterordnung
gemäß zu Ende gelebt haben, so werden sie zu kuei, das heißt, im
Gegensatz zum shen, das wir hier als „Geistseele" bezeichnen könnten,
zu „Stoff-" oder „Erdenseelen" 8). Im Altertum, als nur die Patrizier

zu shen werden konnten, wurden die gewöhnlichen chinesischen Menschen

von vornherein nur zu kuei und konnten bestenfalls eine Zeit
lang als solche herumspuken. Nachher vermengten sie sich mit der
Masse der kuei und gingen in ihr auf, in der Erde, in der die Körper
aufgingen, als stofflich-seelische Lebenskräfte. Das war aber auch das

Schicksal der Geister, die eine Zeit lang shen gewesen waren.

Die Zweiheit in der Vorstellung von den Seelen entspricht der

allgemeinen uralten Zweiheits-Vorstellung in der chinesischen Welt-
und Naturanschauung, die wohl am frühesten in Himmel und Erde

verkörpert und dann allgemeiner vom Yang und vom Yin, von den

Prinzipien des Schöpferischen und des Empfangenden, Aktiven und
Passiven, Männlichen und Weiblichen u. s. w., vertreten wurde. Wir
haben hier eine wesentliche, tiefgründende Anschauung von der
Polarität oder Komplementarität allen Daseins und Geschehens, wonach
sich die jeweiligen zwei Glieder eines Polaritäts-Paares sich ergänzend —

komplementär — und sich gegenseitig bedingend zueinander verhalten,
und nicht für sich allein dasein und wirken können — so bedingt für
den Chinesen z. B. der Himmel die Erde und umgekehrt, und der Himmel

ohne die Erde wäre für ihn undenkbar. Es ist unzutreffend, zum
mindesten irreführend, wenn wir von einem Dualismus im chinesischen

Denken sprechen, oder dann müßten wir ihn als einen verbindenden
Dualismus kennzeichnen im Gegensatz zum unseren, dem eigentlichen
Dualismus, der trennt.

8) Li-ki, Kap. Tsi-fa und Tsi-i: Wilhelm, a. a. O., S. 259 ff. und 266 f., und
Couvreur, a. a. O., Kap. 20, Abs. 5, und Kap. 21, art. II. Vgl. auch M. Granet, a. a.
O., S. 77, und La pensée chinoise, Paris 1934, S. 397 ff.



78 E. H. v. TSCHARNER

Die hier kurz umrissene, sehr bedeutsame Anschauung von einer
allgemeinen Komplementarität ist ein wichtiger Ausgangspunkt für die
Lehren der taoistischen Weisen, doch haben wir vorerst im Zusammenhang

mit ihr die alten, in der allgemeinen Weltanschauung des

chinesischen Volks noch heute gültigen Vorstellungen von den „Seelen"
weiter zu betrachten. Es entspricht also der Anschauung von einer
allgemeinen Komplementarität, daß die alten Chinesen zwei „Seelen" —

eine „Geist-" und eine „Stoffseele" — annahmen, die das Schicksal des

Menschen nach seinem Tode auf verschiedene Weise weiterführten.
Noch mehr entspricht dieser Anschauung die menschheitsgeschichtlich

jüngere Annahme von zwei „Seelen" im lebenden Menschen, aus
denen jene hervorgehen 6). Drücken wir uns etwas genauer aus:
anstatt „zwei Seelen" ist es besser, „zwei Arten Seelisches, Psychisches"

zu sagen: einerseits das hun, das „Hauchseelische", andererseits das

p'o, das wir vielleicht am besten als das „Blutseelische" bezeichnen.

Die „Hauchseele" erhält der Mensch nach seiner Geburt, wenn seine

Stimme, die Stimme des Neugeborenen, zu schreien beginnt und die
Stimme des Vaters ihm einen Namen gibt; so bekundet sich die „Hauchseele",

die aus dem „Lebenshauch", dem k'i, wieder genauer
ausgedrückt, aus verschiedenen k'i oder „Lebenshauchen" entstanden ist,
wobei wir die Lebenshauche notdürftig als „aetherische Einflüsse" der

ganzen, kosmischen, Natur erklären können. Die „Blutseele" stammt

aus den stofflichen Lebenskräften, genauer: den feinsten Keimen, den

tsing, und bildet sich gleich nach der Empfängnis im Embryo, im und

aus dem Mutterschoß und aus der Lebenskraft spendenden Kraft der

Erde, die die Mutter zu sich nimmt.

Diese Anschauungen, wie unwissenschaftlich sie auch in manchen

Zügen erscheinen, enthalten eine tiefe Weisheit. Wir haben gesehen,

daß nach diesen Anschauungen selbst die Seele des Chinesen, mit nur

6) Vgl. die Darlegungen von M. Granet, La pensée chinoise, S. 399 ff., denen
ich hier im wesentlichen folge.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 79

wenigen Ausnahmen, zur Erde zurückkehrt, und zwar als „Stoffseele ",
als Trägerin von Lebenskräften, die sie aus dem Stoff der Erde und
ihren Lebenskräften empfangen hatte. Die Chinesen, größtenteils Bauern,

begraben ihre Toten in einem eigenen Stück Erde, einem Stück
Erde ihrer Familie, und jede chinesische Familie hat, selbst wenn sie

nicht oder nicht mehr Ackerbau treibt, ein eigenes Stück Erde. Dieses

gehört „mit zur Familie", zur „Familiensubstanz", und mit ihm die

Toten, die es birgt, und deren „Stoffseelen". Die Körper und die
Seelen und ihre Lebenskräfte verwandeln sich in der Erde, nähren
und beleben diese, und die Erde nährt und belebt wiederum die
lebenden Glieder der Familie, der „Familiensubstanz" — und je mehr
Grundbesitz eine Familie hat, desto stärker und dauerhafter werden
auch die überlebenden Seelen ihrer Glieder, am stärksten und
dauerhaftesten also die der Reichsherrscher. Es scheint, die Chinesen haben
sich manchmal auch vorgestellt, daß sich die in die Erde zurückgekehrten

„Stoffseelen" sozusagen unverwandelt in die Angehörigen
späterer Geschlechter neu einverleiben, réïnkarnieren. Jedenfalls stellen

sie sich einen steten Kreislauf innerhalb der Familiensubstanz vor, der
mehr oder weniger mit einer tiefgreifenden Wandlung der stofflichvitalen

Bestandteile verbunden ist, bei dem aber die Familiensubstanz

erhalten bleibt. Die Familiensubstanz zu erhalten, sie nicht zu
vermindern, sondern eher zunehmen zu lassen, ist das gattungsinstinkt-
mäßige Streben jedes Chinesen. Dank diesem Gattungs-, diesem

Familieninstinkt lebt der Chinese viel mehr der Familie als wir und stirbt

er auch der Familie. Wie er aber so auch weniger individualistisch
lebt und denkt als wir, so fällt ihm das Sterben auch weniger schwer

als uns. Dieser naturhafte Familiensinn ist noch heute sehr stark in
China 0, und da sich die chinesische Volks- und Staatsgemeinschaft —

nicht, wie bei uns, auf das, von der Natur und der Familie sich immer

0 Vgl. Zeugnisse moderner Chinesen wie z. B. Lin Tsiu-sen, Familienleben in
China, 5. Aufl. Erlenbach-Zürich 1943, S. 31.



80 E. H. v. TSCHARNER

mehr ablösende Individuum, sondern — auf den natürlichen Familienverband

aufbaut, so haben wir schon hier eine Gewähr für die
Weiterdauer des chinesischen Volkes.

Diese allgemeinen Anschauungen über Leben und Tod im
Zusammenhang mit der Familie, die wir hier kurz umrissen haben und die
damit verbundenen kultischen Bräuche hat also Konfuzius, den die
Chinesen als den geistigen Vater ihres nachklassischen zweitausendjährigen

Reichs ansehen, in den klassischen Büchern sanktioniert und
durch seine eigene Lehre „modernisiert". Konfuzius lebte in einer
Zeit — rund um 500 v. Chr. —, da die archaüsch-ritualistische Gesellschaftsund

Staatsordnung, die weitgehend auf dem Glauben an mannigfache
magische Kräfte und Wirkungen gründete, ihre ursprüngliche Macht
verloren hatte und ein entfesselter Feudalismus, Niedertracht und
Gewaltsamkeit das Reich in immer größere Wirren und Nöte rissen.
Konfuzius betrachtete es als seine Sendung, diesem Uebel abzuhelfen, eine

Sendung, die ihm vom Himmel, der höchsten, bei ihm nur leicht
persönlich göttlich vorgestellten Naturmacht, aufgetragen sei. Dem Uebel

seiner Zeit wollte er von innen her abhelfen, durch die Begründung
und Verbreitung einer vernunftmäßigen Moral und eines entsprechenden

Verantwortungssinns. Das war, für seine Zeit, eine geistige
Modernisierung und Revolutionierung, die sich allerdings keineswegs sofort

in größerem Maß auswirkte. Die revolutionäre Tat des Konfuzius war
aber, wie die Luthers, zugleich reaktionärer Art: er wollte die
altüberlieferten Anschauungen und Lehren erneuern, ja, wie er glaubte,

in ihrem ursprünglichen Sinn gereinigt zur Geltung bringen.
Konfuzius war so eingenommen von seiner Sendung, so eifrig

bemüht um die „praktische" Besserung der Menschenwelt, der Welt, die
die Menschen in ihrem Leben geschaffen haben und immer weiter
schaffen, daß er sich nur selten und belanglos — soweit die zuverlässigen

Zeugnisse uns darüber unterrichten8) — zu der Frage über Leben und

8) Als zuverlässige Zeugnisse der Aeusserungen des Konfuzius betrachtet die
Wissenschaft im allgemeinen nur die Lun-yü, „Gespräche"; Uebersetzungen von



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 81

Tod und zu ähnlichen Fragen geäußert hat. Bezeichnend dafür sind
die bekannten ungehaltenen Aussprüche, die er einem Schüler zur
Antwort gab, als dieser ihn zuerst über den Geisterdienst und dann
über den Tod fragte9): „Wir können noch nicht den Menschen die-

„nen; wie sollten wir den Geistern der Abgeschiedenen dienen
können? Wir kennen noch nicht das Leben; wie sollten wir den Tod
kennen?" Ein anderes Mal erklärt Konfuzius, Leben und Tod seien

vom Himmel bestimmt, wie Reichtum und gesellschaftliche Stellung
und das Schicksal überhaupt. Trotzdem klagt er verzweifelt über den
Tod wertvoller Schüler, deren Hilfe ihm bei seiner Sendung verloren
gehe, während er andererseits öfter lehrt, die Menschen sollten eher

ihr Leben als ihre Tugenden preisgeben10).
Den größten Beitrag zu den Anschauungen über Leben und Tod

hat Konfuzius mittelbar gegeben: Konfuzius hat es verstanden, der
kindlichen Pietät als der natürlichsten und ursprünglichsten Tugend
Anerkennung zu verschaffen und so den natürlichen Familiensinn und
die natürlichen Familienbande mitsamt dem Ahnenkult moralisch zu
verinnerlichen und zu stützen. Und die kindliche Pietät, die sich auch

auf die toten Vorfahren ausdehnt, ist tatsächlich zu der chinesischen

Nationaltugend geworden.
Die furchtbaren, äußeren und inneren Uebelstände, die Erschütterungen

und Umwälzungen haben andere Menschen seiner Zeit und

Richard Wilhelm : Kung-futse, Gespräche, Jena 1910 (mehrere Neuauflagen), M. G.
Pauthier: Confucius et Mencius. Les Quatre Livres Paris 1862 (Neudruck in den
Classiques Garnier, o. D., unter dem Titel Doctrine de Confucius ou S. Couvreur:

Seti chou — Les Quatre Livres, Hokienfu, 1895 (2 Neuauflagen), James Legge:
The Chinese Classics, Bd. 1, Hongkong 1861, 2. Aufl. Oxford 1893 (Neudruck Shanghai

1930 unter dem Titel The Four Books') u. a.
8) Lun-yü, XI, 11. Alle in dieser Darstellung verwendeten Zitate aus der

chinesischen Literatur sind eigene Uebersetzungen der chinesischen Texte, unter
Berücksichtigung chinesischer Kommentare ; sie weichen auch in der Auffassung von
anderen Uebersetzungen manchmal ab.

10) Für die hier angedeuteten und für andere Aeusserungen des Konfuzius
über Leben und Tod s. „Krankheit und Tod" im Sachregister, das R. Wilhelm
seiner Uebersetzung von der 2. Auflage an beigegeben hat.



82 E. H t. TSCHARNER

der darauf folgenden zwei Jahrhunderte zu radikaleren Revolutionären

gemacht als Konfuzius. Radikaler im Sinne eines für China und jene
Zeit bemerkenswerten Individuaüsmus, der sich in einen entschiedenen

Gegensatz zu der überkommenen Staats- und Gesellschafts-, ja
Familienordnung und zu der vorherrschenden Welt- und Lebensanschauung,

wie gerade die Anschauung über die „Seelen" oder „Geister", stellte.

Zu diesen individualistischen Revolutionären gehören die Taoisten,
noch ausgesprochener Yang Chu und seine Schule, die auf jene
zerrüttete Zeit eine recht große, aber auf die spätere Zeit keine merkliche

Wirkung mehr ausübte. Yang Chu ist von den konfuzianischen

Chinesen, wie bei uns lange der Grieche Epikur, als bloßer He-
doniker verschrieen worden u). Wohl mit Unrecht. Yang Chu scheint

es einfach vorgezogen zu haben, sein eigenes Leben zu leben und
vielleicht auch nur bescheiden zu genießen, anstatt für eitle Ehren und

aus eitlen Verpflichtungen den machtgierigen, skrupellosen Fürsten

seiner Zeit zu dienen — beim „normalen" Chinesen, gerade auch beim

konfuzianischen, galt ja immer, noch mehr als bei uns, wenigstens in
der Schweiz, ein staatliches Amt als die höchste Ehre. Die Auffassung
des Lebens — und des Todes —, wie wir sie bei Yang Chu finden, ist

in einer Abhandlung, die aus Yang Chu's näherem Anhängerkreis
stammen dürfte, schön zusammengefaßt12): „Ein volles Leben ist das

Höchste, ein gemindertes Leben das Nächste, der Tod das Folgende
und ein bezwängtes Leben das Unterste".

Aehnlich dachten die großen taoistischen Weisen: Lao-tse, Chuang-
tse und Lie-tse, deren wesentliche Anschauungen und Lehren aber die

Frage über Leben und Tod noch viel tiefer anfassen, beleuchten und

") Vor allem auf Grund der Polemik, die Meng-tse (Mencius) in seinen Schriften

gegen Yang Chu führte, aber auch auf Grund des Buches VII des Lie-tse,
das Yang Chu zugeschrieben wurde, dessen Echtheit jedoch die Wissenschaft, auch
in China, immer stärker bezweifelt.

Lü-sfä Ch'un-ts'ia, Kap. 2. Vgl. Fung Yu-lan, A History of Chinese Philosophy,

übs. v. Derk Bodde, Peking, 1937, S. 139, und Richard Wilhelm, Frühling und
Herbst des Lü Bu We, Jena 1928, S. 18.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 83

beantworten sollten. Chuang-tse veranschaulicht die für die Schule

Yang Chu's bezeichnende Auffassung durch sein Gleichnis von der

„göttlichen" Schildkröte 18). Als Chuang-tse von einem mächtigen Fürsten

ein hohes Amt angeboten wird, erinnert er dessen Abgesandte

an die „göttliche" Schildkröte, die schon seit dreitausend Jahren tot
sei und in der fürsdichen Tempelhalle aufbewahrt werde, und fragt

sie, ob die Schildkröte, anstatt so hoch geehrt, aber tot zu sein, wohl
nicht lieber leben und ihren Schwanz im Schlamme herumziehen würde.

Die Abgesandten geben dies zu, worauf Chuang-tse sie weg schickt

mit den Worten: „Auch ich will lieber meinen Schwanz im Schlamme

herumziehen!"

Diese Haltung der taoistischen Weisen entspricht ihrem oft
ausgedrückten und veranschaulichten Ideal, „seine Himmel-Jahre zu Ende

zu leben". Das Wort „Himmel" bedeutet bei den alten Taoisten, wenn
es nicht in der Verbindung „Himmel und Erde" auftritt, schlechthin

Natur, Natur-Bestimmung, natürlich, und „Himmel-Jahre" die uns von
der Natur bestimmten Jahre. Lieber, nach den üblichen menschlichen

Maßstäben, unbrauchbar sein wie ein knorriger Baum oder ein Krüppel,
als das von der Natur uns zugeteilte Leben dadurch verkürzen zu
lassen, daß wir im eiden Werk der Menschen, ihrer Kultur- und
Staatsmaschinerie, ge- und verbraucht werden 14).

18) Chuang-tse, Buch XVII. Zu vergleichende Uebersetzungen: Richard Wilhelm,
Dsdiuang Dsï, Das wahre Buch vom südlichen Blütenland, Jena 1912 (mehrere
Neuauflagen), Kap. 10; Léon Wieger, Taoïsme, Bd. 2, Les pères du système taoïste, Lao-
tzeu, Lie-tzeu, Tdioang-tzeu, Hienhien 1913, Kap. E (nota bene: was ich mit
Wilhelm und Legge „Buch" nenne, nennt Wieger „chapitre"./; James Legge, The Texts
of Taoism, The Sacred Books of the East, hsg. v. F. Max Müller, Bd. 39 und 40,
Oxford 1891, Kap. 11; Arthur Waley, Three Ways of Thought in Ancient China
(Auswahl aus Chuang-tse, Meng-tse und den „Realists"), London 1939, S. 85 f.
Die im Allgemeinen sehr geschätzte Uebersetzung von H. A. Giles, Chuang Tzu,
Mystic, Moralist and Social Reformer, London 1889, 2. Aufl. Shanghai 1926, hat
mir nicht zur Verfügung gestanden.

'*) Siehe vor allem die vier Gleichnisse in Chuang-tse, Buch IV, Wilhelm, Kap.
4—7; Wieger, Kap. D—G; Legge, Kap. 6—8.



84 E. H. v. TSCHARNER

Wir könnten die Haltung der Taoisten gegenüber dem Leben und
der Menschenwelt eine „epikuräische" nennen. Dazu nehmen aber die
großen taoistischen Weisen dem Tod gegenüber eine Haltung ein, die

an die überlegene stoische Haltung erinnert. Diese Haltungen gründen

auf einer tiefsten Welt- und Natur-Anschauung, ja -Durchschauung,

die ihrerseits manches mit der epikuräischen und der stoischen

Naturlehre gemeinsam hat, noch mehr jedoch mit der Naturlehre Gcethes.

Die taoistische Natur- und Weltlehre und die daraus sich ergebende
Ethik hat Lao-tse in seinen zeitlosen Kernsprüchen verdichtet und
haben Chuang-tse und Lie-tse weiter ausgeführt und in oft
dichterischen, eindrücklichen Gleichnissen veranschaulicht.

Auch die großen taoistischen Weisen werden wir besser verstehen,

wenn wir von ihrem Erlebnis der ungeheuren äußeren und inneren
Erschütterung ihrer Zeit ausgehen. Diese Erschütterung führte sie

einerseits zur Einsicht, daß in der Welt, die wir als Menschen erfahren,

ganz besonders in der Kulturwelt, die wir als Menschen dazu noch

selber schaffen und scheinbar bestimmen, alles relativ und abhängig,
veränderlich und unbeständig ist, namentlich auch die staatlichen und
gesellschaftlichen, moralischen und kultischen Einrichtungen und
Regeln, womit die Staatsmänner und staatsmännischen Denker, wie die

Konfuzianer, eine bleibende — chinesische — Ordnung der Menschenwelt

sichern wollten. Jene Erschütterung führte sie andrerseits zur
Besinnung auf ein Letztes, Tiefstes und Eines, das über aller Relativität
und Gegensätzlichkeit, selbst über jenen rein komplementären Gegensätzen

Yang und Yin, Himmel und Erde, ist, das, selbst unwandelbar

und unabhängig, alle Wandlung und Abhängigkeit bewirkt, das,

selbst ohne begrenztes Dasein, alles begrenzte Dasein aus sich

hervorbringt, und zur Besinnung auf das Verhältnis des Menschen und
seines Lebens zu diesem Letzten, Tiefsten und Einen. Dieses nannten
sie das Tao, den „Weg", den „beständigen Weg", den die Natur im
tiefsten und umfassendsten Sinne, die Welt-Natur in letzter
Eigengesetzlichkeit aus sich selbst wirkend ewig geht und der auch diese tiefste



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 85

Natur selber bezeichnet - natura naturans dürften wir mit Spinoza

sagen und diese gleichsetzen mit der Substanz, dem ständigen Grund
allen Daseins und Geschehens, und mit Gott, wenn wir Gott monistisch,

geistig und materiell zugleich, und unpersönlich, naturalistisch auffassen

können.

Die gewaltige Tiefe und Weite der Einsicht in die Welt-Natur, die
die großen taoistischen Weisen erlangt haben, zeigt besonders anschaulich

ein dichterisch gestaltetes, mythologisch-allegorisches Gespräch
zwischen einem Gott des Gelben Flusses und einem Gott des Nord-Meers,
das uns Chuang-tse hinterlassen hat15). Der Gott des Nord-Meers,
der für das Nord-Meer spricht, es verkörpert, erklärt dem Gott des

Gelben Flusses, wieviel größer und beständiger als die Flüsse die
Meere seien. „Dennoch habe ich aus mir — dem Nord-Meer — nie viel
gemacht. Ich vergleiche meine Gestalt mit Himmel und Erde — mit dem

Weltganzen — Zwischen Himmel und Erde bin ich wie ein kleiner
Stein oder ein kleiner Baum auf einem großen Berge Ich schätze,
daß die vier Meere zwischen Himmel und Erde nicht einmal einem
Steinloch in einem großen Sumpfe gleichkommen Um die Zahl
der Wesen zu bezeichnen, sagen wir zehntausend, und die Menschen

bilden davon nur eines Wenn wir sie also mit den zehntausend
Wesen vergleichen, kommen sie nicht der Spitze eines Härchens am
Leib eines Pferdes gleich!"

Wie kann bei dieser überwältigenden Einsicht in die Weltverhältnisse

der Mensch — der Einzelmensch — sich selbst, sein Leben und seine

eigene Welt noch so wichtig nehmen? Der Mensch und sein Leben,
und so auch sein Tod, sind eines der unzähligen und winzigen Ereignisse

in den steten Wandlungen, die ohne Anfang und Ende in der
unermeßlichen Weltnatur vor sich gehen, und die das ewige, selbst

unwandelbare Tao mit seinen komplementären Urkräften Himmel und
Erde oder Yang und Ï in unablässig aus sich selbst bewirkt, und das

6) Buch XVII, Wilhelm, Kap. 1; Wieger, Kap. A; Legge, Kap. 1.



86 E. H. v. TSCHARNER

Leben des Menschen zwischen Geburt und Tod ist nur eine ganz kurze
Strecke im Laufe dieser Wandlungen — Gedanken, die Chuang-tse in
das prachtvolle Bild gefaßt hat16):

„Das Leben des Menschen zwischen Himmel und Erde ist wie
der Sprung eines weißen Füllens durch eine Schlucht: im Augenblick

ist es vorbei. Wie ausgeschüttet und plötzlich kommt jeder
heraus, folgsam und ruhig geht jeder hinein. Eine Wandlung, und

er wird geboren; wieder eine Wandlung, und er stirbt."

Die zwei großen Wandlungen, die den Anfang und das Ende des

Menschenlebens bedingen, zeigt näher die Erzählung vom Tode der
Gattin des Chuang-tse, eine Erzählung, in der Groteske und stoische

Geistesgröße seltsam packend zusammenklingen17):

„Als die Gattin des Chuang-tse starb, kam Huei-tse, um ihm

seine Mittrauer zu bekunden. Chuang-tse kauerte da, mit gespreizten

Knien, trommelte auf einer Schüssel und sang.
Huei-tse sagte: ,Mit einem Menschen zusammen wohnen, Kinder

aufziehen und alt werden und, wenn er stirbt, nicht klagen,

ist doch genug. Dazu noch auf einer Schüssel trommeln und

singen, geht das nicht zu weit?'
Chuang-tse sagte: ,Es ist nicht so. Zuerst, als sie gestorben war,

wie hätte ich allein es vermocht, nicht erschüttert zu sein? Dann
dachte ich nach über ihren Ursprung: sie wurzelte ja im Nicht-

Leben-Haben; nicht nur im Nicht-Leben-Haben, sondern sie wurzelte

im Nicht-Gestalt-Haben; nicht nur im Nicht-Gestalt-Haben,
sondern sie wurzelte im Nicht-Hauch-Haben. Sie war vermischt

gewesen unter das Dunkle und Wirre. Dort gab es eine Wandlung,

und es war Hauch da; im Hauch gab es eine Wandlung,
und es war Gestalt da; in der Gestalt gab es eine Wandlung, und

") Buch XXn, Wilhelm, Kap. 4; Wieger, Kap. E; Legge, Kap. 5.

,7) Buch XVTJI, Wilhelm, Kap. 2; Wieger, Kap. B; Legge, Kap. 2 (von A. Waley
übersetzt in der Einleitung zu seiner Lao-tse-Uebersetzung The Way and its Power,
London 1934, S. 53 f.).



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 87

es war Leben da. Nun hat es wiederum eine Wandlung gegeben,
und es ging zum Tod. Das ist wie der Lauf der vier Zeiten

Frühling und Herbst, Winter und Sommer. Wenn jetzt der Mensch

im Großen Räume liegt und sich ausruht und ich ihm heulend folgen
und um ihn klagen wollte, so würde ich mich zeigen, als verstände

ich nichts von der Bestimmung. Darum habe ich es gelassen!"'

Diese Erzählung stellt weniger die Wandlung dar, die wir im Tode

durchmachen, als die Wandlung, die Kette von Wandlungen, die zur
Geburt, zum Leben führen. Diese Kette von Wandlungen beginnt im
„Dunklen und Wirren", wie ich die chinesischen Ausdrücke möglichst
wörtlich wiederzugeben versucht habe. Diese und ähnliche Ausdrücke
der großen taoistischen Weisen umschreiben die unbeschreibbare Ur-
materie, aus der alle Wesen in unendlichen Wandlungen hervorgehen,
eine eigenschaftslose Grenzvorstellung wie das Tao, die sicher ebenfalls

als geistig und stofflich zugleich aufzufassen ist.
Die Wandlung nun, die Wandlungen, die im und durch den Tod

vor sich gehen, schildert Chuang-tse in der ähnlich schaurig-schönen
Geschichte von den vier Freunden, die ihre Freundschaft auf die Einsicht

gegründet haben, daß Leben und Tod Eines Wesens sind. Die
Betrachtungen, die sie im Sterben anstellen, sind nicht wörtlich,
sondern weitgehend als phantasievoll-dichterische Bilder zu verstehen18).
So phantasiert einer der Freunde frohgemut im Sterben:

„,Angenommen, es — das ,Wesen —' und ,Wandlung-Schaffende',
letzten Endes das Tao — verwandelte meinen linken Arm in
einen Hahn, dann würde ich mit ihm zur Nacht die Zeit angeben.

Angenommen, es verwandelte meinen rechten Arm in eine
Armbrust, dann würde ich mit ihr Eulen herunterholen zum Braten.

Angenommen, es verwandelte mein Steißbein in ein Rad und meine
Geisteskraft in ein Pferd, dann würde ich es besteigen .'

'») Buch VI, Wilhelm, Kap. 3; Wieger, Kap. F; Legge, Kap. 9 und 10; Waley,
S. 52 f. (nur zweite Hälfte).



88 E. H. v. TSCHARNER

Unerwartet wurde Tse-Lai — ein zweiter der vier Freunde —

krank, und röchelnd nahte er dem Sterben. Sein Weib und seine

Kinder umgaben ihn und heulten.

Tse-Li kam ihn besuchen und sagte: ,Pst, tretet zurück! Störet
nicht die Wandlung!' Er lehnte sich an die Türe und redete zu
ihm: ,Wie gewaltig ist das Wandlung-Schaffende! Was wird es

wiederum aus dir machen? Wozu wird es dich taugen lassen?

Wird es aus dir eine Mäuseleber machen? Oder wird es aus dir
ein Käferbein machen?'

Tse-lai sagte: ,1m Verhältnis von Vater und Mutter zum Sohn

brauchen diese nur zu befehlen, so geht er nach Osten oder Westen,
Süden oder Norden. Das Verhältnis von Yang und Yin zum
Menschen ist nicht nur wie das zu Vater und Mutter. Wenn jene
mein Sterben nahe bringen und ich nicht gehorchen wollte, dann

wäre ich widerspenstig. Wie könnte ich sie dafür anklagen? Die
Natur hält uns durch den Körper, müht uns ab durch das Leben,

gibt uns Muße im Alter und schenkt uns Ruhe im Tod. Darum
wird das, was mein Leben gut gemacht hat, meinen Tod
gleicherweise gut machen. Wenn bei einem großen Gießer, der das

Metall schmelzt, das Metall aufspränge und sagte: ,Ich muß

unbedingt ein Königsschwert19) werden!', so würde der große Gießer

es sicher als untaugliches Metall ansehen. Und wenn wir uns nun
in unserer Menschengestalt auflehnten und sagten: ,Ein Mensch,

ein Mensch wünsche ich zu werden!', so würde uns das

Wandlung-Schaffende für untauglich halten. Sehen wir aber einmal
Himmel und Erde als den großen Schmelzofen und das

Wandlung-Schaffende als den großen Gießer an: wohin könnten wir
kommen, ohne daß es recht wäre? Zufrieden schlafe ich ein, und

ruhig wache ich auf.'"

19) mo-ye, Name des geschichtlich berühmten Schwertes eines Königs um 500

v. Chr.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 89

Diesen großartigen Phantasiebildern liegen einige tiefe, taoistische

Anschauungen zugrunde. Unser Tod ist nichts Absolutes; wenn wir
auch nicht als Geister oder Seelen oder sonstwie „lebe" weiterleben
und keineswegs unbedingt als Menschen wiedergeboren werden, so

existieren wir doch weiter, wie wir vor dem Leben existiert haben, in
anderer Form und anderem Zustand, immer wieder eingetaucht in
die Urmaterie — den „großen Schmelzofen", wie die Urmaterie, die

„Weltsubstanz" hier in einem trefflichen Bilde vorgestellt ist. So wird
der Tod hier auch als Rückkehr angeschaut, ein Gedanke, den wir
bei den großen taoistischen Weisen oft ausgedrückt finden, und dem

Lie-tse einige besonders schöne Betrachtungen widmet20):

„Wie gut verstanden die Alten den Tod! Den Menschlichen

gibt er Ruhe, die Nicht-Menschlichen unterwirft er. Der Tod ist
die Rückkehr unseres innersten Wesens. Die Alten nannten die

toten Menschen heimgekehrte Menschen. Wenn wir sagen, die
Toten seien heimgekehrte Menschen, dann sind die Lebenden
wandernde Menschen. Wer wandert und nicht weiß, wie
heimkehren, der hat sein Heim verloren. Wenn ein Mensch sein Heim
verliert, so bezichtigen ihn seine Mitmenschen des Unrechts. Wenn
die ganze Menschenwelt ihr Heim verliert, so bezichtigt sie
niemand des Unrechts."

Denselben Gedanken, daß der Tod eine Rückkehr sei, finden wir
in einem Gespräch des Konfuzius-Jüngers Tse-kung, also eines

Gegenspielers der taoistischen Schule, mit dem hundertjährigen Lin Lei,
das ebenfalls bei Lie-tse steht21); hier erhebt der Greis sogar die

Frage, ob der Tod nicht ein Glück sei:

20) Lie-tse, Buch I, R. Wilhelm, Liä Dsï, Das wahre Buch vom quellenden
Urgrund, Jena 1911 (mehrere Neuauflagen), Kap. 8; Wieger, Kap. K.

") Buch I, Wilhelm, Kap. 6; Wieger, Kap. I. Diese Erzählung gibt auch Lin
Tsiu-sen im Anhang zu seinem Familienleben in China, S. 29 f. wieder, mit dem
Hinweis, dass sie im „Familienbuche der Familie Lin" stehe.



90 E. H. t. TSCHARNER

„Tse-kung sagte: ,Ein langes Leben, das mögen die Menschen

gern; den Tod, den hassen die Menschen. Wie könnt Ihr
den Tod als ein Glück betrachten?'

Lin Lei sagte: ,Das Sterben verhält sich zum Leben wie ein
Zurückkehren zu einem Hingehen. Wie weiß also der, welcher

hier stirbt, ob er nicht dort geboren wird? Ich weiß nur, daß es

einander nicht gleicht. Wie aber weiß ich wiederum, daß mit allen

Mitteln zu leben suchen nicht ein Wahn ist? Und wie weiß ich,

ob heute zu sterben nichts Besseres bringt als das bisherige Leben?'"

Auf diese Frage scheint Chuang-tse in einem wieder recht makabren

Gleichnis, der Erzählung vom Totenschädel, ähnlich, aber
bildlichdichterischer zu antworten 22). Chuang-tse begegnete auf einer Reise

einem Totenschädel, der unbeerdigt am Wegrand lag, und richtete ei-
einen ganzen Schwall von Fragen an ihn, wie er sich dieses ungewöhnliche

Schicksal zugezogen habe. Schließlich nahm er den Totenschädel

als Kopfstütze, legte sich hin und schlief ein.

„Um Mitternacht erschien ihm der Totenschädel im Traum und

sagte: ,Wie Ihr da geschwatzt habt, glichet Ihr einem Erörterungs-
Meister 2S). Alles, wovon Ihr geredet, sind Verstrickungen der
lebenden Menschen. Wenn sie tot sind, so haben sie nichts der

Art. Wünschet Ihr vom Tot-Sein sprechen zu hören?'
Chuang-tse sagte: ,Es sei!'

Der Totenschädel sagte: ,Bei den Toten gibt es keine Herren
oben, gibt es keine Knechte unten und gibt es auch nicht die
Dienste der vier Jahreszeiten. Mühelos und gelassen machen wir
Himmel und Erde zu Frühling und Herbst. Selbst die Freude

eines Königs auf dem Throne kann nicht größer sein.'

Chuang-tse glaubte es nicht und sagte: ,Wenn ich den
Vorsteher der Bestimmung — eine dichterisch-allegorische Gestalt — dazu

**) Buch XVffl, Wilhelm, Kap. 4; Wieger, Kap. D; Legge, Kap. 4; Waley, S. 51 f,

") Einem der von Chuang-tse bekämpften „Dialektiker" oder „Sophisten".



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 91

brächte, Eurem Körper wieder Leben zu geben, Euch mit Knochen,
Fleisch und Haut auszustatten und Euch zurückzuschicken zu
Vater und Mutter, Weib und Kind, zu Freunden und Bekannten
Eures Dorfes, würdet Ihr dies wünschen?'

Der Totenschädel runzelte tief die Stirn und sagte: ,Wie könnte
ich die Freude eines Königs auf dem Throne wegwerfen und
zurückkehren zu den Mühsalen unter denen, die Menschen sind?'"

Die Gefühle und die geistige Haltung gegenüber Leben und Tod,
die dieses dichterische Gleichnis veranschaulicht, mögen der tatsächlichen

Stimmung und Einstellung mancher Menschen jener qualvollen, wirren
Zeit entsprochen haben. Wenn die taoistischen Weisen sie geteilt haben

sollten, dann haben sie sie aber auch überwunden, wenigstens die

großen unter ihnen. Sie nahmen einen Standort ein oder strebten

einen solchen an, der sowohl über dem Tod als auch über dem Leben
und über einer besonderen Freude am Leben oder am Tode lag. Sie

wollten ihrem innersten Wesen, ihrer tiefsten Natur gemäß leben, durch
die sie an der tiefsten Natur schlechthin, am Tao, und ihrem Lauf
teilhatten, sie wollten „wahre" — d. h. auch „echte, ursprüngliche" —

Menschen sein. Die Vorbilder für dieses „Wahre-Menschen-Sein"
sahen sie oft im hohen Altertum, in dem die Menschen sicher viel
einfacher und weniger bewußt, weniger vom Denken angekränkelt, waren

— und in dem merkwürdigerweise auch die Vertreter entgegengesetzter

Ideale, vor allem die Konfuzianer, ihre Vorbilder sahen. Ueber
solche taoistische Vorbilder schreibt Chuang-tse24):

„Die .wahren Menschen' der alten Zeit wußten nichts von
der Freude zu leben und wußten nichts vom Abscheu zu sterben.

Sie kamen heraus ohne sich zu freuen, sie gingen hinein ohne

zu widerstreben. Ganz natürlich gingen sie, ganz natürlich kamen

sie, und das war alles. Sie vergaßen nicht, was ihr Ursprung war;

") Buch VI, Wilhelm, Kap. 1; Wieger, Kap. B; Legge, Kap. 2.



92 E. H. v. TSCHARNER

sie forschten nicht, wodurch sie enden würden. Sie nahmen es

hin und waren zufrieden damit, sie vergaßen es und kehrten
zurück. Das heißt, nicht mit der Bewußtheit das Tao verlassen und
nicht mit dem Menschlichen dem Natürlichen nachhelfen wollen.
Das heißt ,wahre Menschen' sein."

Diese Betrachtungen enthalten wieder einige sehr wesentliche ta-
oistische Gedanken. Durch unser Bewußtsein, das menschliche Denken,

durch die Bindungen und Verirrungen, die wir uns dadurch schaffen,

verhindern oder verderben wir unser wahres, natürliches Wesen.
Das Bewußtsein ist durch unser Leben bedingt, und so bleibt unser
gewöhnliches Denken im Leben befangen. Den Tod sehen und denken

wir als Gegensatz zu unserem Leben, wie wir überhaupt gewöhnlich

nur in Gegensätzen empfinden und denken können: groß und
klein, gut und böse, Himmel und Erde, Anfang und Ende — und
Ursache und Wirkung. Und unser gewöhnliches Denken zwingt uns, eine

ganze Kette von Ursachen und Wirkungen zurückzuverfolgen, und

wenn wir meinen, eine letzte Ursache gefunden zu haben, so zwingt es

uns, eine Ursache dieser letzten Ursache zu suchen und immer so weiter.

Wie können wir diesen Zwang unseres Denkens, diese zwangsläufige

Kette unserer Gedanken brechen? Auf eine Weise haben die

Mystiker diese Frage beantwortet und gelöst. In ihrem Denken, das

ein tiefes Versenken und Schauen ist, erkennen sie eine letzte
Ursache, die sie als die Ursache ihrer selbst ansehen, ein Eines und Alles

— bei den christlichen Mystikern ist es Gott — ,mit dem sich ihre

geistige oder seelische Person im Denken, namentlich in den Ekstasen,

vereinigt und mit dem sie sich nach dem Tode wirklich zu vereinen hoffen.

In der mystischen Erfahrung verliert so der Tod, der Gedanke

an den Tod, ganz besonders seinen Stachel, ja kann er zu einem

Glücksgedanken werden.

Auch das Tao ist eine letzte Ursache, ein letzter Grund, ein Eines

und Alles, und auch bei den Taoisten finden wir mystische Erfahrungen,



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 93

Verherrlichungen einer Vereinigung mit dem Tao und selbst eine
mystische Schulung, eine Initiation. Trotzdem trennen große Unterschiede

ihre Anschauungen von denen unserer Mystiker, vor allem dieser:
die großen taoistischen Weisen anerkennen kein dauerndes Ich, kein

geistiges oder seelisches Wesen in uns, das unseren Tod überlebt.

Und so haben die großen taoistischen Weisen die Frage, wie wir unser
menschenlebenbedingtes Bewußtsein und Denken durchbrechen können,

noch anders, wesentlicher beantwortet, und diese Antwort ist

eng verbunden mit ihrer Antwort auf die Frage über Leben und Tod.
Immer wieder nennen die großen taoistischen Weisen den Tod eine

Rückkehr. Diese Rückkehr bringt uns zurück zur „Urmaterie", zur
„Weltsubstanz", aus der wir letzten Endes hervorgegangen sind und
der wir unendlich viel länger als unserer lebenden Person, ja schon

immer angehört haben, aber nicht als bewußte Iche, in der Gestalt

unserer lebenden Person, sondern in anderer Gestalt, oder anderen

Gestalten, oder gestaltlos, in Bestandteilen, die zu Bestandteilen

unserer lebenden Person geworden sind. Unser Zustand nach dem Tode
muß unserem Zustand vor dem Leben ähnlich sein. In diesem Zustand
sind wir, unser innerstes Wesen, also eigentlich „zuhause". Und
vielleicht sind wir darin „glücklicher" als im Leben, doch wirklich können

wir, als lebenbewußte Menschen, nichts Genaues darüber wissen — „das
Leben kennt nicht den Tod, der Tod kennt nicht das Leben", sagt
Lie-tse26).

Eines aber wissen wir: daß in der „Urmaterie", der „Weltsubstanz"
— im „großen Schmelzofen" — beständig Wandlungen vor sich gehen,

wie Tag und Nacht, die vier Jahreszeiten, Werden und Vergehen und
ebenso Geborenwerden und Sterben. Diese Wandlungen schafft das

unwandelbare Tao, das in der „Weltsubstanz" seit Ewigkeit wirkt und
das von dieser nicht zu trennen ist, ja das die taoistischen Weisen mit
dieser oft gleichsetzen. Alle Wesen und Dinge und ihre Teile und

5) Buch I, Wilhelm, Kap. 11; Wieger, Kap. N.



94 E. a v. TSCHARNER

alles Geschehen sind veränderliche und vergängliche Erscheinungen
und Phasen der „Weltsubstanz" in ihren unzähligen, mannigfaltigen
Wandlungen und zugleich Aeußerungen des Tao — also auch wir, mit
unserem Leben, unserer Seele und unserem Geist. „Das Leben ist
geliehen", sagt Chuang-tse20), „Wir leihen es und werden so geboren",
und im Tode, einer weiteren Wandlung, geben wir es zurück.

Wenn wir das alles einsehen und dazu die Unbedeutendheit

unseres Menschenlebens im Raum und in der Zeit des Weltganzen —

wie sie die chinesischen Landschaftsmaler immer wieder eindrücklichst
veranschaulichen —, dann werden unser Geist und unsere Seele ihren
Stolz und Wahn verlieren und sich mit unserem innersten Wesen eins

wissen; und unser innerstes Wesen wird sich eins wissen mit der
„Weltsubstanz" und ihren Wandlungen und dem Tao, das die Wandlungen
aus sich bewirkt. Wir werden uns gelassen einordnen in die große
Natur und ihren Lauf und ihm uns fügen — auch dem Tode, im tiefst-
instinktiven Vertrauen, daß es „uns" das „Wandlung-Schaffende" auch

im Tode recht macht. Das ist der überlegene, erhabene — aber so

schwer erreichbare — Standort, den die großen taoistischen Weisen
einnehmen und den die Erzählung vom Tode des Chuang-tse einzigartig

veranschaulicht und verklärt27):

„Als Chuang-tse am Sterben war, wünschten ihn seine Jünger

prunkvoll zu begraben.

Chuang-tse sagte: ,Ich betrachte Himmel und Erde als meinen

Doppelsarg, Sonne und Mond als mein Paar Jaderinge, Sterne

und Sternbilder als meine Perlen28) und alle Wesen der Welt als

*•) Buch XVIII, (Wilhelm, Kap. 3) Wieger, Kap. C; Legge, Kap. 3.

") Buch XXXn, Wilhelm, (Buch XXVU) Kap. 20; Wieger, Kap. J; Legge, Kap. 14-

2S) „Jaderinge", genauer: Jadescheiben mit einem Loch in der Mitte, und Perlen
wurden den vornehmen Toten als ritueller Schmuck in den Sarg gelegt. Nach der
allgemeinen chinesischen Anschauung sollte die Ausübung der Beerdigungsriten
die Toten bzw. ihren „Geist" schützen, wie überhaupt die Ausübung der Riten
Ordnung und Glück bedingte — Anschauungen, die die grossen taoistischen Weisen
bekämpften und, wie Chuang-tse in diesem Gleichnis, überwanden.



LEBEN UND TOD IM DENKEN DER GROSSEN CHINESISCHEN WEISEN 95

mein Trauergeleite. Ist da nicht alles Nötige für mein Begräbnis
bereit? Was gäbe es zu diesem noch hinzuzufügen?"

Ein Jünger sagte: ,Ich fürchte, daß Krähen und Geier den
Meister fressen werden.'

Chuang-tse sagte: ,Oben werde ich Krähen und Geiern als

Nahrung dienen, unten Maulwurfsgrillen und Ameisen. Jenen

es wegnehmen und diesen es geben — warum so einseitig sein?'"

Ein solches Sterben, ein solches Wissen um den Tod können wir
realistisch nennen, frei von allen Illusionen. Aber es ist ein Wissen

um tiefste Wirklichkeit und um ein „Leben" in einem viel tieferen und
weiteren Sinn, als wir es gewöhnlich verstehen. In diesem Sinn sagt

Lao-tse, der größte chinesische Weise29):

„Wem das Sterben nicht Vernichtung ist, der hat dauerndes

Leben!"

29) Tao-tê-king, Kap. 33. - Einige weitere Sprüche und Betrachtungen Lao-Tse's,
Chuang-tse's und Lie-tse's über Leben und Tod habe ich in der Zeitschrift
„Volkshochschule", hsg. v. Verein zur Förderung der Volkshochschule des Kantons Zurich,
Bd. 13, Zürich 1944, S. 33 ff. (Heft 2), veröffentlicht. Auch mit diesen Zitaten sind
die Aeusserungen der grossen taoistischen Weisen zu unserer Frage nicht erschöpft.


	Leben und Tod im Denken der grossen chinesischen Weisen

