
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 6 (1944)

Artikel: Le P. Ippolito Desideri à Lhasa, 1716-1721 et son exposé de la religion
tibétaine

Autor: Fazy, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17

Le P. Ippolito Desideri à Lhasa, 1716-I721
et

Son exposé de la religion tibétaine1)

par Robert Fazy

I
Desideri et sa vocation

Ippolito Desideri est né, le 202) ou le 218) décembre 1684, à Pistoia,
la pittoresque cité toscane qui, à une trentaine de kilomètres au nord-
ouest de Florence, domine l'Ombrone. Rien n'a été publié sur sa

jeunesse *). Tout ce que nous savons, c'est qu'il fut admis dans la S. J. le 27

avril 1700 et qu'il fit ses études à Rome. Pendant qu'il les poursuivait,

le P. Michael De Amarai, visiteur à Goa6), s'occupait activement
de faire revivre la mission de Tsaparang tragiquement interrompue

') Dans les indications bibliographiques, les livres épuisés et rares sont marqués
d'un astérisque. Deux astérisques signifient que l'ouvrage est très difficile à trouver
même à haut prix.

2) Filippo De Filippi, An Account of Tibet, The travels of Ippolito Desideri
of Pistoia, S.J., 1712-1727, London, George Routledge and Sons, The Broadway
Travellers, 1932 — cité plus loin sous l'abréviation: Filippi, Préface, p., 44.

8) C. Wessels, S.J., Early Jesuit Travellers in Central Asia, 1603-1721, The
Hague, Martinus Nijhoff, 1924 - cité plus loin sous l'abréviation: Wessels - p. 273.

*) Ni Carlo Puinl, le premier éditeur de fragments de ses manuscrits — Carlo
Puini, **// Tibet, secondo la relazione del viaggio del P. Ippolito Desideri, 1715—

1721, Roma, Presso la Società Geographica Italiana, 1904 - cité plus loin sous
l'abréviation: Puini - ni Wessels, dans une étude approfondie - EarlyJesuit Travellers,
op. cit. p. 204-281 - ni Filippi, dont l'édition critique, An Account of Tibet, op. cit.,
utilise tous les manuscrits connus - Préface, p. 40- ne donnent le moindre détail. Les
15 lettres de Desideri - inventoriées par Wessels, p. 274 - ne font aucune allusion
à sa vie avant son départ pour Rome, le 27 IX 1712. L'espoir de trouver des
documents inédits paraît faible. Dans une aimable lettre à l'auteur de ces lignes,
datée d'Amsterdam le neuf février 1939, le P. C. Wessels écrivait: «Je n'ai, pour
«le moment, rien de nouveau sur le P. Desideri. J'ai donné toutes mes notes à M.
«de Filippi pour son livre».

») Wessels p. 206-207; Filippi, p. 26-27, 371.



18 ROBERT FAZY

depuis 16416). Ses efforts portés à la connaissance du Général, d'abord

par deux jeunes volontaires de l'ordre *), puis par le Provincial Manuel

Saraya, avaient été approuvés en haut lieu8).

*) La mission de Tsaparang avait été créée, en 1625, par les Jésuites portugais

Antonio de Andrade et Manuel Marques. Pendant quelques années, sous

l'impulsion énergique d'Andrade, elle avait progressé avec l'appui du potentat
local. - Wessels, p. 78. La première église avait été édifiée en août 1626. En 1629,

Andrade retourna à Goa, où il devait mourir le 16 mars 1634. Après son départ, la
mission, en butte à des difficultés croissantes avec le clergé tibétain, périclita.
Marques, rentré à Agra le U décembre 1635, chercha, en 1640, à retourner à

Tsaparang. Arrêté au col de Mana, avec le père napolitain Stanislas Malpichi —

qui réussit à s'échapper - il fut retenu prisonnier. Tous les efforts pour obtenir
sa mise en liberté demeurèrent vains. Dès 1941, les nouvelles cessèrent: son sort
est resté inconnu - Wessels, p. 88.

Sur l'histoire de la mission, cf. * Voyages au Thibet, traduits par J. P. Parraud
et J. B. Blllecoq, à Paris, de l'Imprimerie de Hautbout l'Aîné, l'An IV, Voyage du
Pire d'Andrada (sic) au Thibet - L'original paru à Lisbonne, en 1626, sous le titre
de Novo Descobrimento do Gram Cathayo, ou Reinos de Tibet, petto Padre
Antonio de Andrade da Companhia de Jesu, Portuguez, no anno de 1624, est d'accès
fort difficile; Athanase Kirchère, **La Chine illustrée, Amsterdam, chez Jean Jans-

son, 1670, p. 88; Adrien Launay *Histoire de la mission du Thibet, Lille et Paris,
Desclée, de Brouwer et Cie, s. d. (1903), p. 23 ss. - à utiliser avec quelque prudence

- **Puini, p. XXXIII-XXXVu;Wessels. ch. II, Antonio de Andrade et ch. ffl, The

Tsaparang Mission; Filippi, p. 3-19.
La ville morte de Tsaparang existe toujours sur la rive gauche du haut Sutlej,

à 70 kil. environ au sud-ouest de Gartok. Sur les lieux, cf. : Cap. C. G. Raw-
llng, The Great Plateau, London, Ed. Arnold, 1905, p. 285 ss. et 297; Sven Hedin,
Trans-Himalaya, III, London, Macmillan and Co, 1913, p. 265 ss.; G. M. Young, A

Journey to Toting and Tsaparang, Journ. of the Panjab Historical Society, vol.
VIII, p. 177-199, Calcutta, 1919; Himalayan Journal, V, 1933, Expedition of F
Williamson and F Ludlow in Western Tibet (1932), p. 103 ss.; Dr. Giuseppe lucci and
cap. E. Ghersi, Secrets of Tibet, London and Glascow, Blackie and Son, 1935, p.
170 ss.; un des meilleurs ouvrages modernes sur le Tibet.

0 Les frères J. Carvalho et Pierre Gill — lettres des 15 janvier et 2 février
1708 - Wessels, p. 207 et note 1.

*) Ceci résulte d'une lettre du Général, datée du 6 juillet 1709: *Ex data
occasione valde commendamus ut aperiantur novae missiones et ferventius agatur
*de reditu ad Tibeturn. Nee deterreant ullae diffimitates, nam causa Dei est, qui
«jam s ternit yiam per Mogolense Imperium». — Wessels, p. 207 et note 2. Le
Général faisait allusion aux faits suivants : Aurangzeb était mort le 3 mars 1707;

avec lui, la réaction musulmane avait pris fin. L'empereur régnant, Bahadur Shah I,
se montrait favorable aux chrétiens-Filippi, p. 66 ss.; Sir Edward Maclagan, The



LE P. IPPOLITO DESIDERI à LHASA 1716-1721 19

Desideri fut ordonné le 28 août 1712. Plein de zèle9), il s'annonça

comme volontaire pour la nouvelle mission du Tibet10) et fut reçu
par le pape Clément XI, qui bénit son projet. Ayant obtenu
l'autorisation du Général11), il s'embarqua, le 22 novembre 1712, à Gênes,

sur la Madonna delle Vigne, et parvint à Lisbonne, non sans péripéties,

au milieu de mars 171312). Le 7 avril, il faisait voile pour les Indes

et arrivait à Goa le 21 ou le 27 septembre18). A peine débarqué, il
s'offrit pour la mission du Tibet; son offre fut aussitôt agréée. N'osant

presque croire à son bonheur, il se hâta d'écrire au Général en le priant
de ratifier expressément la décision du Provincialu).

Jesuits and the Great Mogul, London, Burns, Oates and Washbourne, 1932, p.
131 ss. En outre, une mission portugaise pouvait compter sur l'appui particulier
de Donna Juliana Diaz Da Costa. Cette dame portugaise, née au Bengale en 1658,
avait été institutrice de Bahadur Shah qui, devenu empereur, l'avait élevée au
rang de princese. Momentanément tombée en disgrâce auprès de son successeur —

Farrukh-siyar — Donna Juliana était rapidement rentrée en faveur. Cf. le chapitre
intitulé: Juliana dans *Mémoires sur l'Indoustan, à Paris, chez Petit, 1822, du
colonel Gentil, arrière-petit-neveu par alliance de Donna Juliana, et Sir Ed.
Maclagan, TheJesuits etc. op. cit p. 131-132, 167, 169, 181-189, 394.

9) C'est aussi la conclusion à laquelle arrive Sir Ed. Maclagan, op. cit. p. 359.

10) Avec l'humilité qui caractérise ses écrits, Desideri ne dit rien de sa
vocation. U se borne à mentionner sa mission «Ayant été destiné à la Mission de
«Thibet ...» Lettre au P. Ildebrand Grassi, écrite de Lassa (sic), le 10 avril 1716,

publiée dans le vol. XV de la Collection des Lettres Edifiantes, à Paris, chez
Nicolas le Clerc, 1722 - édition en 34 volumes. La même mention se trouve au début

d'une lettre au Général, écrite de Leh, le 5 août 1715, reprodruite par Puini,
p. 361 ss.: «A Ventuno di Novembre 1713, partii da Goa destinato per la Missi-
«one del Thibet «Seules cinq lignes du follo 264 de son manuscrit - Wessels,

p. 207/208 - Puini, p. 3 - Filippi, p. 53: «0« the fifteenth of August, 1712,1 at last
«obtained permission from our General, the V. R. F. Michelangelo Tamburini,
«to go to the East Indies, and was ordered to open and start missions in the
«kingdoms of Thibet, a thing that had been attempted several times since 1624» -
laissent entendre qu'il avait sollicité sa mission.

") Wessels, p. 208. 12) Filippi p. 53-54. IV) Filippi, p. 58.

u) Lettre de Goa du 12 novembre 1713, archives de la S.J.: «Si compiace S.D.M.
«per mezzo dal P. Provinciale di chiamarmi e destinarmi alla nuova missione del
Tibet». - Wessels, p. 208.



20 ROBERT FAZY

II

Le voyage: de Goa à Leh16)
1

Le 13 novembre 1713, Desideri s'embarqua à Goa. A la fin de

décembre,10) il était à Surate où il apprit que le P. Manuel Freyre
S. J., son aîné de cinq ans, lui était adjoint comme chef de mission17).

Arrivé à Delhi le 10 mai 1714, ayant passé la saison des pluies à

Agra, il repartit avec Freyre, le 14 septembre, pour se diriger par
Lahore sur «Caximir»18). Les voyageurs s'écartaient ainsi délibérément
de la route de Tsaparang qui, de Delhi, mène par Srinagar du Garhwal,
Badrinath et le col de Mana19). Us tenaient leurs instructions du
Provincial, le P. Saraya, qui peut avoir eu des visées plus ambitieuses que
celles du P. De Amarai. En 1626, une mission jésuite envoyée, à

l'instigation du P. d'Andrade, dans l'U-Tsang20), avait atteint Shigatzé

16) L'oeuvre de Desideri comme explorateur a été retracée et commentée par
Wessels, puis par Filippi. Les pages qui suivent se bornent à Indiquer les
principales étapes de son voyage.

*•) Wessels, p. 209 et 222, note 2.

") La date du 4 janvier 1714 donnée par Filippi - p. 58 - pour l'arrivée à Surate,
doit être erronée, Desideri ayant écrit au Général, de Surate, le 30 décembre
1713 - Wessels, p. 210, note 4.

18) Le Srinagar du Cachemire.

19) C'était la route suivie par d'Andrade et les pères de la mission de
Tsaparang-cf. Wessels. p. 48-54 et 87; P. d'Andrada (sic): Voyages au Tibet, op. cit.,
p. 12; Capt. F. V. Râper, 'Narrative of a Survey for the purpose of discovering
the Sources of the Ganges, Asiatic Researches, XI, London, 1812, p. 493 ss., 522;
William Moorcroft, *A Journey to lake Mdnasaróvara in IPndes, a province of
little Tibet, As. Res., XII, London, John Murray, 1818, passim; F. S. Smythe, Kämet

conquered, London, Victor Gollancz, 1932, p. 266, 272; Schweizer im Himalaja

(sic), Zurich 1939, carte, p. 37.

20) La mission se composait des P. Etienne Cacella et Jean Cabrai S.J. Partie
de Hugll, le 2 août 1626, et suivant à peu près l'itinéraire de Th. Manning en
1811 - cf. Markham, Narratives of the Mission of G. Bogle to Tibet and of the journey

of Th. Manning to Lhasa, London, Trübner and Co., 1876 p. 214 ss. - elle
avait atteint Shigatzé, le 20 janvier 1626. Cf. Wessels, ch. V. L'U-Tsang-1'Outsana
d'Andrade, Voyages etc., p. 40 - comprend les provinces de Lhasa (U) et de Shi-



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA, 1716-1721 21

et s'y était maintenue pendant quatre ans21). Si elle n'avait créé
d'établissement durable, elle avait été bien accueillie et les rapports
du P. Cacella montraient un bouddhisme teinté d'un quasi christianisme

rudimentaire22). Une nouvelle mission trouverait la voie frayée.
Mais il y avait plus: En 1702 ou 170328), le Saint-Siège avait attribué
le Grand Tibet aux Capucins. Deux membres de cet ordre, venant
du Népal, étaient arrivés à Lhasa en 170824). Ils en étaient repartis
en 1711. Wessels a fait justice d'insinuations malveillantes de certains

gatze (Tsang) - cf. Sir Ch. Bell, Tibet Einst und Jetzt, Leipzig, Brockhaus, 1925,

p. 40 et D. Macdonald, The Land of the Lama, London, Seeley Service and Co.,
1929, p. 29. Shigatzé était alors résidence royale - Filippi, p. 21, Maclagan, p. 355.
L'influence prépondérante de Lhasa date du cinquième Dalaï-Lama, Ngag-dbang-
bLo-bzang, et de l'édification du Potala en 1642 - cf. Günther Schulemann, Die
Geschichte der Dalailamas, Heidelberg C. Winter, 1911, p. 97, n. 26. La désignation

U-Tsang, sous la forme chinoise «Wu-sz'-tsang», figure déjà dans la grande
compilation du temps des Ming, achevée en 1370, le Yttan-shi, Histoire de la
dynastie mongole, ch, CXXIII; cf. E. Bretschneider, **Mediaeval Researches, London,
Regan Paul etc., 1910, II, p. 24.

21) Wessels, p. 160 et 162. Cacella était mort, à Shigatzé, le 6 mars 1630.
Cabrai repartit définitivement pour Hugli, en mai ou juin 1632.

22) Wessels, Appendix II, fol. 11, p. 326 ; cf, aussi d'Andrada (sic), Voyages,
p. 63—64 et Appendice I, ch. 1, infra: on y trouve la même confusion, entre la Trinité
chrétienne et la soi-disant «Trinité» bouddhique, que dans la lettre de Desideri
de Lassa (sic), Lettres Edifiantes, XV, p. 195 et Appendice I, ch. 3, infra. Desideri,
après son étude des textes, a donné l'explication juste — cf. infra, Appendice I, ch. 3.
H. Kern, **Histoire du Bouddhisme dans l'Inde, Paris E. Leroux, 1901, I, p. 298,
traduit le terme sanscrit «triratna» - pâli «tiratna» - par triade. C'est dans
cette triade des «trois joyaux» — le Bouddha, la Doctrine, la Communauté —

Buddha, Dharma, Sangha - que tout nouveau bouddhiste déclare prendre refuge.
Cf. P. Oltramare, Histoire des Idées théosophiques dans l'Inde, II, La Théosophie
Bouddhique, Paris, P. Geuthner, 1923, p. 1.

28) Wessels, p. 208. La mission confiée aux Capucins - en 1703 suivant Sylvain

Lévi, **Le Népal, Paris, E. Leroux, 1905, I, p. 98 - émanait de la Congrégation

de la Propagande, conseil de cardinaux créé, en 1622, par le pape
Grégoire XV, à l'instigation particulière de religieux éminents de l'ordre des Carmes
déchaussés et du Capucin Jérôme de Narni.

u) Le P. Joseph d'Ascoli et le P. François Marie de Tours — Sylvain Lévi,
*Le Népal, I, p. 98 et note 1 avec indication des sources.



22 ROBERT FAZY

auteurs2S) suivant lesquels Freyre et Desideri auraient été chargés de

contrecarrer les efforts de l'ordre rival. De ceci, il n'existe aucune

preuve. En revanche, il est très possible que le P. Saraya ait vu, dans la

retraite de 1711, l'occasion favorable de reprendre une activité dont
l'initiative appartenait à son ordre. Mais l'échec des Capucins pouvait
n'être que momentané et il fallait gagner une marche. Ceci expliquerait:

La hâte avec laquelle Desideri fut dépêché à peine arrivé;
Le vague de ses instructions qui s'étendaient «aux royaumes du

Tibet»26);
L'attitude de Freyre dont le premier soin, à Leh, fut de s'enquérir

des Capucins et qui partit immédiatement pour Lhasa dès qu'il
les crut en route pour la capitale27).

2B) Graham Sandberg, **The Exploration of Tibet, Calcutta, Thacker, Spink
and Co., 1904, p. 58; Sir Thomas Holdich, Tibet the Mysterious, London, Alston
Rivers, s. d., p. 78; Perceval Landon, Lhasa, I, p. 9; Wessels, p. 209. Sylvain Levi

- Népal, I, p. 100 - ne parle - d'après la Missio Apostolica Thibetano-Sera-
phica, München, 1740 - que de la «pieuse émulation» des deux ordres. Que l'expression

soit, non seulement impartiale et courtoise, mais exacte, résulte du fait
suivant, qui montre que les relations entre Jésuites et Capucins n'était nullement
tendues : A peine arrivés à Lhasa, les pères capucins d'Ascoli et de Tours,
s'empressèrent de solliciter l'appui des pères jésuites Régis et Jartoux, alors (1708)
occupés à des travaux cartographiques à Si-ning, leur demandant d'intervenir
auprès de l'empereur K'ang Hi pour qu'il autorisât la construction d'une église —

cf. P. J. B. Du Halde, 'Description de l'Empire de la Chine, etc., à la Haye, chez

Henri Scheurleer, 1736, IV, p. 584.

26) Cf. supra, note 10 « and was ordered to open and start missions in
the kingdoms of Thibet ...»

27) Cf. infra, p. U. Il n'y a là q'une hypothèse, mais elle cadre avec la plupart

des faits: Clément XI - 1701-1721 - avait, en 1702 ou 1703, attribué l'U-
Tsang aux Capucins ou approuvé, au moins, la décision de la Propagande — cf.

supra, note 23. Le projet de Desideri, qu'il avait béni quelques années plus tard,
pouvait difficilement empiéter sur ce qui avait été concédé à l'ordre de Saint François.

Il est ainsi probable que Desideri, en débarquant aux Indes, s'offrit pour la
réouverture de la mission de Tsaparang. Mais la retraite des pères d'Ascoli et
de Tours de Lhasa, était connue à Goa - Wessels, p. 210. al. 1 - et le Provincial
peut avoir modifié ses plans. De fait, le manuscrit de Desideri ne fait aucune allusion

à Tsaparang.



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA 1716-1721 23

Le 26 octobre, les voyageurs, quittant la plaine, commençaient
l'ascension de la barrière sud de la vallée, qu'ils franchirent au Pir
Panjal28). Ce col, depuis Akbar qui avait fait corriger le passage29),

était le chemin ordinaire des grands Mogols80). Malgré la correction,
il présentait encore quelque danger81). Franchissant la passe sans trop
de difficultés, ils arrivèrent, le 13 novembre, à Srinagar que Desideri
décrit avec la précision et le sens du détail essentiel qui caractérisent

la partie narrative de son récit8Ï). La neige fermant l'accès du Ladak,
Freyre et Desideri furent contraints d'hiverner à Srinagar88). Le 17 mai

1715, ils s'engagèrent sur la route, aujourd'hui si connue, qui par la

vallée du Sind et le Zoji-la, conduit à Leh84). Le 30 mai, jour de

l'Ascension, ils passèrent le col encore couvert de neige et de verglas85).

Très sobre dans son récit, Desideri, dans sa lettre au P. Grassi, s'étend

sur les difficultés du passage86). Le 20 juin, les voyageurs, après une
première expérience des ponts de cordes tibétains 8?), parvenaient à Leh.

2S) «Pir-pangial» dans le récit — la hauteur du col est de 11400 pieds angl.
29) Par Kasim Khan, cf. V. A. Smith, Akbar the Great Mogul, Oxford, Clarendon

press, 1917, p. 240 et note 1; 243.

»») **Ayeen Akbery, translated by Francis Gladwin, Calcutta 1784, II, p. 152 -
«Peerpundial» ; Memoirs ofJahangir, ed. by Henry Beveridge, London, Royal As.
Society, 1914, H, p. 179.

sl) François Bernier, 'Voyages, à Amsterdam chez Paul Maret, II, p. 286 -
Bernier avait accompagné Aurangzeb en 1665.

»•) Filippi, p. 71/72. 8S) Wessels, p. 211, Filippi, p. 74.

**) Sur le Zoji-la - 3544 m. - cf. Robert Fazy, L'exploration du Karakoram,
Les Alpes, 1942, Fascicule I, Janvier, p. 37-38. Desideri appelle le Zoji-la «Kantel»,
terme usuel en Asie centrale pour désigner un col: cf. p. ex. C. T. Vigne, 'Travels
in Kashmir etc., London, Colbrune, D, p. 395: Paien-i-ACote// et, en Afghanistan,
vallée du Kuram, Vàiwar-Kotal etc. William Moorcroft, 'Travels etc., London,
John Murray, 1841, II, p. 95, a été le premier à identifier le «Kantel» de Desideri
avec le Zoji-la.

ï5) Filippi, p. 74/75: «covered with deep snow and hard ice».
**) Lettres Edifiantes, op. cit., XV, p. 191/92: «... Je vous avoue que je frémis

«encore au seul souvenir de ces affreux passages».

") Filippi, p. 76; Lettre de Leh, du 5 août 1715, - Puini, p. 364.



24 ROBERT FAZY

III

Le voyage: de Leh à Lhasa
1

Les deux missionnaires furent si bien reçus par le roi Nyi -ma-
nam-gyal88) que Desideri pensa s'établir au Ladak. Mais le chef de

l'expédition disposa autrement. Wessels admet89) que Freyre, malade

et désireux de rentrer aux Indes en évitant le Zoji-la, se serait enquis
d'un autre chemin de retour. Apprenant qu'il n'y avait que celui de

l'U-Tsang, il se serait décidé à revenir par Lhasa. Cette admission

se réclame uniquement des indications de la lettre de Leh du 5 août
1715*°). Elle se heurte:

1) au fait que deux routes directes conduisaient de Leh, l'une par
le Rupshu et Tsaparang à Srinagar du Garhwal, l'autre, par le Kulu
à Patiala et Delhi41);

2) à la difficulté d'admettre que le prétendu malade, pressé de

rentrer aux Indes, aurait préféré à un trajet de deux mois facile en
été, en terrain connu, un parcours quatre fois plus long dont la plus
grande partie devait se faire, en hiver, à travers des contrées désertes42);

38) Lettre au père Grassi, L. E. XV, p. 194 «Nima Nangial» - Wessels, p. 215

Filippi, p. 379.

**) Wessels, p. 209/210 - Filippi, p. 28/29 et Sir Ed. Maclagan, p. 360-361, suivent
Wessels sans revoir ses données - Launay, Histoire de la Mission du Thibet, op.
cit., I, p. 33/34, donne une explication analogue.

") Puini, p. 368 ss. - Wessels, p. 209/210 et note 4, de la p. 209.

41) V. la carte de Wessels. Les deux routes avalent été suivies, l'une en
octobre, l'autre en novembre 1631, par le P. Francisco De Azevedo S. J., alors âgé
de 53 ans. Il avait mis 26 jours de Srinagar du Garhwal â Tsaparang et, de là,
21 jours jusqu'à Leh. Au retour, il était parvenu, en 19 jours, de Leh à Nagar,
la capitale du Kulu - cf. Wessels, ch. IV, «Francesco De Azevedo». Moorcroft,
en 1919, a suivi à peu près la même route de Kapurtala à Leh - cf. Travels
etc., op. cit., I, eh. V-VII et la carte. Les missionnaires jésuites ne pouvaient
ignorer le voyage du P. de Azevedo qui, en 1632, avait adressé un rapport détaillé
au Procurateur de la S. J. aux Indes, - Wessels p. 94 et Appendix L

42) Partant à la mi-août, les missionnaires pouvaient facilement gagner quelques

marches sur le trajet d'aller qui avait pris 52 jours du pied du Plr Panjal
à Leh. Ils mirent 7 mois de Leh à Lhasa. Déduction faite d'arrêts qui n'étaient



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA, 1716—172t 25

3) aux dires de Freyre lui-même, dont le rapport précise que ce

qui l'avait décidé à partir pour le «troisième Thibet», c'est le récit
d'un indigène, venant de Rudok, qui avait rencontré des Européens
vêtus de robes48);

4) au récit de Desideri, qui diffère sensiblement de sa lettre du
5 août 171544).

2

Le 16 ou le 17 août45), les voyageurs partaient de Leh46). Arrivés

le 7 septembre à Tashigong47)» ils s'y arrêtèrent un mois pour

pas indispensables - cf. infra p. 12 — il restait cinq mois au moins de voyage.
Freyre mit, en outre, 42 jours de Lhasa au Népal.

**) Le rapport est traduit par Filippi, p. 351-361. Après avoir rapporté
l'information reçue, Freyre écrit: «Understanding from his words that the men in
«question were the Capuchin missionaries, we asked him the distance to
«that Third Thibet and he replied that the journey would be three months, and
«that a number of deserts lay between. Though greatly frightened by his words

«... we began at once to make ready for the journey».
44) Filippi, p. 80/81. Après avoir avoué sa tentation de rester au Ladak,

Desideri écrit: «But after praying to God for guidance, we consultated together
«and decided to continue our journey to Third and Principal Thibet as being
«the head and centre of that false sect, and also because Father Antonio de
«Andrade and other missionaries of ourSociety after him had once been there».
Les missionnaires visés étaient évidemment les PP. Cacella et Cabrai. La légende
d'un voyage d'Andrade au Tibet oriental et en Chine est une des nombreuses
erreurs de Klrcher, dont le P. Grueber, son informateur, avait eu fort à se plaindre

— cf. Wessels, John Grueber and Albert d'Orville, p. 167 ss. Desideri
connaissait la Chine illustrée, - p. 88. - Filippi, p. 302. A Leh, il n'avait pas encore
réalisé avec quelle prudence tl fallait l'utiliser. Ses yeux se sont ouverts à Lhasa:
« Various statements by Father Anastasius Kircher are correct, but many others
«are entirely untrue and unlike what actually exists*. Filippi, p. 305.

*6) Le 16 d'après Freyre - Filippi, p. 335; le 17 suivant Desideri - Filippi, p. 81.

**) Cette partie du voyage est résumée très brièvement. Le lecteur peut
comparer le récit de Desideri et ceux de: Ekai Kavaguchi, Three Years in Tibet, Madras
1909, p. 162 ss.; Sven Hedin, Trans-Himalaya, II et III; Herbert Tichy, Zum
Heiligsten Berg der Welt, Wien, L. W. Seidel und Sohn, s. d. (1937), p. 135 ss.; Ch.
A. Sherring, 'Western Tibet etc. London, Edward Arnold, 1906, p. 259 ss.; G. A.
Combe, A Tibetan on Tibet, London, T. Fisher Unwin, 1926, p. 167 ss.; W.

Montgomery Me. Govern, To Lhasa in Disguise, London, Thornton Butterworth, 1924,

p. 110 ss. et la collection des Records of the Survey of India, VIH, 1865-1892.

4r) A cent kilomètres au nord-nord-ouest de Gartok.



26 ROBERT FAZY

se joindre à la caravane d'une princesse éleuthe qui rentrait à Lhasa

avec son escorte. La marche fut reprise, le 7 octobre, par Gartok48).

A la fin de novembre, les missionnaires découvraient le Kailas49) et,
quelques jours plus tard, le lac Manasarowar. Desideri note la

dévotion dans laquelle la montagne sainte et le lac sacré étaient, comme de

nos jours encore, tenus par d'innombrables pèlerins50). Le 4 janvier,
parvenus à Saka-Zong51), ils durent s'arrêter, la princesse étant tombée
malade. Repartis à la fin du mois52), ils arrivèrent, le 29février 1716,

à Shigatzé58) et le 18 mars, dix mois après leur départ de Srinagar,
ils faisaient leur entrée à Lhasa54)

4*) Le «Gartoa» de Desideri — Filippi, p. 83, le «Gerthope» de Moorcroft -
As. Researches, XII, op. cit p. 444 ss.

49) A propos de la cave du Kailas, Desideri, et après lui, Filippi - p. 83 et
379, n. 25 - ont confondu deux traditions: Celle d'«Urghien», Padma-Sambhava
—« The Lotusborn»—le magicien de l'Udyana appelé au Tibet en 747, le fondateur
du grand monastère de Samye - L. A. Waddell, "The Buddhism of Tibet, London,

W. H. Allen and Co., 1895, p. 28. 30; Alb. Grünwedel, Mythologie du Budd-
hisme (sic) au Tibet et en Mongolie, Paris, Ernest Leroux, s. d., (1927), p. 151 ss. -
et celle du Saint et poète Je-bstun Mi-la-ras-pa, 1038-1122, Waddell, p. 64;
Grünwedel, p. 61; Sandberg, p. 250 ss.; Ekai Kavaguchi, p. 175 ss.; Combe, p. 168 et
170 ss.; Marko Pallis, Peaks and Lamas, London, Cassell, 1939, p. 108 ss. La
tradition du passage de Padma -Sambhava est conservée dans la région du Kailas,
mais l'ermite, qui habita longtemps la cave toujours vénérée des pèlerins, est Mi-
la-ras-pa.

M) Filippi, p. 84 - Kailas - et p. 85 - lac Manasarowar.

") Filippi, p. 90. Le «Serchia» de Desideri. Sur Saka-Dsong, cf. George N
Roerich, Trails to Inmost Asia, New Haven, 1931, p. 445-451.

6I) Filippi, p. 360 - d'après Freyre; Desideri ne donne pas de date.

**) Toujours d'après Freyre, les voyageurs mirent 12 jours de Shigatzé à Lhasa -
Montgomery Mac Govern, To Lhasa etc., op. cit., p. 176 et 257, a fait le trajet en
8 jours, du 7-15 février, mais en évitant le détour usuel par Gyantse - op. cit,
p. 181.

M) Wessels, p. 221.



LE P. IPPOLITO DESIDERI * LHASA 1716—1721 27

IV

Desideri à Lhasa et dans les monastères des environs55)

1

N'ayant trouvé aucun missionnaire dans la capitale, Freyre installa
Desideri et, le 16 avril déjà, repartit pour les Indes. En six semaines,
il gagna le Népal où il devait séjourner cinq mois faisant, semble-t-il,
très bonne compagnie avec le P. capucin Domenico De Fano et les

religieux de son ordre56). Peu avant son départ pour Patna, trois des

Capucins reprirent le chemin de l'U-Tsang. Ils arrivèrent à Lhasa le

premier octobre 171657).

Si modiques que fussent les présents qu'il apportait58), Desideri
fut admirablement reçu par le Régent Latsan Chan59), qui connaissait

6S) Ici aussi, le récit se borne aux faits essentiels.

6«) Rapport du P. Freyre, Filippi, p. 360.

67) Rapport du P. Freyre, Filippi, p. 361; Lettre de Desideri de Lhasa le 15

janvier 1717, Puini, p. 372.

58) A ce qu'il avait pu acheter sur place, Desideri avait ajouté quelques baumes
tirés de sa pharmacie de voyage et deux pierres de Belzoar de Goa, appelées
«pierres Caspar Antonio» - Wessels, p. 224 n. Les pierres de bézoar étaient un
contrepoison fort usité aux Indes - cf. Sir W. Forster, The Embassy ofSir Thomas
Roe in India, Oxford, 1926, p. 157 n, 254 n, 359. Les pierres Gaspar Antonio, non
identifiées par Filippi, — 380, note 28 - étaient fabriquées par les Jésuites de Goa,
suivant la formule secrète d'un frère mineur de l'ordre, le f. Gaspar Antonio;
cf. J. Ovington, A Voyage to Surate, Oxford 1929, p. 155 n et les citations; J. B.

Tavernier, 'Les six voyages en Turquie, en Perse et aux Indes, Paris, 1679, II,
ch. 24, Du Musc et du Bézoar.

") Le «Cinghes-Khang» du récit - Filippi, p. 148. Desideri arrivait à Lhasa à

une époque troublée. L'énergique cinquième Dalaï-Lama, Ngag-dbang-bLo-bzang,
avait, avec l'aide de son fils, Sangs-rgyas-rGya-mts'o - «vir ingenii sagacissimi»,
Alphab. Tibetanum, p. 329 - accaparé le pouvoir temporel et réduit le Régent
Erdeni Dalai Chan au rôle de simple figurant. Il était mort en 1682, mais son
fils avait réussi à cacher sa mort et à garder le pouvoir. En 1693, il avait trouvé
un successeur à son père. En 1697, bLo-bzang-Rln-c'en ts'angs-dbyangs-zgya-
mts'o — alors âgé de quinze ans — était solennellement installé, comme sixième
Dalaï-Lama, sous les auspices de l'empereur K'ang Hi. Faible et débauché, le
nouveau Dalaï-Lama ne tarda pas à se montrer indigne de sa tâche. K'ang Hi,
qui avait des visées sur le Tibet, en profita. A son instigation, un concile de lamas



28 ROBERT FAZY

l'oeuvre des Jésuites en Chine60). Autorisé à acheter une maison et
travaillant, du matin au soir,01) il avait, à la fin de l'année, achevé un
exposé de la religion chrétienne en tibétain. Le 6 janvier 1717, jour de

l'Epiphanie62), il le présentait solennellement au Régent. Manifestant

un vif intérêt et relevant immédiatement les deux points essentiels —

la croyance chrétienne en un Etre suprême et la négation de la métem-

psychose — Latsan Chan remit le travail aux chefs lamas68). Quelques

jours après, Desideri apprenait que son oeuvre était jugée digne de

discussion. Ne voulant pas qu'il fût pris par surprise, le Régent lui
ouvrait accès aux monastères et aux universités où docteurs et maîtres

guideraient ses recherches64).

Desideri travailla jusqu'à la fin de juillet au monastère de Ramo-

cce.65). En août, il s'établit à l'université de Sera88), où il lui fut

proclama que le Dalaï-Lama avait cessé d'incarner Avalokiteçvara, sur quoi, un
des fils d'Erdeni Dalai Chan — Latsan Chan - marcha sur Lhasa. En 1705, ayant
chassé Sangs-rgyas-rGya-mts'o, tué en tentant de fuir, puis fait assassiner le
Dalaï-Lama, il devint maître incontesté du Tibet. En 1706, il eut l'imprudence
d'installer un vieux moine, sa créature, Ngag-dbang-ye-ses — comme septième
Dalaï-Lama. Une conspiration cléricale ne tarda pas à s'ourdir. L'oracle d'Etat
de Nechung — près du grand monastère de Drepung, Chapman, p. 68 - révéla le
nom du véritable successeur de bLo-bzang-Rin-c'en ts'angs-dbyangs-zgya-mts'o.
C'était un enfant de deux ans, qui fut mis en sécurité à Amdo. Ses partisans
gagnèrent à leur cause le roi des Eleuthes, Tsaghan Araptan, en évoquant le
danger d'une mainmise de la Chine sur le Tibet. Au moment où Desideri
présentait, au Régent Latsan Chan, son premier ouvrage en tibétain, l'invasion des
Eleuthes se mettait en marche et la cinquième colonne s'organisait. Cf. Schulemann,

Geschichte der Datailamas, p. 154-171.

•°) Filippi, p. 97. 61) Filippi, p. 94.

6Ï) Filippi, p. 100. M) Filippi, p. 101.

•4) Filippi, p. 102.

M) D existe à Lhasa, encore aujourd'hui:
a) Un temple de Ramo cce, au nord de la ville - v. les plans de Landon,

II, p. 172; Waddell, Lhasa, p. 351; Sarat Chandra Das, p. 149 -. Mentionné par
tous les auteurs - cf. Alph. Tib. p. 300; Landon, II, p. 192, 220; Sandberg, Tibet,

p. 182; M. Mac Govern, p. 268; Sir Henry Hayden and Cesar Cosson, 'Sport and



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA, 1716—1721 29

permis d'installer une chapelle et de dire sa messe.67). A force de

Travel in the Highlands of Tibet, London, R. Gorden-Sanderson, 1927, p. 90; Chapman,

p. 167 — cet édifice, appelé souvent le «petit Jo-K'ang» -cathédrale — Waddell,
p.375 - est attribué à Srong-btsan-sGam-po. II l'aurait fait construire au VII*"" siècle,
pour y loger une statue merveilleuse, en bois de santal, représentant Çâkyamuni
jeune, apportée en dot par sa femme chinoise, la princesse Wen-tch eng, parente de
l'empereur T'ai-tsong-635/649 - Waddell, Buddhism, p. 23 n. Cette statue faite,
durant le séjour du Buddha auprès de Mâyâ au Ciel des Trente troix Dieux,
pour Udyana, roi des Vatsa (Kosambi) - cf. Watters, I, p. 368; II, p. 298 - aurait
été transportée en Chine, du temps de l'empereur Han Ming ti —38-75 ap. JC. -
par des missionnaires envoyés aux Indes. Sur le caractère légendaire de la
tradition, cf. Hôbôglrin, Fascili, p.210 ss., Article Butsuzo, «Icone». La princesse,
déifiée sous le nom de Tara blanche — Grünwedel, p. 46 — passe pour être
ensevelie dans le temple, Waddell, p. 426; M. Mac Govern, p. 268. La statue de
Çâkyamuni serait aujourd'hui au Jo-K'ang —. Cf. Waddell - qui exprime certains
doutes - p. 369 n.

b) Un monastère mentionné par les pandits Nain Singh - à côté du grand
monastère de Muru - Records, p. 19, et Kinthup - qui y séjourna trois jours en
1881 - Records, p. 336, ch. 52 - enfin par Chapman, p. 181. Son site exact reste

douteux. Wessels, p. 241, le cherche, en suivant Nain Singh, à côté du monastère de
Muru, au nord-ouest de Lhasa. Cette hypothèse peut s'appuyer sur l'argument
suivant: Ramo cce. signifie «vaste enclos» - S. Chandra Das, p. 155 n. - il est
vraisemblable que le monastère — bâtiment relativement petit, qui n'avait rien
d'une université —Filippi, p. 104 — se trouvait dans l'enclos du temple et portait
le même nom. Il est regrettable que Chapman, qui, en 1936, avait sur ses devanciers

l'avantage de pouvoir utiliser le texte intégral de Desideri, n'ait pas cherché
à élucider la question.

•*) La grande université, à trois kilomètres environ au nord de Lhasa — cf.
Sandberg, Tibet, p. 108/109; Kavaguchi - qui y séjourna plus d'un an à la fin du
siècle dernier — chap. 48, 50, 53; Chapman, vues, p. 198 et 204.

67) La question politique ne se posant pas alors, la tolérance bouddhique se
manifestait librement vis-à-vis du «lama de la loi deJésus Christ* - Lettre au
P. Grassi; L. Ed. XV, p. 198. C'était toujours l'esprit du Xllème édit qu'Açoka
avait, au Même siècle av. J.-C, fait graver sur le roc: «Il ne faut pas exalter sa

«propre secte en décriant les autres, U faut au contraire, en toute occasion, ren-
«dre aux autres sectes les honneurs qui leur sont dus. Qui agit autrement, nuit
«à sa propre secte», -traduction, Sénart, Journ. As. 1880-84. Les missionnaires
européens du temps de Desideri étaient généralement appelés «lamas à tète blanche»

- GokarKi Lama - Filippi, p. 211. De même, en 1892, les prêtres de Lusar -
près Kumbun - appelaient «lama blanc de l'ouest» le missionnaire hollandais P.

Rijnhart - S. Carson Rijnhart, 'With the Tibetans in Tent and Temple, Edinburgh
& London, 1901, p. 10. Cf. aussi l'accueil fait aux P. Hue et Gäbet, à Lhasa en



30 ROBERT FAZY

relire les textes, il finit par être récompensé68). Sa combattivité
s'éveilla et il se mit à rédiger un vaste ouvrage réfutant, dans leur propre
langue, les erreurs des lamas69). Cependant les événements se

précipitaient. A la fin de novembre 1717, les Eleuthes arrivaient devant
Lhasa. Le 30 novembre, grâce à leurs intelligences dans la place, ils

s'emparaient de la ville, presque sans coup férir, et la mettaient à sac.

Ngag-dbang-ye-ses89b1*) était destitué; Latsan Chan et plusieurs de ses

ministres furent massacrés en tentant de s'enfuir70). Ne se sentant plus

en sûreté à Sera, Desideri gagna le district de Takpo-Kier au sud-est

de Lhasa et, à la fin de 1717, se réfugia au monastère de Trong-g-nee71).

1846 - Ev. Hue, Souvenirs d'un Voyage dans la Tartarie et le Tibet, Pékin,
Imprimerie des Lazaristes, 1924, II, chap. VII - et, de nos jours, à des Européens
compréhensifs comme Dainelli ou Marco Pallis — cf. Giotto Dainelli, Buddhists
and Glaciers of Western Tibet, London, 1933, th. VI, VII et Marco Pallis, Peaks
and Lamas, London, 1939, dt. XVI & XXI.

,8) Filippi, p. 105.

M) Filippi, p. 106.
69 bi») Cf. supra, note 59.

") Alph. Tib., p, 335/36; Mémoire sur le Thibet et sur le Royaume des Eleuthes,
Lettres Ed., XXXI, p. 228 ss.; Du Halde, IV, Extrait des Mémoires du P. Régis,
p. 577; Waddell, Lhasa, Appendix V; Wessels, p. 267; Filippi, p. 106, 398/99;
Schulemann. p. 173.

Les Eleuthes ne tardèrent pas à se faire détester. K'ang Hi saisit de nouveau
l'occasion. Après un premier échec, en 1718, l'armée chinoise - amenant, cette
fois, avec elle le jeune Dalaï-Lama - fut accueillie en libératrice. En octobre
1720, elle entrait à Lhasa. Après un massacre congru d'Eleuthes et de collaborateurs,

le Dalaï-Lama fut réinstallé au Potala, sous le nom de bLo-bzang-sKal-
bzang-rGya mts'o. Mais deux Ambans chinois restaient à demeure dans la capitale

et une inscription commémorative, toujours conservée au pied du Potala —

Schulemann, p. 174; Waddell, Lhasa, p. 34 - ne laissait aucun doute sur le changement

intervenu: La souveraineté temporelle avait passé à l'empire chinois. - Schulemann,

p. 74 ss.; Wessels, p. 269; 'Gli Scritti del Padre Marco Della Tomba,
Firenze, 1878, p. 60 & 61.

M) Desideri n'indique pas le site exact de Trong-g-nee. La province de Takpo
et ses sept districts - P. Francesco Oratio della Penna di Bill], Brief Account of
the Kingdom of Tibet, Markham, Narratives etc., p. 312 ss. - restent toujours plus
ou moins terra incognita. A part les Capucins, qui y eurent un hospice, un seul

voyageur européen y a fait une brève excursion - Hayden, op. cit, p. 191 - 229.



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA 1716-1721 31

Il devait y rester plus de trois ans, achevant ses travaux en tibétain72)
et complétant la documentation de ses Notizie Istoriale.

Au commencement de 1721, Desideri, toujours à Trong-g-nee,
reçut du Général une lettre, datée de Rome le 16 janvier 1719, lui enjoignant

de rentrer78). Le 16 avril, il était à Lhasa et les Capucins lui
communiquaient un nouveau décret de la Propagande, confirmant
l'attribution exclusive du Tibet à leur ordre74). Desideri s'inclina.

Wessels paraît chercher Trong-g-nee surtout au monastère actuel de Takpo,
indiqué, au nord du Tsampo, dans la carte du pandit Nem Singh - Records, p.
210 et carte No 10. Cette hypothèse se concilierait heureusement avec une
indication - non utilisée jusqu'ici - du P. Oratio della Penna. Donnant la situation
des maisons religieuses des Capucins, il écrit: «La quatrième dans la capitale du
«Tibet, à Lhasa, par 30, 20 N; la cinquième à Trongnge (sic), par environ 30 N».
Cf. Markham, p. 315. La latitude de Lhasa, sis par 29, 39 N, est incorrecte, mais
ce qui Importe est la position relative des deux localités. Trong-g-nee, d'après
0. della Penna, serait à 20' environ au sud de Lhasa. Le monastère de Takpo,
d'après la carte de Nem-Singh, se trouverait à quelque 30' au sud de la capitale;
mais l'indication du P. Oratio est approximative et les données des cartes des pandits

n'ont pas une valeur absolue. Le P. Oratio ne donne pas la longitude, mais
l'on sait par Desideri qu'il y avait huit jours de marche entre Lhasa et Trong-
g-nee - Filippi, p. 106 - Ceci cadre assez bien avec la distance de Takpo à
Lhasa - 140 kil. à vol d'oiseau. Enfin, Takpo n'est qu'à 90 kil. environ du
monastère de Samye - Grünwedel, p. 56; Waddell, Buddhism, p. 266 ss.; S. Ch. Das,
p. 215 ss.; Hayden, p. 224-227, avec trois planches. Samye était — depuis le temps
d'Atisa - 1049 - Sir Ch. Bell. The Religion of Tibet, Oxford, 1931, p. 53-56 -
célèbre pour sa bibliothèque. U est assez plausible que Desideri, tout à la
composition de son grand ouvrage, ait cherché à s'établir à proximité des sources
nécessaires. Il ne le dit pas, sans doute; mais il consacre 22 pages à Urgyen —

c'est-à-dire à Padma Sambhava - le fondateur de Samye — Filippi, p. 277 ss. Une
hypothèse subsidiaire de Wessels, suivant laquelle on pourrait chercher Trong-g-
nee dans la région du Tsari de sa carte, serait plus difficile à conciler avec les
indications du P. Oratio della Penna et de Desideri. Tsari est à plus de bV au
sud de Lhasa et à 190 kil. de distance à vol d'oiseau et il faudrait déduire, des
8 journées de marche de Desideri, le temps nécessaire pour la traversée du Tsampo.

72) La S. J. possède quatre de ses manuscrits, dont l'un de 704 pages de 35

lignes chacune — cf. Wessels, p. 274/75.

7S) Wessels, p. 269; Launay, I, p. 34, donne la traduction de la lettre.

74) Décret du 12 décembre 1718 confirmant les décrets antérieurs — Launay,
1, p. 34.



32 ROBERT FAZY

Quittant la capitale le 28 avril7S), il prit le chemin du Népal76), s'arrêta

plusieurs mois à Kuti et arriva, en décembre, à Katmandu, où

il fut cordialement accueilli à la maison des Capucins77). Rentré à

Delhi au printemps de 1722, il en partit en 1725 pour Pondichéry.
Rappelé en Europe en 1727, il rentra le 22 janvier 1728 à Rome où il
acheva la rédaction de ses récits de voyage78). Il mourut subitement,
le 14 avril 1733, à l'âge de 49 ans79).

76) Filippi, p. 309.

76) Un détail montre la lucidité d'esprit de Desideri. Traversant les escarpements

de l'Himalaya entre Shigatzé et Katmandu - son «Langur» - Filippi, p. 310;
Sven Hedin, Trans. Him. IU, p. 123/24 - il souffrit du mal de montagne. Jusque dans
la seconde moitié du XJXème siècle, les voyageurs, même européens, attribuaient
ce mal à des vapeurs pestilentielles - d'Andrada (sic) Voyages, p. 13; Hue, op.
cit., II, p. 195 - ou aux émanations de certaines plantes : J. B. Fraser, Journal of
a Tour Through part of the snovy Range of the Himâlâ mountains, London,
Ridwell & Martin p. 434/35; Ugyen-Gyatso, Records, p. 340, ch. 10. Actuellement
encore, les Mongols du Tsaidam parlent couramment du «sa-du», le «poison de
terre», qui affecte hommes et animaux sur les hauteurs - C. N. Roerich, Trails
etc., p. 241 - Desideri y voit l'effet de la raréfaction de l'air. Il observe queT'on
en souffre surtout lorsque, à haute altitude, sous toit, on allume du feu en
raréfiant ainsi l'air encore davantage: Filippi, p. 310.

7T) Wessels, p. 270.

78) Il y a trois manuscrits italiens de Desideri : Celui découvert par Puini, en
1875, dans une collection privée à Pistoia - volume in 4 de 633 pages intitulé:
Breve e succinto Ragguaglio del Viagge alle Indie Orientali del Padre Ippolito
Desideri della Compagnia di Jesu;

En possession de la SJ.:

Manuscrit A, de 430 pages, divisé en trois livres - il y manque l'Exposé de

la religion tibétaine. Le titre est: Notizie Istoriche del Tibet e Memorie d^
Viaggi e Missione ivi fatti dal P. Ippolito Desideri della C.J., 1712-1733;

Manuscrit B contenant, au Livre UI, 22 chapitres relatifs à la religion
tibétaine - ces chapitres, numérotés de I-XXII, forment le Livre III de Filippi. Cf.
Wessels, p. 275/281 et Filippi, XVI-XVIII.

79) Wessels, p. 271.



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA 1716-1721 33

V

L'Exposé de Desideri: les données premières

Donnant ses sources en toute candeur, Desideri dresse la liste des

travaux qu'il a consultés80). L'un d'eux, Ylmagem da Virtude em o
Noviciado da Companhia de Jesu na Corte de Lisboa du P. Franco

Antonio, publié en 171781), n'a pu être utilisé qu'à son retour. Tous
les autres l'ont probablement été avant son départ de Goa. Quoi qu'il
en soit, l'oeuvre de Desideri, partout originale, ne doit rien à autrui.
Les trois premiers ouvrages cités: la Relazione du P. d'Andrade—1626-
La China illustrata du P. Athanasius Kircher—1667— et le Dizionario
Istorico de Luigi Moreri — vingt fois édité de 1674 à 175982) — sont
remplis d'erreurs. Egaré au début, il sut s'affranchir de ses guides88)

et rectifier leurs inexactitudes84).

Un quatrième ouvrage, Les Six Voyages65), de J. B. Tavernier, fait
l'objet d'une critique excessive. Tavernier ne parle pas du Tibet88).
Dans ses courts chapitres sur le Bhutan, 1'Assam et le Siam87), puis
dans sa Relation du Royaume de Tunquin68), il n'a que deux passages

80) Filippi, p. 302/303.

81) Wessels, List of works, p. XII.

8!) Enc. Britt Xle éd., article Encyclopaedia, vol. 9, p. 372 c.

**) Cf. Lettre au P. Grassi, L. Ed. XV, p. 195 et Appendice I, ch. 2 et 3.

M) Filippi, p. 206, 303-305.

8S) Jean Baptiste Tavernier, Les Six Voyages, en Turquie, en Perse et aux
Indes, Paris, 1679.

M) Sir Henry Yule, dans son "Cathay and the Way Thither, new. ed., London,

Hakluyt Sty., 1915, vol. I. p. 71, note 1, parle, en termes dubitatifs, d'une
mention du Petit et du Grand Tibet par Tavernier: - «These titles will be found
«in Tavernier, I think». J'ai vainement cherché le passage visé - R. F.

87) Les Six Voyages, vol. H, livre troisième, ch. XV, XVI, XVRL

88) J. B. Tavernier, 'Recueil de plusieurs Relations et Traités singuliers et

curieux, qui n'ont point été mis dans les six premiers voyages, Paris, 1679, p.
168-236.



34 ROBERT FAZY

sur le bouddhisme. Le premier résume l'essentiel de la doctrine de

Çâkyamuni suivie par les Tonquinois89). Dans le second, Tavernier
écrivait des prêtres de Siam90): «Le Dieu qu'ils adorent est un
«fantôme dont ils parlent en aveugles. Us disent que le Dieu des Chrétiens

et le leur sont frères, mais que le leur est l'aisné91). Que si

«on leur demande où est leur Dieu, ils répondent qu'il a disparu et

«qu'ils ne savent où il est». Ceci a pu paraître étrange à Desideri,
habitué à converser avec des lamas mahâyânistes qui peuplaient des

cieux superposés92) de Dhyâni buddha.98). Pour les hlnayânistes du

89) Recueil, etc., p. 227/28 - Tavernier appelle Çâkyamuni «un certain solitaire
nommé Chacabout». U énumère les 10 principales règles de l'éthique bouddhiste,
indique comment, en suivant la loi, l'homme échappe aux renaissances successives,

et mentionne expressément que Chacabout, grâce à la connaissance acquise,
est, après plusieurs renaissances, arrivé à la gloire.

90) Les Six Voyages, vol. II, p. 487.

91) Desideri n'avait évidemment aucune idée précise sur la chronologie comparée
du Christianisme et du Bouddhisme.

9!) Le Mahâyâna avait ses «paradis,» étages autour et au-dessus du Mont
Sumeru — les nombreux «champs de bouddha» — buddhaksetra. Le plus connu
est le paradis d'Amitâbha, dont Desideri a pu lire la description dans la Suk-
hâvati-vyûha-tibétaia, Bde-va-can-gyi-bkod-pa - «Description de l'heureuse
résidence», qui se trouve dans le vol. VU de la cinquième grande section du Kanjur —

cf. infra, p. 28 - le MDO - sanscrit Sûtra — cf. Oltramare, p. 442/43; L.Feer, 'Analyse

du Kanjur— cité plus loin sous l'abréviation: Feer — p. 243, ch. 3.

9S) Ces Buddha — dont théoriquement le nombre est infini — T. V. Rhys
Davids, Buddhism, 24e éd., London, 1917, p. 204, sont définis par Oltramare — p.
295, note 1, «les Buddha des contemplatifs». Pratiquement les bouddhistes n'en
vénèrent que cinq, qui ont atteint les plus élevés des seize mondes de Brahma
— Brahma-loka — Rhys Davids, p. 204 ss., Vairochana, Akshobhya, Ratna-sambha-
va, Amitâbha, Amogaslddhi. A chacun d'eux correspond un Boddhisattva de
contemplation, son fils spirituel, et un Bouddha humain— mânushibuddha —
Oltramare, p. 295. Amitâbha a pour fils le Boddhisattva Padmapâni, ou Avaloklteç-
vara; le mânushibuddha correspondant est Gautama, ou Çâkyamuni. Au Tibet,
la secte Ge-luk-pa — le chemin vertueux — fondée par le réformateur Tsong-ka-pa
— 1358—1419 — Sir Ch. Bell, Religion, p. 95/96 — vénère encore un Buddha pri-
mordial, l'Adibuddha, sous le nom de Vajradhara — Oltramare, p. 296 et note 3.

cf. aussi sur les Dhyâni buddha l'exposé clair de Richard Plschel, Leben und
Lehre des Buddha, Leipzig & Berlin, B. G. Teubner, 1917, p. 91.



LE P. IPPOLITO DESIDERI à LHASA. 1716-1721 35

Siam94), le Maître étant entré dans ce Nirvana qu'il s'était toujours
refusé à définir95), il n'y avait pas d'autre réponse possible.

Les deux derniers ouvrages mentionnés sont le De Regionibus Orien-

talibus, chap. XXXVI et XXXVII de Marco Paolo Veneto et le Raccolta

delle Navigationi e Viaggi, chap. XXXVII de G. B. Ramusio. Les

éditions n'étant pas indiquées, l'identification des chapitres visés n'est

pas certaine. D'après la table de concordance de la page 505 de la

nouvelle édition de Marco Polo, The Description of the World, London,

George Routledge and Sons, 1938, par A. C. Moule et Paul

Pelliot, il n'est toutefois pas douteux qu'il s'agisse des deux chapitres

sur le Tibet96), dont les indications sommaires ne pouvaient être utiles à

Desideri. Ce qui, en revanche, aurait pu guider ses pas avant la lecture

du Lalita-Vistara97), est le chapitre intitulé «Histoire de Sagamoni Bo-

94) H. Hackmann, Buddhism as a Religion, London, Probsthain and Go, 1910,

p. 56,

96) Le Buddha déclinait, par principe, toute discussion métaphysique: cf.
H. C. Warren, 'Buddhism in Translations, Harward, Oriental Series, 1915, p. 117 ss.,
123 ss., «Questions which tend not to Edification», extraits des surra 63 et 72 du
Majjhima-Nikâya; Oltramare, p. 441; Oldenberg, Buddha, p. 316/17; Ad. Ledere,
Le Bouddhisme au Cambodge, Paris, E.Leroux, p. 38/39; Rhys Davids, Buddhism,
p. 87. A rapprocher de l'hymne célèbre du Rigveda, X 129, A Hillebrandt, Lieder
des Rigveda, Göttingen, 1913, p. 133/34 et, dans la traduction d'Oldenberg, 'Die
Literatur des alten Indien, p. 57/58 :

«Von wannen diese Schöpfung ist gekommen
«Ob sie geschaffen, ob sie ungeschaffen:
«Das weiss nur er, der Allbeschauer droben
«Am höchsten Himmel — oder weiss er's auch nicht t

La même idée est exprimée, avec une ironie plus aiguë, dans la Kevaddha
sutta - T. W. Rhys Davids, Dialogues, vol. II, p. 280-282.

96) Les chapitres XLV et XLVI du vol. II, Livre II, du Book of Marco Polo,
London, John Murray, 1921, de Sir Henry Yule.

97) En tibétain, Rgya-cher-rol-pa, le premier sûtra du vol. II du MDO du
Kanjur, texte mahâyâniste capital qui se désigne lui-même comme «texte didactique
«de grande étendue» — vaipulyasûtra — cf. M. Winternitz, Geschichte der
Indischen Litteratur, Leipzig, 1920, II, p. 194 ss. — cité plus loin sous l'abréviation:
Winternitz. Il remplit 329 pages du Kanjur. Traduit, d'après le texte tibétain, par



36 ROBERT FAZY

rcan98)». Résumant clairement la vie traditionnelle du Buddha, Marco
Polo conclut: «.. «et pro certo si «fuisset xristianus magnus sanctus

«estitiset penes dominum yhesum xristum99)». Desideri a pu lire ce

Ph. Ed. Foucaux, Annales du Musée Guimet, vols. VI et XIX, Paris, 1884 et 1892, il
contient le fragment le plus important de la biographie de Çâkyamuni. Les sculptures

de Bôrô — Budur en donnent l'illustration — cf. Pleyte, 'Die Buddhalegende
in den Skulpturen des Tempels Bôrô-budur, Amsterdam, J. A. de Bussy, 1901.

") Yule, II, Livre III, ch. XV. Marco Polo a appris l'histoire de Çâkyamuni
à Ceylan. D'après le Mahâvamsa, le Buddha a fait trois visites à Lanka, la
première neuf mois après l'illumination, la seconde dans la cinquième année de son
ministère, la dernière dans la huitième année. C'est durant cette visite qu'il
aurait laissé l'empreinte de son pied sur la montagne Sumana Kâta, notre Pic
d'Adam — cf. The Hon. George Turnour, "An Epitome of the History of Ceylon
and the first twenty Chapters of the Mahawanso, Ceylon, 1836, p. 3—7; W. Geiger,
"The Mahâvamsa, Oxford, Un. press, 1912, p. 3—8; H. Parker, Ancient Ceylon,
London, Luzac and Co, p. 12 à 14, avec renvoi — page 12 — à l'édition et traduction

du Dtpavamsa d'Oldenberg, London 1879, p. 46 ss. Cf. aussi: J. F. Fleet, The
Tradition about the corporeal Relics of Buddha, Journ. R. As. Soc, 1906 et 1907;
"The Travels of Ludovico di Varthema, London, Hakluyt, 1863, p. 191; Travels
ofFraySebastian Manrique —1629—1643 — Oxford, Hakluyt, 1927,1, p. 450: «Ceylan»

called «Adams-Paradise»; Robert Knox, 'Relation du Voyage de I'Isle de

Ceylan, à Lyon, chez Pierre Guillemin, 1673, II, p. 147. Sur les empreintes du pied
du B. en général, cf. Hôbôgirin, Fase. II, Article Bussokuseki — pierre portant
l'empreinte des pieds du B. — p. 187 ss. — sur l'empreinte à Ceylan, p. 188 d.

Sur Borcan — de «burkhan», terme mongol pour la divinité — cf. Yule, Marco
Polo II, p. 320, note 1 ; Cordier, Ser Marco Polo, Notes and Addenda, London,
John Murray, 1920, p. 111.

") «Et certes, s'il eût été chrétien, il eût été un grand Saint de notre Seigneur
«Jésus-Christ». Marco Polo est cité ici d'après le fameux texte Z, retrouvé à
Tolède, en 1932, par Sir Perceval David, publié par MM. A. C. Moule et Paul Pelliot:
Marco Polo, The Description of The World, London, George Routledge, 1938, II,
p. LXXXV/VI. Dans la traduction anglaise du texte restitué d'après les principales
variantes — Marco Polo, op. cit., I, p. 409, — le passage est rendu comme suit :

«For truly if he had been baptized Christian, he would have been a great saint
«with our Lord Jesus Christ for the good life and pure which he led». M. P. ne
pouvait se douter que le Buddha «Sagamoni» serait inscrit, sous le nom de Jo-
saphat — une corruption de Bodhisattva — par le cardinal Baronius, dans le
Martyrologium officiel, autorisé par Sixte V (1585—1590). La légende de Barlaam
et Josaphat avait H est vrai, été publiée dès 1255, dans la Legenda aurea. Cf.
J. de Voragine, 'La Légende Dorée, Paris, Ch. Gosselin, 1843, II, p. 230 ss.:
Légende de Saint Barlaam. Un glossateur de M. P. a fait le rapprochement et
interpolé un passage commençant par les mots «This is like the life of Saint Jo-



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA, 1716—1721 37

chapitre à Rome ou à Goa, mais il n'a pas dû reconnaître Çâkyamuni
dans Sagamoni, car il n'essaye pas de rapprocher la texte de Polo de

VArya Lankâvatâra 100)-mahâyâna-sûtra101).

Desideri ne dit rien des cours de langues orientales qu'il a pu
suivre à Rome, mais donne des précisions sur son apprentissage en
Asie. De mai à août 1714, à Agra, il s'était mis au persan parlé
disait-on, au Tibet102). Il continua, à Srinagar,108) pendant l'hiver
1714—1715. Durant les quatre mois passés à Leh, il s'était familiarisé avec
le tibétain104) qu'il avait commencé à apprendre, en route105), avec

un indigène emmené du Cachemire. Suffisant pour les besoins courants,
son professeur devait l'induire en erreur dès qu'il en arriva aux questions

abstraites106).

Dans ses premiers entretiens avec le Régent, Desideri dut avoir

«safat who was son of the king Avenir of those parts of Indie etc». Cf. Marco
Polo, op. cit., I, p. 410. Sur la légende cf. Yule, II, p. 323 et Joseph Jacobs,
Barlaam and Josaphat, London, David Nutt, 1916.

«*•) Lanka Ceylan.
1M) Traité II du vol. V du MDO du Kanjur, Feer, p. 237, ch. 2.

,oï) Filippi, p. 70 «... of Persian, said to be talked in Thibet». Il s'agissait
là de la province de Guge et du Ladak, les «premier et second Tibet» de Desideri

— F. p. 75 et 77, — les seuls qu'il connût avant d'arriver à Leh — rapport du
P. Freyre, Filippi, p. 354. En fait, le persan pouvait être utile dans la province
de Guge, dont la population était alors musulmane, du rite persan — rapport du
P. Freyre, Filippi, p. 353: «Little Tibet, inhabited by Musulman shepherds» — Baron
Ernouf, Cachemire et Petit Thibet, d'après la relation de M. F. Drew, E. Pion et
Cie, 1877, p. 252. A Leh, au mois de juillet et d'août, les marchands persans
affluent — Sandberg, p. 177. L'étude systématique du persan, continuée à Srinagar,
confirme la supposition que Desideri bornait son ambition aux deux premiers
Tibet — cf. supra p. 10.

***) Filippi, p. 74.

m) Le tibétain du Ladak diffère légèrement de celui parlé à Lhasa. Filippi,
p. 78.

,os) Filippi, p. 303.

M) Filippi, p. 304.



88 ROBERT FAZY

recours à son interprète107). Un mois après, décrivant l'accueil de Latsan
Chan et de ses familiers, il écrivait encore au P. Grassi: «u disait

«souvent: «5/ vous saviez notre langue, ou bien si nous comprenions
«la vostre, que nous aurions de plaisir à vous entendre expliquer
«vostre Religion108)».

Neuf mois plus tard, Desideri rédigeait son premier traité en
tibétain. Lors de la présentation de son ouvrage au Régent, le 6 janvier
1717, il n'est plus question d'interprète109).

En quittant le monastère de Ramo cce, Desideri était parvenu à

lire couramment, à «dévorer» même, les textes touffus du Kanjur110).

L'exécution impeccable de ses manuscrits tibétains111) montre à quel

point, pendant les trois ans et demi passés à Sera et à Trong-g-nee, il
s'était perfectionné dans le langage. Lui-même, exprimant le regret de

n'avoir pu revoir, pour la convertir, la princesse éleuthe entrée dans

un couvent à Lhasa, admet qu'à ce moment il avait «réellement
maîtrisé» la langue du pays118).

107) Filippi, p. 94.

W8) Lettre au P. Grassi, du 10 avril 1716 — L. Ed. XV, p. 199.

,09) Filippi, p. 94, 100—101.

u0) Filippi, p. 104: «... and read or rather devoured the more important
«books of the Kaa-n-ghiur».

ln) Cf. dans Wessels, p. 274. la reproduction de deux pages de ces manuscrits.

,u) Filippi, p. 90. Au chap. XV defson Livre II — Filippi, p. 184 ss. — Desideri
donne un aperçu des difficultés de la langue tibétaine. L'alphabet — qui dérive d'un
prototype hindou — gupta — inventé au Vllème siècle par le sage Thumi Samb-
hota, envoyé aux Indes par Srong-btsan-sGam-po — compte trente lettres. Les

voyelles e, 1, o, u sont représentées par de simples signes placés au-dessus ou
au-dessous des consonnes. Les textes s'écrivent de gauche à droite comme les

nôtres, mais une syntaxe défectueuse et l'usage continuel d'inversions, jusque dans
l'ordre du raisonnement logique, rendent leur intelligence mal aisée. De plus,
l'absence usuelle de distinction entre le singulier et le pluriel, la pauvreté de la
conjugaison qui manque de désinences spéciales pour les différentes personnes —
lacune à laquelle supplée rarement l'emploi de pronoms — enfin l'omission
fréquente du sujet, achèvent de rebuter le lecteur. Cf. Filippi, p. 185 et 401, note
54; A. Hermann Francie, Geistesleben in Tibet, Gütersloh, C. Bertelsmann, 1925,

p. 14; W. W. Rockhill, 'The Life of the Buddha, London, Kegan Paul, s. d. —1884 —

p. 211 et 212.



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA 1716-1721 39

VI

L'Exposé de Desideri: Les sources locales118)

Pour son étude de la religion tibétaine, Desideri disposait des

deux grandes collections:

Le Kanjur — tib. bKah-gyur — la «Traduction du commandement»

— composé de 100114) ou 108 volumes de mille pages chacun,

comprenant 1083 ouvrages115).

Le Tanjur — tib. bStan-gyur — la «Traduction du commentaire» —

composé de 225 volumes.

Les textes sacrés ont été traduits par des Tibétains descendus dans

l'Inde ou des Hindous appelés au Tibet. Le travail commença dès

l'introduction du bouddhisme. Sous le roi Khri-srong-lde-btsan—
740-786116) la traduction du Tripitakanr) — les «trois corbeilles»-était

Ils) Dans ce chapitre et le suivant, les titres des ouvrages tibétains sont indiqués
d'après la transcription de Feer.

1U) Il y a de nombreuses éditions du Kanjur — les plus connues sont celles
en 100 et 108 volumes — cf. Filippi, p. 382.

"') Waddell, Buddhism, p. 157 ss. Chaque volume, composé de feuilles
détachées de plus de deux pieds de long sur 6—7 pouces de large, conservées entre
deux couvercles de bois et enveloppées d'une pièce de soie, le tout assujetti par
des cordelettes — Filippi, p. 380, note 30 — pèse une dizaine de livres. Il faut 10

yaks pour transporter une édition complète; Waddell 10c. cit. Cf. dans Bell,
Religion, p. 204, la reproduction d'un livre tibétain fermé et dans Filippo De Filippi,
The Italian Expedition to the Himalaya, Karakoram and Eastern Turkestan,
191311914, London, Edw. Arnold & Co, 1932, les planches des pages 131 et 133.

116) Schulemann, p. 39, indique ces dates comme les plus probables — «nach
«der wahrscheinlichsten Berechnung» — Francke, p. 15, donne 755—797.

*") Le Tripitaka sanscrit diffère du Tipitaka pâli, recueil de textes canoniques,
basé sur les conciles — OMriairiràte, p. 64 — qui a reçu sa formé définitive, au 1er

siècle avant J.-C, à Ceylan, sous le roi Vattagâmani Abhaya — W. Geiger, "The
Mahâvamsa, chap. XXXÜI, vers. 100—101, p. 237. Il contient de nombreux textes
non canoniques, voire des dissertations philosophiques brahmaniques — Winternitz,
II, p, 186, note 3.



40 ROBERT FAZY

terminée- Après une revision sous Khri-ral-pa-can — 816—838—U8) l'oeuvre,

interrompue durant le règne de gLang-dar-ma, le Julien l'apostat

du Tibet119), 838—842, reprit après son assassinatlï0) et prospéra

au Xlème siècle sous l'impulsion du sage Atisa121).

Au commencement du XlVème siècle, l'historien tibétain Butson,

ou Pu-tön122), entreprit de réunir les ouvrages en deux collections, l'une
rassemblant les textes—le Kanjur—l'autre leurs commentaires—le Tan-
jur. La classification, terminée entre 1306 et 1325128), ne fut toutefois

pas rigoureuse. Le Tanjur contient, à côté de textes, nombre de

travaux qui ne rentrent dans aucune des deux catégories124).

Du temps de Desideri, les deux collections étaient encore manuscrites.

La première imprimée, fut celle du Kanjur en 100 volumes, sortie,

en 1731, des presses de Tashi-liinpo126).

"*) Francke, p. 15.

119) Francke, p. 15—16.

"°) Par le lama Pal-rdo-rje — Schulemann, p. 42.

121) Waddell, Buddhism, p. 36 ss.; Francke, p. 16. — Plusieurs ouvrages du Kanjur

et du Tanjur l'indiquent comme traducteur.

12J) L'orthographe la plus usuelle paraît être Bu-ston, Francke, p. 16, Rock-
hill, Buddha, p. 227; Filippi, p. 381. Sir Charles Bell, Religion etc., p. 200 ss. écrit:
«Pu-tön Rimpo-che» — 1290—1364 — et donne des détails sur sa vie. Abbé du
monastère de Shalu, près de Shigatzé — S. Chandra Das, p. 72 — il est l'auteur
d'une histoire du Bouddhisme, Intitulée: Trésor des précieuses Ecritures, parue
vers 1323, encore largement éditée au Tibet.

iu\

23, encore largement éditée au Tibet

Schulemann p. 53/54 ; Francke, p. 16.

M) Francke, p. 16; Feer, p. 50.

'") Francke, p. 18; Filippi, p. 382. La Bibliothèque de Tashllûnpo a gardé le

nom de Kanjur-Lhakang — Sven Hedin, Trans-Himalaya, I, p. 333. Tous ces livres
ont été imprimés en xylographie suivant le mode d'impression chinois — Waddell,
Buddhism, p. 157; Filippi, p. 382. L'impression était toutefois connue au Tibet du
temps de Desideri qui a utilisé une vie de Padma Sambhava imprimée — Filippi,
p. 280.



LE P. IPPOLITO DESIDERI k LHASA 1716—1721 41

Le Kanjur126) se compose de 7 sections:
1 LeDVLVA — sanscrit Vinaya — «Discipline» — Il comprend 13

volumes contenant l'exposé de la discipline religieuse et plusieurs
fragments de la biographie du Buddha127).

2) Le CER-CHIN - sanscrit *Prajnâ-pâramitâ128) - «Sagesse

transcendante» —consacre 21 volumes à la terminologie psychologique, logique
et métaphysique du bouddhisme, sans aborder la discussion d'aucun

sujet déterminé.

3) Le PHAL-CHEN-sanscrit Buddha-avatâmçakalî9)-<Association
de Buddha»—se compose d'un sûtra unique—«sûtra de grande étendue»

— occupant 6 volumes et traitant de morale et de métaphysique.

'**) Le Kanjur et le Tanjur nous ont été révélés par le Hongrois Al. Csoma
de Koros, 1790—1842. Venu au Tibet, en 1820, dans l'espoir d'y découvrir l'origine
de ses compatriotes, il passa 4 ans au Temple de Kanam — à 120 kil. à l'est de
Simla — cf. Tuccl, Secrets of Tibet, p. 201;.Marco Pallis, Peaks and Lamas, p.
66—69 et carte, p. 29. Renonçant à de vaines recherches, il entra au service de
1'Asiatic Society. En 1836, il publiait une analyse détaillée du Kanjur et un
extrait des matières contenues dans le Tanjur — "Asiatic Researches, XX,
Calcutta, 1836, p. 41—93; 393-552; 553—385. Csoma a été traduit par Léon Feer:
*Analyse du Kanjur, Annales du Musée Guimet ,V, Paris 1883. Ces deux ouvrages
étant devenus très rares, les pages suivantes donnent un aperçu succinct du
contenu des deux collections. Sur la valeur de l'analyse de Csoma, il suffit de citer
l'opinion d'Auguste Barth qui n'avait pas l'éloge facile: «... L'original, de Csoma,
«est encore ce qu'il a été du premier jour, la source d'information générale la
«plus complète et, pour beaucoup de points, unique que nous ayons sur la lit-
«térature sacrée du Tibet». — Auguste Barth, Oeuvres, Paris, Leroux, 1914, I, p.
324/25 — Bulletin de 1882.

irr) Vol. I, F. 42, inutilité des macérations, illumination, commencement du
ministère; Vol. II, F. 193, le B. et les castes; Vol. III, F. 1—20, naissances antérieures
du B.; Vol. IV, F. 1—22, circonstances qui ont poussé le B. à adopter la vie
religieuse; la tentation; F. 43, F. 59, premier sermon; Vol. X, F. 230—253, le grand
miracle de Çrâvastî; F. 591-636, Mort du B.; F. 684, Mort d'Ananda.

"") Winternitz, U, p. 247-50.

12î) Ce sûtra, sous le nom de Gandavyûha, identique à VAvatamsaka chinois,
est le texte principal des sectes japonaises Kegon — cf. Winternitz, 11, p. 242 et
note 6.



42 ROBERT FAZY

4) Le KON-TS'ESS — sanscrit Ratna-kûta — «Sommet de Joyaux».
Ses 6 volumes rassemblent de courts enseignements du Buddha, donnés

sur le Pic du vautour—Grdhra-kûta180)—le plus souvent en réponse aux
questions d'un interlocuteur dont le texte181) prend le nom.

5) Le MDO — sanscrit Sûtra — «Traité ou Aphorisme» — Il forme 30

volumes désignés par les trente lettres de l'alphabet tibétain. Ds

contiennent 270 ouvrages sur des questions de morale et de métaphysique

et les sujets les plus divers: récits légendaires, exemples des

conséquences d'actions commises dans des transmigrations antérieures, questions

de médecine, d'astronomie et d'astrologie, enumeration des êtres

vivants182), cosmogonie, cosmographie, etc.
Le MDO renferme plusieurs textes célèbres188), entre autres:

Vol. II, 1, le *Lalita Vistata, la plus connue des biographies
du Buddha184);

Vol. V, V, 2, V*Arya Lankâvatâra-mahâyâna-sûtra186)-sûtra de

la descente du Buddha à Ceylan—le commentaire

Lankar-gçegs-pahi-hgrel-pa, forme le volume 68 du

MDO du Tanjur;
Vol. Vu, 1, le *Sad-dharma-pundarîka1BK), «Le Lotus de la

bonne Loi»;

18°) Hauteur boisée du Magadha, près de Râjagrha.
"") P. ex.: Vol. IV, 14, Question de Puma; Vol. V, 22, Questions de Subâhu;

Vol. VI, 37, Questions de Maitreya etc.
182) Le 8e ouvrage du XXX« volume.
185) Les textes marqués d'un astérisque figurent parmi les 9 livres canoniques

les plus importants, ceux que les Népalais appellent les Neuf Dharma — le
premier est la Prajnâ-Paramitâ — cf. supra CER-CHIN — H. Kern, "Histoire du
Bouddhisme dans l'Inde, II, p. 441 ss.

1M) Winternitz, II, p. 194 — traduction française d'après le texte tibétain par
Ph. Ed. Foucaux dans les tomes 6 et 19 des Annales du Musée Guimet, Paris
1884 et 1892.

186) Cf. supra note 98 et p. 23.

1M) Winternitz, II, p. 230—38; Traductions: Burnouf, Le Lotus de la bonne

Loi, Paris, 1882; H. Kern, The Lotus of the true Law, Oxford, 1884 — une des

plus belles oeuvres littéraires du Mahâyâna.



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA 1716-1721 43

Vol. Vili, 3, le Sukhâvatî-vyûha, «Description de l'heureuse
résidence» — le paradis d'Amitâbha ;

Vol. XVI, 13, VAngulimâlya, histoire de la conversion du brigand
Angulimâla; Le commentaire forme le vol. 15 du
MDO du Tanjur;

Vol. XXV, 3, le Çûnyatâ—tibétain Stong-pa-nid—«La Vacuité»187)

Vol. XXVni, 4, le Maitreya-vyâkarana, prédiction de la venue de

Maitreya, le futur Buddha.

Vol. XXVI, 1, l'Abhiniskramana-sûtra, sûtra sur l'apparition de

Çâkyamuni dans la vie religieuse;

Vol. XXX, 13—25, treize textes pâlis dont le Mahâ Mangala-sutta,
sutta sur «La Grande Prospérité et la Gloire» —

texte particulièrement révéré des bouddhistes du

sud, relatant l'enseignement donné par le Buddha,
à quelques dieux qui lui avaient rendu visite, durant
la nuit, à Çravasti. La version septentrionale —

Mangala-Gâihâ—a été reléguée dans le RGTUD,
voLXLX, 23188).

6) MTANG-HDAS—sanscrit Nirvana—Cette section ne comprend

que deux volumes portant le titre unique de Mahâ-parinirvâna-sûtra—
sûtra sur la «Délivrance complète de la douleur»—les derniers jours

187) De cet ouvrage Desideri écrit: «... above all I really attempt to
«understand those most abstruse, subtle and intricate treaties they call Tong-
«ba-gni or Vacuum etc». Filippi, p. 104 et 383, note 34; Oltramare, p. 278, «Cunya»;
Ananda Coomaraswamy, Buddha and The Gospel of Buddhism, London, George
G. Harrap and Co., 1916, p. 239 — «Sunya*. Le commentaire forme le vol. 15 du
MDO du Tanjur; Feer, p. 367. Le terme de «vacuité», traduisant Çûnyatâ, ne doit
pas être pris dans le sens physique ou métaphysique du concept Çûnyatâ, dans
la théorie d'un monde comme représentation et volonté — qui est celle du bouddhisme

— exprime l'état de l'esprit qui s'est libéré et de la représentation et de
la volonté: René Grousset, Sur les Traces du Bouddha, Paris, Pion, 1929, p. 279.

,88) Feer, p. 290 et 343.



44 ROBERT FAZY

du Buddha, sa mort, ses funérailles, le partage des reliques — le plus
célèbre peut-être des textes bouddhiques189).

7) RGTUD—sanscrit Tantra—en 22 volumes et 294 ouvrages
—exposés de théologie mystique—prières, hymnes, incantations—quelques
traités sur l'astronomie, l'astrologie et surtout la médecine140).

Le Tanjur se divise en:
1 volume d'hymnes et d'éloges de divinités et de saints—Bstod-Ts'ogs—

sanscrit, Tantra.

Le RGTUD qui, en 87 volumes et 2640 traités, s'occupe essentiellement

de rituels et de cérémonies tantriques.
Le MDO—sanscrit Sûtra—dont les 136 volumes, contenant des

milliers d'ouvrages, traitent de science et de littérature, en commentant

souvent les textes du Kanjur. L'ordre des matières est le suivant :

Théologie, philosophie, logique ou dialectique, philologie ou
grammaire, rhétorique, poésie, prosodie, synonimie, astronomie, astrologie,
médecine, morale, arts mécaniques, alchimie. Le volume 134—Lo-pan

mang-pos mdzad-pahibye brag tu rtogs-byed ohen-mo-contient un grand
dictionnaire sanscrit et tibétain, oeuvre critique de pandits et de

lotsava1*1).

>**) Winternitz, D, p. 29—32 — Traductions: T. W. Rhys Davids, Dialogues of
The Buddha, Oxford, Univ. press. 1910, II, p. 70—191, The Book of the Great
Decease; Dutoit, Leben des Buddha, Leipzig, 1906, p. 221 ss.; Extraits dans Ol-
denberg, Buddha, p. 227 ss.

140) Sur la médecine — thérapeuthique par la prière, les charmes, etc. — cf.

par ex.: Vol. XIII, 8-11, 27, 30, 67; vol. XVII, 2; vol. XXII, 7 etc.

'") Interprètes Tibétains. Une analyse plus poussée de la littérature sacrée
tibétaine sortirait du cadre de cet essai, dont l'objet essentiel est de faire
connaître le résultat atteint par Desideri. Nombre de lecteurs connaissent, sans doute,
les principaux textes sanscrits. Sachant le temps nécessaire pour les comprendre,
malgré l'aide des meilleures traductions, ils se rendront compte de la difficulté
où se trouvait Desideri. Il ne travaillait pas sur des textes choisis, soigneusement
édités et annotés, mais sur quelque 7000 manuscrits, à peine classés, traduits d'une
langue dont le génie différait totalement de celui du tibétain, et auxquels les
traducteurs ne s'étaient pas fait faute d'ajouter leurs gloses.



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA, 1716-1721 45

VII

L'Exposé de Desideri: le résultat142)

L'Exposé de la «fausse et singulière religion du Tibet»148) forme
le livre III144) du Ragguaglio del Viaggio alle Indie Orientali. Ce livre-
de 105 pages dans la traduction anglaise —a 22 chapitres, dont il faut
éliminer le chapitre III — simple digression scolastique sur la puissance
de Satan146) et le chapitre XXII consacré aux ouvrages européens

sur le Tibet consultés par l'auteur146).

Classé logiquement147), mais sans aucune adjonction, l'Exposé
se résume comme suit:

1) BUDDHA:

Sur la vie de «Sciacchiâ Thubbâ»148), Desideri s'en est tenu surtout
à YAbhiniskramana-sûtra149) — sûtra sur l'apparition de Çâkyamuni
dans la vie religieuse. Cette sélection fait honneur à son sens rassis

car ce sûtra, beaucoup plus sobre que le Lalita-Vistara, s'en écarte

'") Les brèves notes qui suivent supposent connaissance des dogmes essentiels

et intelligence des termes bouddhiques usuels. Le lecteur est, s'il est besoin,
renvoyé à deux ouvrages faciles: The Religion of Tibet de Sir Charles Bell et
le Buddhism de T. W. Rhys Davids.

u8) Filippi, p. 200.

*") D'après la classification de l'auteur lui-même — Filippi, Foreword by the
Author, p. 50.

,tó) Filippi, p. 205.

"") Filippi, p. 302 ss. Cf. supra p. 19—23.

I47) Esprit clair, doué de sens critique, Desideri manquait de méthode. Ses

observations les plus pénétrantes sont souvent reléguées à des chapitres étrangers
au sujet. Le classement choisi est celui de la triade bouddhique: Buddha, Dharma,
Sangha.

«**) Çâkyamuni.

U9) Son «Ngnon-bare-n-giunvee-n-do* — Filippi, p. 260 — l'ouvrage 1 du
volume XXVI du MDO du Kanjur — Feer, p. 277.



46 ROBERT FAZY

pour se rapprocher des fragements de biographie du DULVAli0). Voici
son esquisse151):

Après avoir, au cours de nombreuses transmigrations, atteint l'état
de «Ciangiub-sem-baa»15*), le «législateur du Tibet» vivait parmi les

Lha 158) qui ont leur séjour au mont Ra-ab-ccenbó154). Se souvenant
du monde et ému de pitié, il se décida165) à redescendre sur terre

pour le salut des hommes. Après avoir annoncé sa détermination aux

,6°) Cf. supra p. 27.

»") Livre UI, ch. XIV, Filippi, p. 260 ss.

,M) Bodhisattva.

165) Les Dieux; d'après la tradition, les Dieux «Tusita».

IH) Le Kailas — le Mont Sumeru de la tradition.
166) Un des rares contresens de Desideri. Parmi les sages des quatre

catégories — Oltramare, p. 336 — qui ont progressé sur la voie — Srota-âpanna,
Sakrd-âgâmin, Anâgâmin, Arhat, — déjà l'Anâgâmin parvient des deux mêmes,
au Nirvana. Le Buddha était au ciel des Tusita comme Bodhisattva: «Sato
«sampajâno uppajjamâno, Ananda, Bodhisatto Tushitam kâyam uppajtti». —

Se souvenant et omniscient, o Ananda, tel était le Bodhisattva au ciel des Tusita —
Ern. Windisch, "Buddha's Geburt, Leipzig, B. G. Teubner, 1918, p. 107. Le
Bodhisattva, futur Buddha, ne peut acquérir cette qualité qu'au cours d'une dernière
existence terrestre. Il peut choisir l'époque, le continent, le pays, la famille; il
ne peut éluder la destinée que ses mérites acquis lui imposent. S'il quitte la
félicité céleste, ce n'est pas par renoncement, mais en vertu de la loi inéluctable
de causalité. Desideri n'a pas saisi la différence entre:

a) le Bodhisattva — Héros de la charité, tel par ex. Avalokiteçvara — qui
parce qu'il a conservé le désir d'acquérir constamment de nouveaux mérites pour
racheter les êtres souffrants, n'est pas libre de toute passion et continue ainsi
à se réincarner sans arrêt;

b) le Bodhisattva qui descend sur terre pour y devenir un Buddha: bien que
sa dernière existence doive contribuer au salut des êtres, il ne fait qu'accomplir
sa propre destinée.

Pour le premier, mais pour lui seulement, on peut parler de sacrifice. Cf.

Hôbôgirin, Bosatsu, Fase. II, p. 136 ss., surtout 138, et Fase. I, p. 13 b, Article
Ai, amour.

Sur le sacrifice des Bodhisattva, cf. Przyluski, La Légende de l'empereurApoka,
Paris, P. Geuthner, 1923, p. 203/04 et Ernest F. Fenellosa, Epochs of Chinese and
Japanese Art, I, p. 106/107. D. eût pu trouver ceci dans le «Traité du Grand
«Véhicule» — Arya gayâ cîrsa nâma mahâyâna sûtra — qui termine le vol. V
du MDO du Kanjur.



LE P. IPPOLITO DESIDERI à LHASA, 1716-1721 47

Lha, il choisit la caste des brahmanes, la ville de Bènarès, la race des

Çâkya enfin sa mère186).

Né miraculeusement, dans les jardins du palais167) alors que Mâyâ
étendait la main pour cueillir une branche fleurie, il fut accueilli par
une multitude de Lha descendus des cieux pour lui rendre hommage.
Emerveillant bientôt ses maîtres à l'école158), le Bodhisattva dépassa

tous ses émules en prouesses. Heureusement marié, il passait sa vie
dans les plaisirs, lorsqu'un rêve159) lui révéla la vanité des choses hu-

ise) Il s'agit des derniers moments du Bodhisattva au ciel des Tusita, si connus

par la légende et l'iconographie — cf. Foucher, I, p. 287, relief d'Amaravâtî;
Pleyte, Bôrôbudur, Fig. 1, 2, 7, 11. La réaction de Desideri est typique: Ne pouvant

ignorer l'analogie entre la mission et la naissance miraculeuse du Christ et
la tradition bouddhique, il s'indigne du «plagiat diabolique» — Filippi, p. 261. —

Quelques lignes plus loin, il rend hommage à la noblesse des sentiments exprimés

par le Bodhisattva et, arrivé à Lumbini, il est sous le charme. «E giunta ap-
«pena sotto il detto albero, solleva il braccio verso i rami e con la mano già sta
«in atto di cogliere un fiore ...» — Puini, p. 243.

,67) Au parc de Lumbini — identifié, le XII 1895, par M. Führer près du
village de Rumindei — à l'entrée du Teraï, au nord de Gorakpur, United Provinces
of India, sur la rive gauche de la Rapti. M. Fuhrer exhuma le pilier qu'Açoka
avait édifié lors de sa visite des lieux saints — cf. Th. Watters, *0n Yuan Chwangs
Travels in India II, p. 16; J. Przyluski, La Légende de l'Empereur Apoka, Paris, Paul
Geuthner, 1923, p. 251 ss. ; Journ. Royal As. S. 1897, p. 615 ; Journ. des Savants, février
1897, p. 73. Le pilier qui porte une inscription commémorative — Perceval Landon,
'Népal, London, Constable and Co, 1928, p. 5 — est actuellement en place — cf.
Sir George Cumming, Revealing India's Past, London, The India Society, 1939,

p. 126. Sur la date réelle de la visite d'Açoka — contemporaine du transfert des
reliques — cf. R. Fazy; Une éclipse de soleil du temps d'Apoka, J. Asiatique, VII/IX
1930, p. 135 ss. et les précisions astronomiques de M. Sidersky, /. As. IV—VI1932,
p. 295, rapprochées de Watters II, p. 91 et Przyluski, p. 244 et p. 432, note ad. p. 244.
L'événement se placerait vers 248 av. J.-C.

158) Foucher, I, p. 324 et fig. 166, stèle de Loriyân-Tangai, musée de Calcutta
et fig. 165, stèle de Sikri, musée de Lahore; Kern, I, p. 36/37. Desideri ne paraît
pas avoir été frappé par l'analogie avec Saint-Luc, ch. II, vers. 46, ni par les singuliers

parallèles de la prédication d'Asita — Kern, I, p. 28 ss. Richard Garbe,
'Indien und das Christentum, Tübingen, J. C. B. Mohr, p. 48 ss.; Foucher I, p. 314 ss.

et fig. 161, stèle de Naogram, musée de Lahore; Pleyte, p. 51 — et de celle de
Siméon, Saint-Luc, ch, H, vers. 25—35.

ie9) D'après la tradition, quatre apparitions réelles, suscitées en plein jour



48 ROBERT FAZY

maines. Décidé à tout abandonner pour se consacrer au salut du monde,
il s'en ouvrit à son père qui, après avoir vainement tenté de faire
fléchir sa résolution, l'enferma dans une forteresse180). Mais le
Bodhisattva franchit miraculeusement les obstacles.

Vivant dès lors, dénué de tout, dans la solitude, il se plongea
dans la méditation. Après plusieurs années, il commença à enseigner
sa loi. Petits et grands accoururent et quittant leurs maisons et le

monde, devinrent ses disciples et embrassèrent la vie religieuse. Ayant
converti des multitudes par son exemple et ses miracles161) et établi

sa loi pour le bien des êtres vivants, il quitta la terre et entra dans

le repos éternel.
Sous réserve de l'erreur vénielle d'interprétation relevée et d'écarts

minimes de la tradition sur des points de détail, ce résumé, ne
diffère pas sensiblement de celui que ferait, aujourd'hui, un indianiste

qui se proposerait de retracer en peu de lignes les étapes essentielles

de la vie du Buddha162).

par les dieux, celles successives d'un vieillard, d'un malade, d'un mort, enfin
d'un religieux — Kern, I, p. 44 ss.

,eo) Desideri ne suit pas exactement la tradition. Çudhohana s'était borné à
faire renforcer la fermeture de la porte de la ville, surveillée par 500 gardes. Le
Bodhisattva se préparait à enlever son bon cheval Kanthaka et à sauter l'obstacle
en entraînant avec lui le fidèle Chanda, lorsque la porte s'ouvrit miraculeusement
par le soin des dieux qui avaient plongé les gardes dans un profond sommeil —
Kern, I, p. 51/52.

iei) Le passage du Gange par la voie des airs, Kern, I, p. 91 ; la conversion
des Kâcyapa par les 500 miracles — 3500 d'après la tradition du Sud — Kern, I,
p. 95; Foucher, 1, p. 443 ss. et figs. 223 et 263; miracles du feu et de l'eau; La
visite à Kapilavistu, la pluie de roses, — Kern, 1, p. 108; Foucher, La porte orientale

du Stûpa de Sânchi, Paris, Ernest Leroux, 1910, p. 54; le Grand miracle
de Çravasti — Foucher, 1, p. 534 et fig. 263 ; l'arrangement miraculeux de la
querelle des Çâkya et des Kodya — Kern, 1, p. 144 etc.

16:) En dehors du Buddha Çâkyamuni, Desideri mentionne le Bodhisattva
Manjuscri, le dieu de la sagesse, représenté tenant en main le glaive de la
justice et la Prâjna-pâramitâ; le Bodhisattva Avalokiteçvara, son «Cen-ree-zij»,
dont il indique exactement la légende en relevant son rôle de protecteur spécial
du Tibet — Filippi, p. 263/64 — enfin Vajrapani, le Porte-foudre, son «Torce-pprul»



LE P. IPPOLITO DESIDERI à LHASA 1716-1721 49

2) DHARMA:

Desideri part de la cosmologie bouddhique tirée des textes de
basse époque168). Il passe à la classification des êtres: Dieux,168bu)

demi-dieux, hommes, animaux, monstres, damnés, et donne l'explication

du symbole de la «roue de vie184)». Revenant sur trois classes

— Filippi, p. 291 ; E. de Schlagintweit, Le Bouddhisme au Tibet, Lyon, Pitrat
Aîné, 1817, p. 72 ss.; Waddell, Buddhism, p. 13 et 356. Desideri note que ces
trois Bodhisattva sont constamment représentés ensemble — cf. Grünwedel,
Mythologie, fig. 127, p. 127. «Chen-rezi, Jam-pe yang and Dor-je Chang», écrit Sir
Charles Bell, Religion, p. 30, «form nowadays in Tibet a Trinity of all-powerfull
«divinities*. Desideri consacre trois chapitres presque entiers — Livre UI, chap, XV,
XVI et XVIII — à l'histoire d'«Urghien» — Padma — Sambhava, le fondateur de
Samye ; — cf. supra note 71. Il fait j ustement observer—Filippi, p. 284 — que si grande
que soit l'influence d'«Urghien» sur la religion tibétaine, mêlée par lui de
pratiques magiques — il n'en est pas le fondateur. La religion pratiquée au Tibet
reste celle de Çâkyamuni. Desideri ne mentionne pas Maitreya, tibétain Byamspa
ou Champa, le Buddha futur — Schlagintweit, p. 56, 134; Waddell, p. 420, note 31.
Ce n'est pas qu'il n'ait compris que les Buddha succèdent aux Buddha — cf. infra

p. 39 — mais cherchant uniquement à fournir aux missionnaires de son ordre des
armes pour combattre l'hérésie de Çâkyamuni, il ne s'est sans doute pas préoccupé

de celle d'un successeur imaginaire.

168) Filippi, p. 228; Tanjur, MDO, 73, L'arrangement du monde; W. Kirfel, Die
Kosmographie der Inder, Leipzig, Kurt Schroeder, p. 185—207: Die Erde nadi den
Anschauungen der jüngeren Zeit, Un rapprochement de Desideri avec la Cosmographie
de Cosmas Indlcopleustes — Filippi, p. 229 — ne peut être discuté ici. Le lecteur,
curieux d'approfondir la question, est renvoyé au texte: E. O. Windstedt, The Christian

Topography of Cosmas Indicopleustes, Cambridge, 1909, et à la traduction de Me.
Crindle, London, Hakluyt, 1897.

»m bis) Sur la longeur limitée de la vie des Dieux, cf. Warren, Buddhism in
Translations, extraits de l'Abhidhammattha — Sangaha, p. 290; Oldenberg, Buddha,
p. 246.

164) Le cycle des renaissances. La roue — dont Waddel a retrouvé l'image
dans une des fresques d'Ajantâ — Aug. Barth, Oeuvres, op. cit. — p. 343 — est
figurée dans quantité d'ouvrages: cf. Alphabetum Tibetanum, p. 487, reproduction
Intéressante d'une roue de Samye — Filippi, p. 306, roue du monastère de Spi-
tuk, au Ladak — Marco Pallis, Peaks and Lamas, Ch. XI: The Round of
Existence. D'après la tradition, la première roue de vie fut faite par Ananda sur
instruction directe du Buddha — cf. Journ. R. As. Sty., 1894, p. 389, communication

de Miss C. A. Foley, plus tard Madame T. W. Rhys Davids — Filippi, p. 425,
note 38. La roue de vie est expliquée dans la Visuddhi-Magga de Buddhaghosa —



W ROBERT FAZY

des êtres, il énumère d'abord les Dieux, en faisant observer qu'ils
ne sont point immortels et que, le temps de la félicité révolu, ils

peuvent retomber au rang d'animal, monstre ou damné165).
Touchant rapidement les demi—dieux, les AshuralM) qui hantent les

parages du Sumera, décrivant les monstres «Itaa*167)—êtres à bouche

microscopique, voués à un perpétuel supplice de Tantale—il s'arrête

longuement aux enfers. Sa description s'accorde avec celles des

auteurs modernes et il relève le point essentiel: le caractère temporaire
du châtiment des damnés168).

Suit le morceau capital, la synthèse de l'enseignement de

Çâkyamuni, très claire169) dès qu'on en rassemble les éléments épars: Tout

Winternitz, II, p. 164 ss.; Traduction du chap. XVII dans Warren, p. 172 ss.: «The
«Wheel of Existence is without known beginning. The two factors ignorance and
«desire are its root*.

,M) Filippi, p. 228.

,M) Filippi, p. 231 ch. 11. Sur les Ashura, cf. Kirfel, p. 118; Hôbôgirin, Fase. I
p. 40, Article «Ashura*, avec une peinture chinoise de haute époque représentant
les Ashura en guerre contre les Dieux. Sous le nom de Lha-ma yin — ennemis
des Lha — ils sont souvent mentionnés dans le Kanjur, par ex. dans le vol. VI,
2 du MDO, Feer, p. 240.

16r) Filippi, p. 232/33, A. 14. Waddell, Buddhism, p. 96, donne une figure et
des détails qui confirment la description de Desideri. Sur les «Itaa* ou «Yi-Dags»,
les «Prêta» des textes sanscrits, cf. Kanjur, DULVA, ID, fol. 21 — Feer, p. 169/70
et MDO VII, 4, Karanda-vyûha, Feer, p. 246.

1M) Filippi, p. 237. Le châtiment aux enfers prend fin lorsque les fautes ont
été complètement expiées. Oldenberg, Buddha, p. 246. Desideri reconnaît que la
question est controversée, mais s'en tient à la tradition. Le futur Çâkyamuni avait
été réincarné, comme damné, dans le 4ème enfer, d'après les textes anciens celui
du chariot de feu. Emu de compassion pour ses frères damnés au point d'en,
oublier ses propres souffrances, Çâkyamuni s'acquit un mérite tel que, délivré
par une mort subite, il fut heureusement réincarné. Desideri — p. 259 — indique
comme source, un ouvrage du Kanjur, le Trin-lên-sabbêe-n-do — «La pitié
récompensée» — dans lequel Çâkyamuni raconte son expérience à un roi «Kauee-Kiepo».
Je n'ai pu identifier ni l'ouvrage, ni le roi. On pourrait songer au vol. II, fol. 496
du DULVA, dans lequel Çâkyamuni raconte à Ananda — Xim-dGah-vo — comment

il est devenu un Bodhisattva — Feer, p. 168. Sur la question théorique, cf.
L. de la Vallée Poussin, Bouddhisme, Paris, Beauchesne et Cie, 1909, p. 321 ss.

169) Les passages cités textuellement dans les notes doivent permettre au
lecteur d'en juger par lui-même.



LE P. IPPOLITO DESIDERI 1 LHASA, 1716—1721 51

être, sauf celui qui—ayant atteint l'état de «Sanghiêe»-Buddha—est entré

dans le repos éternel 17°), passe par des transmigrations sans
nombre171), déterminées non par un jugement divin, mais par la seule force
des mérites ou des déméritesm). Après la mort, l'âme reste, pendant
une courte période, dans l'état de «Parto»—Bardo1™). On ne sait, au
juste, où elle se trouve174); mais à ce moment, la prière des proches

peut l'aider au milieu des dangers du «Parto» ou guider sa réincarnation

dans l'état fixé par la loi de causalité à laquelle il ne peut
toutefois être dérogé175).

"") Filippi, p. 244: «... they have finished not only compulsory, but also vo-
«luntary reincarnation and after giving laws to the world, have attained to eternal
«beatitude*. Desideri ne définit pas cette béatitude: le mot de Nirvana lui est
étranger.

"') Filippi, p. 244, ch. 33: « beings born unto this bottomless sea — as
«they call it — of transmigrations .»

"*) Filippi, p. 238, ch. 16: «The Thibettans acknowledge no Supreme Judge who
«rewards good and punishes evildoers. They assert that good men are rewarded
«according to their merits and evildoers punished according to their sins, without the
«intervention of a Supreme Ruler of the world. Merit and demerit have an innate
«power over rewards and punishements that can never fail».

"*) Filippi, p. 240 ss., ch. 20 et 21: Sur l'état de Bardo — qui dure de 7 à 49
— 7x7 — jours — cf. Sir Ch. Bell, The People of Tibet, p. 286; D. Macdonald, The
Land of the Lama, p. 150 ss.; Combe, A Tibetan on Tibet, p. 80 ss.; Dr. W. Y. Evans-
Wentz, traduction de M. Jacques Bacot, Bardo Thödol, Le Livre des Morts Tibétain,

Introduction, chap. VII; Le Bardo, ou état d'après la mort, p. 25 ss. Bardo, de
Bar entre et Do deux, slgnifiie «entre deux», ici, entre la mort et la renaissance.

m) Filippi, p. 241 : «I could find no mention of a fixed abode for the souls in
«the state of Parto».

"*) Filippi, p. 241, ch. 21: «The Thibettans believe that prayers etc done
«for the souls of the dead may benefit them; not by preventing their reincarnation
«in the state merited by former deeds, but by obtaining some relief or repose either
«in the state of Parto or in the state in which they have been reborn». C'est encore
la croyance actuelle: Cf. les auteurs cités dans la note. Au chapitre XI du livre
III — Filippi, p. 250 ss. — Desideri, tirant argument des prières des Tibétains pour
les morts, émet l'opinion que «these blind people unwittingly admit and confusedly
«recognise the Divinity which they persistently deny in words». Ici le zèle du
missionnaire obscurcit le jugement de l'observateur. Les prières des Tibétains, durant



52 ROBERT FAZY

Si le cycle des renaissances n'a pas de commencement, tout être

peut arriver à lui mettre fin178):

La cause des renaissances est le désir qui engendre les passions177).

Le désir lui-même a pour cause la double illusion des êtres sur ce

qu'ils croient le bonheur- et qui n'est que misère178)—ainsi que sur
la réalité du Moi179). La voie du salut est la destruction de

l'ignorance179bl8). Lorsqu'un être a progressé jusqu'à comprendre l'inanité
de tout ce qui s'exprime par Moi, à Moi, Mon bonheur180), le désir

l'état de Bardo, s'adressent aux Bodhisattva toujours prêts à secourir ceux qui
sont en danger. S'exposer au péril pour sauver les autres, «c'est en cela que se

«marque la volonté supérieure du Bodhisattva»; Tripitaka chinois, vol. VI, 5. E-
douard Chavannes, Cinq cents contes et apologues, etc., Paris, Ern. Leroux, 1910,

I, p. 6. Cf. aussi, Tanjur, RGYUD, 18, Tantra pour diminuer le nombre des damnés;

23, Offrandes aux mauvais esprits; et spécialement sur l'action d'Avaloki-
teçvara, le Kâranda-vyûha, Kanjur, MDO, vol. VII, 4, analysé dans Feer, p. 246.

"•) Filippi, p. 243, ch. 28: «asserting that although the births of every living be-

«ing have no commencement a parte ante There is therefore no li-
«ving being, however mean and lowly, who will not be able to attain the end of all
«his troubles and his transmigrations».

177) Filippa p. 248: «They say that all passions can be traced to lust
178) Filippi, p. 248: «... they proceed to search for the roots of lust and

«assert that it arises from man's innate conception that some things are pleasant ...»
Rapprocher du passage, p. 242, ch. 25: «They enjoy what we conceive to be riches,

«repose, and pleasures, these in realty are pain, labour and trouble».
179) Filippi, p. 248: investigating the cause of such conception — la conception

du bonheur possible — «they declare it arises from the illusion that all beings
«and things are endowed with a self».

•79 bis) Cette loi suivant laquelle l'ignorance, en provoquant le désir, cause les
renaissances, est le dogme fondamental de la doctrine du Buddha. Enoncée lors
de son premier sermon, à Benares — Dharma - çakra- pravartanam — «Rotation
«de la roue de la loi» — elle est exposée dans plusieurs traités du Kanjur: DULVA,
IV, F. 59-106; MDO XXVI, F. 88—92, 425-431; MDO XXX, 13 — texte pâli. Ce

sont, sans doute, avec le «Vénérable sûtra du Grand Véhicule» — MDO, VI, 1 —
les premiers textes sur lesquels les lamas du Ramo cce aient attiré l'attention de

Desideri.

180) Filippi, p. 249: Après avoir décrit l'abandon de l'Illusion du Moi, Desideri

écrit: «Once this is abolished all other phantasms, such as Mine, to Me, for
«Me, pleasing or displeasing to Me, and such like, disappear».



LE P. IPPOLITO DESIDERI i LHASA 1716—1721 53

et avec lui les passions s'évanouissent et il parvient à la béatitude
de l'état de Sanghiêe. Pour progresser dans cette voie, l'être, une fois

atteint le stade des réincarnations terrestres181), doit concentrer sa

pensée sur sa vie future182), éviter le vice, pratiquer la vertu et se

repentir de ses fautes188). Finalement, ne songeant plus aux réincarnations

heureuses188bl") qui sont la récompense des vertueux, il doit
viser plus haut184) et extirper en soi tout reste de désir qui impliquerait

une nouvelle transmigration. Ainsi il atteindra l'état de Bodhisattva,

finalement celui de Sanghiêe.

Les Tibétains adorent la «Kon Cciôà188)». Elle se compose de la
*Sang-hiêe-Kon Cciôà»-de la «Ccioo-Kon Cciôà»—et de la «Kendun-

«Kon Cciôà*. Pour la vénérer, comme elle doit l'être, il faut exercer
les trois vertus cardinales, la Foi186), l'Espérance et la Charité187).

181) Filippi, p. 246, lettre a).

,82) Filippi, p. 246, lettre d).
,88) Filippi, p. 246, lettre e).
w bis) Cf. Warren, Buddhism in Translations, extraits du Visuddhi-Magga, ch,

XVIII, p. 172, 199.

184) Fuipp^ p. 247: «He must not— as in the preceding stage— strive to
«be reincarnated in one of these three states (Dieu, demi-dieu ou homme) which
«are reward of virtue, but turn his mind to higher things and apply himself to
«be delivered from the recurrence of transmigrations. »... he must diligently seek

«to extirpate all desires».

185) La Triade bouddhique — Buddha, Dharma, Sangha.

186) La «Ferveur sans passion», Hôbôgirin, Fase. I, Article Ai, p. 12 a. La
manifestation de la foi crée un mérite actif: cf. exemple tiré du Sûtrâlamkâra d'As-
vaghosa — Winternitz, II, p. 208.

187) Filippi, chapitre XII, p. 251—255. Il manque ici l'expression du Credo bouddhique

«Je cherche refuge dans les Trois Joyaux» — cf. supra note 22. Tanjur,
MDO 38, «Sur l'action de prendre refuge dans les trois Saints». Mais Desideri — cf.
surtout p. 252 — traduit bien ce credo en indiquant la conviction des Tibétains
qu'on n'arrive au salut que par la foi dans le Buddha, l'observance de sa loi et
le respect des règles de sa communauté. La seule vraie lacune est l'omission d'un
principe fondamental du Buddhisme, l'amour de tous les êtres — Metta. Il diffère
sans doute du principe chrétien — cf. Oldenberg, Buddha, p. 335 ss. et R. S. Cop-
leston, Buddhism, London, 1908, p. 98 ss. —, mais exerce une trop grande influ-



54 ROBERT FAZY

Le chapitre XIII enfin est consacré à l'éthique. Desideri énumère
les dix péchés majeurs et les cinq passions fondamentales, les cinq
poisons de l'âme: l'orgueil, la concupiscence, la colère, l'envie et
l'ignorance188). A la fin de sa brève revue, il constate que les commentaires
tibétains ne diffèrent pas sensiblement de nos manuels de morale et
d'ascétisme.

3) SANGHA:

Les deux chapitres qui traitent du «Grand Lama189)» ne dépareraient

pas un ouvrage moderne. Réincarnation du Bodhisattva Avalokiteç-
vara — «Cen-ree-zij» —, le Grand-Lama est le chef spirituel incontesté
de la théocratie tibétaine 19°) et des bouddhistes du Népal, du Ladak,
de la Mongolie et de la Chine191). Le roi n'est qu'un régent
administrant sous sa direction192).

enee parmi les peuples bouddhistes pour être passé sous silence. La charité, que
Desideri résume dans l'amour pour les Buddha — et l'exécution de leurs lois —
p. 252, alinéa 2 — est autre chose. La Tevijja sutta où se trouve — verset 76 —
le texte connu sur l'amour dont le sage doit pénétrer les quatre régions du monde,
ne figure pas dans les textes palis du Kanjur — Feer, p. 288 — mais Desideri avait
au vol. XXX du MDO, le 18 et 6, le Maitri-bhâvana-sutta et surtout le Brahma-
Jâla-sûtra qui, au Ch. I verset 8 pose le principe de la bienveillance pour tous
les êtres vivants. Richard Pischel, Leben und Lehre des Buddha, B. G. Teubner, Leipzig

und Berlin, 1917, p. 72—73, consacre à la Metta — sanscrit Maitri — une étude
détaillée.

>8S) Filippi, p. 258. La liste des péchés majeurs correspond à celle donnée dans
le Hôbôgirin, Fase. I, Article Aku mal: Jûaku péchés majeurs, p. 20 c. Elle
correspond aussi à la liste des vertus opposées, — les «Dix actions excellentes»
du Tripitaka chinois, — Edouard Chavannes, Cinq cent contes et apologues extraits
du Tripitaka chinois, Paris, Ernest Leroux, 1910, I, p. 37 et note 1. — Cf. aussi,
Tanjur, MDO 33, Les dix actions immorales. La liste des «poisons» varie suivant
les écoles; cf. Art. Aku, p. 21 a.

189) FjUpp^ L. Ili, ch. I et IV. Dalaï-Lama est un titre mongol, donné en 1650,

au 5ème Grand-Lama, par le conquérant mongol du Tibet, Altan Khagan. Il
signifie «Océan de mérite» — Sir Ch. Bell, Religion, p. 115. Les Tibétains n'en font
pas usage: ils appellent le Grand-Lama, le «Grand Joyau de Majesté» — Gyal-
wa-Rin-podie — Waddell, Buddhism, p. 39.

19°) Filippi, p. 201. m) FUippi, p. 205. ,92) Filippi, p. 206.



LE P. IPPOLITO DESIDERI à LHASA 1716-1721 55

Loin de se celer aux yeux de son peuple, comme l'ont dit Luigi
Moreri et le P. Anasthasius Kircher198), il donne fréquemment audience

et préside aux deux grandes fêtes annuelles du «Mo/Zam»194). Malgré

leur adoration pour leur chef spirituel, les Tibétains savent qu'il
est un simple mortel. Ils pleurent sa mort, conservent son corps et
vénèrent ses reliques195).

Avant de s'éteindre, le Grand-Lama prédit l'époque de sa renaissance

19B). Lorsque le moment approche, les lamas se mettent à la recherche.

Bientôt un enfant est trouvé dont la naissance coïncide avec la mort
du Grand-Lama. Interrrogé, cet enfant se souvient de nombreux
détails intimes de la vie du disparu197). Ainsi reconnu, il est solennellement

proclamé et installé au Potala.

Mentionnant le Tashi-Lama, en indiquant qu'il prend rang après
le Grand-Lama et lui sert de tuteur pendant qu'il est enfant198),

Desideri ajoute quelques mots sur les différentes classes de lamas. 0

consacre enfin deux chapitres au clergé, aux monastères, oracles et

temples, enfin aux formes du culte 199).

Ainsi se résume VExposé. Ne s'engageant ni dans les controverses
d'écoles, ni dans les subtilités de la métaphysique bouddhique,
Desideri s'en tient à l'essentiel. On peut dire qu'il est le premier
Européen qui se soit fait une idée nette de la religion du Tibet et l'ait
exposée de façon lucide.

198) Filippi, p. 206.

,94) Filippi, p. 206—207. Sur les fêtes du Monlam — «supplication» — «grande
«prière» — cf. E. Kavaguchl, ch. LXXV; Macdonald, p. 204 ss.; Sir Ch. Bell, The

People of Tibet, di. XXVI; Hayden & Cosson, p. 63 ss.

,95) Filippi, p. 202. 19S) Filippi, p. 202.

197) Filippi, p. 203 — Cf. infra p. 43.

198) Filippi, p. 132 et 210. Desideri parait avoir ignoré que le Tashi-Lama
soit une réincarnation du Dhyâni-Buddha Amitâbha.

199) Tout ceci n'est qu'observation, au surplus singulièrement précise. Le
lecteur, peut rapprocher les indications de Desideri de celles de Sandberg, Ekai
Kavaguchl, Rockhill, Sven Hedin, M. MacGovern, Sir Ch. Bell, Macdonald et Chapman.



56 ROBERT FAZY

Conclusion

Desideri rapporta ses ouvrages en tibétain à Rome, où il rédigea
ses notes de voyage et l'Exposé. La S. J., lorsqu'elle entra en possession
de ces travaux—peut-être seulement à la mort de l'auteur—, ne jugea

pas devoir les faire connaître. Ils restèrent ignorés jusqu'à la
publication du livre de Puini. Les missionnaires capucins, qui se maintinrent

à Lhasa jusqu'en 1745, ne suivirent pas la voie tracée. Pour s'en

convaincre, il suffit de rapprocher du Livre III de Desideri les données

confuses de YAlphabetum Thibetanum*00), rédigé, une quarantaine
d'années après son retour, sur les indications des pères capucins
Beligatti et Della Penna.

20°) Cf. Alphabetum Thibetanum, 1762, p. 173 ss. Les lecteurs désireux de
connaître ce que, dans la seconde moitié du XVIIIème siècle, on savait sur le bouddhisme,

en dehors de la S.J., peuvent consulter les ouvrages suivants:
M. V. La Croze, Histoire du Christianisme des Indes, à La Haye, 1758, II, p.

349 ss.;
M. Turpin, Histoire civile et naturelle du Royaume de Siam, Paris, chez Costard,

1771, I, p. 149 ss.;
G. T. Raynal, Histoire philosophique et politique des Etablissements et du

Commerce dans les deux Indes, Genève, 1781, I, p. 140; II, p. 306 ss.
Tout se résume au nom du Buddha — «Budu», «Buddou», «Sommona-Kodon»

(au Siam); au fait de sa descente sur la terre pour se rendre «médiateur entre
«Dieu et les hommes» ; — Raynal, I, p. 140 — ce par sa propre vertu — Turpin, I,
p. 149 — sa pénétration des secrets de la nature par la force de sa propre pensée
— Turpin, 10c. cit. — à quelques notions sur les événements saillants de vies
antérieures, reportés dans la vie connue du B. — p. ex., le don des yeux, le sacrifice

de la chair, le Visvantara jâtaka etc. — Turpin, I, p. 152; Raynal, II, p. 306 —
à l'attente du Buddha futur «qui descendra sur la terre pour rendre à la loi sa
«première pureté altérée par le temps» — Turpin, I, p. 151 — enfin à un vague
rapprochement entre la religion des Indes et celle du Tibet et du Tangut — La
Croze, II. p. 151. Au surplus, c'est l'ignorance quasi complète. Quelques expressions

heureuses ne doivent pas faire illusion: aucun des auteurs cités, même
Raynal avec la collaboration de Diderot et de son groupe, n'a compris les principes

élémentaires du bouddhisme.



LE P. IPPOLITO DESIDERI à LHASA, 1716-1721 57

Sven Hedin, Sir Charles Bell, Wessels, enfin Dainelli ont rendu
hommage à l'explorateur201). Un philologue seul pourrait, du point de

vue linguistique, apprécier sûrement son oeuvre, mais un laïque peut
en mesurer la difficulté et s'étonner du résultat. A côté du voyageur
et de l'autodidacte infatigables, son livre révèle l'homme. D'abord,
le modeste202), qui n'a pas une ligne trahissant la fierté du travail
accompli, puis le caractère loyal, sincère et généreux:

La souvenance miraculeuse qui se manifestait périodiquement,
chez un enfant en bas âge, lorsqu'il fallait un successeur au Dalaï-
Lama, ne manquait pas de sceptiques à Lhasa. On parlait presque
ouvertement de fraude pieuse208). Desideri relate le fait, mais loyal
avant tout, plutôt que de penser mal de ceux qui l'avaient accueilli,
il se persuade d'une intervention du démon204). Si son orthodoxie,
égarée par une chronologie insuffisante, s'indigne de prétendus
plagiats205), il est trop sincère pour cacher son admiration pour la vie
sans tache de Çâkyamuni et la valeur morale de ses préceptes206).

20') Sven Hedin, Trans-Himalaya III, p. 126, 'Southern Tibet, I, p. 278—279: «...
«and nobody will call it an exaggeration if I regard Ippolito Desideri as one of the
«most brillant travellers who ever visited Tibet, and amongst the old ones, by far
«the most prominent and the most intelligent of all».; Sir Charles Bell, Religion

of Tibet, p. 149; Wessels, p. 271; Giotto Dainelli, Buddhists and Glaciers of
Western Tibet, London, Kegan Paul, 1933, p. 2—4.

202) Desideri — Filippi, p. 258 — remarque curieusement que la seule vertu,
qu'il n'ait pas trouvée mentionnée dans les infolios tibétains, est l'humilité.

205) Filippi, p. 203: «When I spoke about this to several persons they said they
«were convinced that it was a fraud arranged between the child's relations and some
«Lamas and monks ...»

204) Filippi, p. 204, ch. II, résumé et ch. Ill, Dissertation scolastlque sur la
puissance de Satan, omis par les deux traducteurs, Puini, p. 288; Filippi, p. 205.

206) Filippi, p. 261.

205) Filippi, p. 247, 257, 261, 262. A première vue, il peut paraître surprenant,
qu'en 1736, le P. J. B. Du Halde S.J. n'ait voulu voir dans le Bouddhisme qu'un
ramassis «d'opinions ridicules et extravagantes» — P. J. B. Du Halde, op. cit. 111, p.
340. Du Halde subissait l'influence des pères jésuites de la mission de Chine qui,
depuis Matthieu Ricci, son véritable fondateur, avaient, «pour s'insinuer dans



58 ROBERT FAZY

Enfin, malgré toute son amertume au moment où il était arraché à

son oeuvre, il consacre ses dernières semaines à Trong-g-nee à faire

partager, au père capucin F. Giuseppe de Morrò, le fruit de son
labeur207).

C'est sur ce mot qu'il convient de quitter Desideri. S'il fallait une
épigraphe à son Exposé, on la trouverait dans l'exclamation qu'il ne

put retenir, au Ramo cce, lorsque, après échec sur échec, il vit poindre
la lumière: Labor improbus omnia vincit.

«l'esprit des Chinois», changé leur habit de religieux contre celui des lettrés — les

disciples de Confucius — cf. R. P. Henri Bernard, SJ., Le Père Matthieu Ricci et la
Société Chinoise de son temps, 1552—1610. Tientsin, 1937, II, p. 376. Epouser l'opinion

des lettrés sur les bouddhistes, leurs adversaires, faisait partie de la tactique
adoptée. Cf. aussi: Opere storiche del P.Matteo Ricci S.J., Commentari della Cina,
Macerata 1911, p. 94 où Ricci, esprit très fin pourtant, qualifiait le bouddhisme:
«una babilonia di dottrina tanto intricata, che non vi è chi la possa «ben intendere
né dichiarare».

*07) Filippi, p. 107.



LE P. IPPOLITO DESIDERI à LHASA, 1716-1721 59

Appendices
Appendice I:

1) Extrait des Voyages au Thibet faits en 1Ó25 et 1Ó~2Ó~ par le

père d'Andrada, traduits par J. P. Parraud et J. P. Billecoq, à Paris,
de l'Imprimerie de Hautbout L'Aîné, L'An IV, p. 63/64:

«Je questionnai d'abord les lamas sur Dieu. Ils me répondirent
eque c'était un être à la fois triple et unique, que le premier Dieu
«lama se nomme Conioc, c'est-à-dire, la première personne. La
«seconde, Ché-Conioc, c'est-à-dire, grand livre. La troisième, San-
«guya-Conioc, c'est-à-dire, voir et aimer dans la gloire. Je leur
«démontrai qu'il y avait entre nous moins de dissentiments qu'ils
«ne se l'imaginaient. «Nous reconnaissons, comme vous, leur dis-
«je, la trinke en un seul Dieu».

2) Extrait de la lettre de Desideri au P. Grassi, envoyée de Lassa

(sic), le 10 avril 1716, Lettres édifiantes et curieuses, Ree. XV, à Paris,

chez Nicolas Le Clerc, 1722, p. 195:

«Ils appellent Dieu Konciok, et ils semblent avoir quelque idée
«de l'adorable Trinité20S), car tantost ils le nomment Konciok-cik,
«Dieu un; et tantost Konciok-sum, Dieu trin».

3) Extrait de l'Exposé de Desideri, Filippi, p. 303:

«Shortly after arriving in the capital of Third Thibet, I wrote
«to Father Ildebrando Grassi. The letter was published in the
«fifteenth volume of a work called, Lettres édifiantes et curieuses
«what I want to impress is that I made two capital errors in that
«letter and stated the exact opposite of what I now write in these

«pages I also stated that they had some knowledge of God and

208) «Le P. Matteo Ricci — est tombé dans la même erreur: Cf. Commentari
«della Cina, op. cit., p. 93 : « e quel che ê più, che pare hebbe anco notitia delle
«cose della Christianità assai chiaramente, perchè parla di un modo di Trinità di
«tre Dei che vengono ad essere un solo».



60 ROBERT FAZY

«of the Holy Trinity, because they sometimes used the words, Kon-
«cciôà-cik, one God, or Kon-cciôà-sum, three Gods. This was a

«gross mistake209)».

Appendice II:

1) Extrait de l'ouvrage du P. Athanase Kirchère, La Chine Illustrée,
Amsterdam, chez Jean Jansson, 1670, p. 95:

«Le royaume de Barantola, qu'on appelle encore de Lassa
«est gouverné par un Roy particulier, et est tout rempli d'erreurs
«de l'aveugle gentilité, adorant plusieurs Idoles des faux Dieux,
«parmi lesquelles celle qu'on appelle Ménipe210) tient le premier
«rang. Elle a neuf testes qui s'enlèvent monstrueusement en forme
«de pyramide211). .»Ce pauvre peuple ignorant et fou, au re-
«gard de leurs Dieux, s'en va révérer cette idole avec des s'ima-
«grées, et des gesticulations extraordinaires, répétant plusieurs fois
«ces paroles O Manipe mi hum, O Manipe mi hum; c'est-à-dire:
«Manipe sauve-nous».

2) Extrait de YExposé de Desideri, Filippi, p. 296.

Après avoir rectifié les erreurs des pères Kircher et d'Andrade,
Desideri écrit:

,09) Desideri ne vise ici que la triade bouddhique proprement dite: Buddha,
Dharma, Sangha. Il ne touche pas à la théorie mystique des trois corps des Buddha :

Dharma-kâya, Sambhoga-kâya, Nirmâna-kâya, exposée dans le vol. 16 du MDO
du Kanjur: Kâya-Traya-Feer, p. 274. Cf. aussi, Waddell, Buddhism, p. 127 et 347:
Schlagintweit, Bouddhisme au Tibet, p. 134; RF. Johnston, Buddhist China, London,
John Murray, 1913, p. 77, note 2 et les citations; Arthur Lloyd, The Creed of half
Japan, London, Smith, Elder and Co., 1911, p. 103. La discussion d'une analogie
possible entre Trinité et Trikâya est ainsi superflue.

21°) Une faute d'impression pour Manipe.

2") Une confusion avec les images d'Avalokiteçvara, généralement du reste
représenté avec onze têtes — cf. Grünwedel, Mythologie, figure 51, p. 67; J. Hackin,
L'Art Tibétain, Collection de M. J. Bacot, Paris, Paul Geuthner, 1911, p. 8 et 9.



LE P. IPPOLITO DESIDERI A LHASA, 1716-1721 61

«7b understand the meaning of these words, which have no syn-
«tactic construction, I must refer you to what I have already said
«about a Thibettan idol called Cen-ree-zij, represented as a youth
«holding a jewel in his right hand and seated on a flower called
«Pêma in Thibettan212). These words are, therefore, only an invo-
«cation to Cen-ree-zij It runs thus: O thou on the flower Pêma».

3) Extrait des Voyages, etc. du P. d'Andrada, p. 69:

«Ceux d'Utsang—Tibet proprement dit—croient qu'on peut effacer
«chaque péché en prononçant ces mots: om mani patmeouri21s)
«après l'avoir commis. Voici la traduction qu'un lama me donna
«de cette phrase: quoique j'aie beaucoup péché j'irai au ciel214)».

212) Cf. Grünwedel, Mythologie, fig. 103, p. 128.

218) La première mention de l'invocation tibétaine Om mani padme hûm — O
joyau sur le lotus — est faite par Rubruck, qui la traduit par «God thou knowest»
et la rend phonétiquement par «On mani baccam*: Cf. W. W. Rockhill, "The Journey

of William of Rubruck, London, Hakluyt Sty., 1900, p. 146. Cf. aussi W. W. Rock-
hill, 'The Land of the Lamas, London, Longmann, Green and Co., 1891,

Supplementary notes II, p. 326 ss. L'ésotérisme d'école a trouvé d'autres interprétations
mystiques. La question est clairement exposée dans Marco Pallis, Peaks and Lamas,
p. 184 ss.

tli) Le lama voulait évidemment dire qu'en invoquant Avalokiteçvara on
s'assurait son aide sur la voie du salut.




	Le P. Ippolito Desideri à Lhasa, 1716-1721 et son exposé de la religion tibétaine

