Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 6 (1944)

Artikel: Le P. Ippolito Desideri a Lhasa, 1716-1721 et son exposé de la religion
tibétaine

Autor: Fazy, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145145

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

17

Le P.lppolito Desideri a Lhasa, 1710 —172I
et

Son exposé de la religion tibétaine
par Robert Fazy

I

Desideri et sa vocation

Ippolito Desideri est ne, le 20%) ou le 21*) decembre 1684, a Pistoia,
la pittoresque cite toscane qui, a une trentaine de kilométres au nord-
ouest de Florence, domine ’'Ombrone. Rien n’a été publié sur sa jeu-
nesse *). Tout ce que nous savons, c’est qu’il fut admis dans la S.J. le 27
avril 1700 et qu’il fit ses études & Rome. Pendant qu’il les poursui-
vait, le P. Michael De Amaral, visiteur & Goa?®), s’occupait activement
de faire revivre la mission de Tsaparang tragiquement interrompue

1) Dans les indications bibliographiques, les livres épuisés et rares sont marqués
d’un astérisque. Deux astérisques signifient que Pouvrage est trés difficile 4 trouver
méme a haut prix.

®) Filippo De Filippi, An Account of Tibet, The travels of Ippolito Desideri
of Pistoia, S.J., 1712-1727, London, George Routledge and Sons, The Broadway
Travellers, 1932 — cité plus loin sous ’abréviation: Filippi, Préface, p., 4.

%) C. Wessels, S.J., Early Jesuit Travellers in Central Asia, 1603-1721, The
Hague, Martinus Nijhoff, 1924 - cité plus loin sous ’abréviation: Wessels — p. 273.

) Ni Carlo Puini, le premier éditeur de fragments de ses manuscrits — Carlo
Puini, **/I Tibet, secondo la relazione del viaggio del P. Ippolito Desideri, 1715-
1721, Roma, Presso la Societa Geographica Italiana, 1904 - cité plus loin sous I'a-
bréviation: Puini—ni Wessels, dans une étude approfondie — Early Jesuit Travellers,
op. cit. p. 204-281 — ni Filippi, dont I’édition critique, An Account of Tibet, op. cit.,
utilise tous les manuscrits connus — Préface, p. 40 — ne donnent le moindre détail. Les
15 lettres de Desiderl — inventoriées par Wessels, p. 274 — ne font aucune allusion
a sa vie avant son départ pour Rome, le 27 IX 1712. L’espoir de trouver des do-
cuments inédits parait faible. Dans une aimable lettre a 'auteur de ces lignes,
datée d’Amsterdam le neuf février 1939, le P. C. Wessels écrivait: «Je n’ai, pour
<le moment, rien de nouveau sur le P. Desideri. J’ai donné toutes mes notes a M.
«de Filippi pour son livres.

%) Wessels p. 206-207; Filippi, p. 26-27, 371.



18 ROBERT FAZY

depuis 1641 ®), Ses efforts portés a la connaissance du Général, d’abord
par deux jeunes volontaires de I'ordre ?), puis par le Provincial Manuel
Saraya, avaient été approuves en haut lieu®).

®) La mission de Tsaparang avalit été créée, en 1625, par les jésuites portu-
gais Antonio de Andrade et Manuel Marques. Pendant quelques années, sous
I'impulsion énergique d’Andrade, elle avait progressé avec I’appul du potentat
local. — Wessels, p. 78. La premiére église avait été édifiée en ao(it 1626. En 1629,
Andrade retourna a Goa, ou il devait mourir le 16 mars 1634. Aprés son départ, la
mission, en butte & des difficultés croissantes avec le clergé tibétain, périclita.
Marques, rentré a Agra le 11 décembre 1635, dhercha, en 1640, & retourner a
Tsaparang. Arrété au col de Mana, avec le pére napolitain Stanislas Malpichi —
qui réussit a s’échapper — , il fut retenu prisonnier. Tous les efforts pour obtenir
sa mise en liberté demeurérent vains. Deés 1941, les nouvelles cessérent: son sort
est resté inconnu — Wessels, p. 88.

Sur Phistoire de la mission, cf.*Voyages an Thibet, traduits par J. P. Parraud
et J. B. Billecoq, a Paris, de I'lmprimerie de Hautbout ’Ainé, ’An IV, Voyage du
Pére &’ Andrada (sic) au Thibet — L’original paru a Lisbonne, en 1626, sous le titre
de Novo Descobrimento do Gram Cathayo, ou Reinos de Tibet, pello Padre An-
tonio de Andrade da Companhia de Jesu, Portuguez, no anno de 1624, est d’accés
fort difficile; Athanase Kirchere, **La Chine illusirée, Amsterdam, chez Jean Jans-
son, 1670, p. 88; Adrien Launay *Histoire de la mission du Thibet, Lille et Paris,
Desclée, de Brouwer et Cie, s. d. (1903), p. 23 ss. - a utiliser avec quelque pruden-
ce — **Puini, p. XXXIII-XXXVII;Wessels, . II, Antonio de Andrade et &. I, The
Tsaparang Mission; Filippi, p. 3-19.

La ville morte de Tsaparang existe toujours sur la rive gauche du haut Sut-
lej, & 70 kil. environ au sud-ouest de Gartok. Sar les lieax, cf.: Cap. C.G. Raw-
ling, The Great Plateau, London, Ed. Arnold, 1905, p. 285 ss. et 207; Sven Hedin,
Trans-Himalaya, Ill, London, Macmillan and Co, 1913, p. 265 ss.; G. M. Young, A
Journey to Toling and Tsaparang, Journ. of the Panjab Historical Society, vol.
VI, p. 177-199, Calcutta, 1919; Himalayan Journal, V, 1933, Expedition of F Willi-
amson and F Ludlow in Western Tibet (1932), p. 103 ss.; Dr. Giuseppe Tucci and
cap. E. Ghersi, Secrets of Tibet, London and Glascow, Bladkie and Son, 1935, p.
170 ss.; un des mellleurs ouvrages modernes sur le Tibet.

") Les fréres J. Carvalho et Pierre Gill — lettres des 15 janvier et 2 février
1708 — Wessels, p. 207 et note 1.

%) Cecl résulte d’'une lettre du Général, datée du 6 juillet 1709: «Ex data occa-
«sione valde commendamus at aperiantur novae missiones et ferventius agatur
«de reditu ad Tibetum. Nec deterreant ullae difficultates, nam causa Dei est, qui
<jam sternit viam per Mogolense imperium». - Wessels, p. 207 et note 2. Le
Général faisait allusion aux faits suivants: Aurangzeb était mort le 3 mars 1707;
avec lui, la réaction musulmane avait pris fin. L’empereur régnant, Bahadur Shah I,
se montrait favorable aux chrétiens—Filippl, p. 66 ss.; Sir Edward Maclagan, 7The



LE P.IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 19

Desideri fut ordonne le 28 aott 1712. Plein de zele?), il s’annonca
comme volontaire pour la nouvelle mission du Tibet!®) et fut recu
par le pape Clément XI, qui bénit son projet. Ayant obtenu I'auto-
risation du Général!?), il s’embarqua, le 22 novembre 1712, & Génes,
sur la Madonna delle Vigne, et parvint a Lisbonne, non sans péripé-
ties, au milieu de mars 1713*). Le 7 avril, il faisait voile pour les Indes
et arrivait a Goa le 21 ou le 27 septembre'®). A peine débarqué, il
‘s offrit pour la mission du Tibet; son offre fut aussitét agréée. N’ osant
presque croire a son bonheur, il se hita d’écrire au Général en le priant
de ratifier expressément la décision du Provincial %),

Jesuits and the Great Mogul, London, Burns, Oates and Washbourne, 1932, p.
131 ss. En outre, une mission porimgaise pouvait compter sur I'appui particulier
de Donna Juliana Diaz Da Costa. Cette dame portugaise, née au Bengale en 1658,
avait été institutrice de Bahadur Shah qui, devenu empereur, ’avait élevée au
rang de princese. Momentanément tombée en disgrice auprés de son successeur —
Farrukh-siyar — Donna Juliana était rapidement rentrée en faveur. Cf. le chapitre
intitulé: Juliana dans *Mémoires sur I’Indoustan, & Paris, chez Petit, 1822, du
colonel Gentil, arri¢re-petit-neveu par alliance de Donna Juliana, et Sir Ed.
Maclagan, The Jesuits etc. op. cit. p. 131-132, 167, 169, 181-189, 394,

9) Clest aussi la conclusion & laquelle arrive Sir Ed. Maclagan, op. cit. p. 359.

10) Avec ’humilité qui caractérise ses écrits, Desideri ne dit rien de sa vo-
cation. Il se borne & mentionner sa mission «<Ayant été destiné & la Mission de
«Thibet ...» Lettre au P. Ildebrand Grassi, écrite de Lassa (sic), le 10 avril 1716,
publiée dans le vol. XV de la Collection des Letires Edifiantes, a Paris, dhez Ni-
colas le Clerc, 1722 - édition en 34 volumes. La méme mention se trouve au dé-
but d’une lettre au Général, écrite de Leh, le 5 aoiit 1715, reprodruite par Puini,
p- 361 ss.: <A Ventuno di Novembre 1713, partii da Goa destinato per la Missi-
«one del Thibet ... «Seules cinq lignes du folio 264 de son manuscrit - Wessels,
p- 207/208 ~ Puini, p. 3 - Filippi, p. 53: «On the fifteenth of August, 1712, I at last
«obtained permission from our General, the V. R. F. Michelangelo Tamburini,
«to go to the East Indies, and was ordered to open and start missions in the
<kingdoms of Thibet, a thing that had been attempted several times since 1624» —
laissent entendre qu’il avait sollicité sa mission.

1) Wessels, p. 208. '%) Filippi p. 53-54. '*) Filippi, p. 58.

14) Lettre de Goa du 12 novembre 1713, archives de la S.J.: «Si compiace S.D.M.
«per mezzo dal P. Provinciale di chiamarmi e destinarmi alla nuova missione del Ti-
bets. — Wessels, p. 208.



20 ROBERT FAZY

|

Le voyage: de Goa a Leh™)
1

Le 13 novembre 1713, Desideri s’embarqua a Goa. A la fin de
décembre, !®) il était & Surate ou il apprit que le P. Manuel Freyre
S.J, son ainé de cinqg ans, lui était adjoint comme chef de mission '?).
Arrivé a Delhi le 10 mai 1714, ayant passé la saison des pluies a
Agra, il repartit avec Freyre, le 14 septembre, pour se diriger par
Lahore sur «Caximir» !®), Les voyageurs s’écartaient ainsi délibérément
de la route de Tsaparang qui, de Delhi, méne par Srinagar du Garhwal,
Badrinath et le col de Mana ). Ils tenaient leurs instructions du Pro-
vincial, le P. Saraya, qui peut avoir eu des visées plus ambitieuses que
celles du P. De Amaral. En 1620, une mission jésuite envoyée, a I'ins-
tigation du P. d’Andrade, dans I'U-Tsang?®’), avait atteint Shigatze

15) L’oeuvre de Desideri comme explorateur a été retracée et commentée par
Wessels, puis par Filippi. Les pages qui suivent se bornent & indiquer les prin-
cipales étapes de son voyage.

16) Wessels, p. 209 et 222, note 2.

17) La date du 4 janvier 1714 donnée par Filippi — p. 58 — pour I’arrivée a Surate,
doit étre erronée, Desiderl ayant écrit au Général, de Surate, le 30 décembre
1713 — Wessels, p. 210, note 4.

18) Le Srinagar du Cadhemire.

19) C’était la route suivie par d’Andrade et les péres de la mission de Tsa-
parang — cf. Wessels. p. 48-54 et 87; P. d’Andrada (sic): Voyages au Tibet, op. cit.,
p- 12; Capt. F. V. Raper, *Narrative of a Survey for the purpose of discovering
the Sources of the Ganges, Asiatic Researches, X1, London, 1812, p. 493 ss., 522;
VWilliam Moorcroft, *A fourney to lake Mdnasardvara in U’ndes, a province of
little Tibet, As. Res., XII, London, John Murray, 1818, passim; F. S. Smythe, Ka-
met conquered, London, Victor Gollancz, 1932, p. 266, 272; Schweizer im Hima-
laja (sic), Zurich 1939, carte, p. 37.

20) La mission se composait des P. Etienne Cacella et Jean Cabral S.J. Partie
de Hugli, le 2 aofit 1626, et suivant & peu prés l'itinéraire de Th. Manning en
1811 - cf. Markham, Narratives of the Mission of G. Bogle to Tibet and of the jour-
ney of Th. Manning to Lhasa, London, Triubner and Co., 1876 p. 214 ss. — elle
avait atteint Shigatze, le 20 janvier 1626. Cf. Wessels, ch. V. L’U-Tsang-’Outsana
d’Andrade, Voyages etc., p. 40 - comprend les provinces de Lhasa (U) et de Shi-



LE P.IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 21

et s’y était maintenue pendant quatre ans®!). Si elle n’avait créé
d’établissement durable, elle avait été bien accueillie et les rapports
du P. Cacella montraient un bouddhisme teinté d’'un quasi dhristia-
nisme rudimentaire **). Une nouvelle mission trouverait la voie frayée.
Mais il y avait plus: En 1702 ou 1703 %), le Saint-Siege avait attribué
le Grand Tibet aux Capucins. Deux membres de cet ordre, venant
du Népal, étaient arrivés a Lhasa en 1708%). Ils en étaient repartis
en 1711. Wessels a fait justice d’insinuations malveillantes de certains

gatze (Tsang) — cf. Sir Ch. Bell, Tibet Einst und Jetzt, Leipzig, Brokhaus, 1925,
p. 40 et D. Macdonald, 7ke Land of the Lama, London, Seeley Service and Co.,
1929, p. 29. Shigatze était alors résidence royale — Filippi, p. 21, Maclagan, p. 355.
L’influence prépondérante de Lhasa date du cinquié¢me Dalai-Lama, Ngag-dbang-
bLo-bzang, et de I’édification du Potala en 1642 — cf. Gunther Schulemann, Die
Geschichte der Dalailamas, Heidelberg C. Winter, 1911, p. 97, n. 26. La désigna-
tion U-Tsang, sous la forme chinoise «Wu-sz’-tsang», figure déja dans la grande
compilation du temps des Ming, achevée en 1370, le Yian-shi, Histoire de la dy-
nastie mongole, ch, CXXII; cf. E. Bretschneider, **Mediaeval Researches, London,
Kegan Paul etc., 1910, 11, p. 24.

21) Wessels, p. 160 et 162. Cacella était mort, & Shigatze, le 6 mars 1630. Ca-
bral repartit définitivement pour Hugli, en mai ou juin 1632.

22) Wessels, Appendix II, fol. 11, p. 326 ; cf, aussi d’Andrada (sic), Voyages,
p. 63—64 et Appendicel, ch. 1, infra: on y trouve la méme confusion, entre la Trinité
chrétienne et la soi-disant «Trinité» bouddhique, que dans la lettre de Desideri
de Lassa (sic), Lettres Edifiantes, XV, p. 195 et Appendice I, d. 3, infra. Desideri,
aprés son étude des textes, a donné I'explication juste — cf. infra, Appendice I, . 3.
H. Kern, **Histoire du Bouddhisme dans PInde, Paris E. Leroux, 1901, I, p. 298,
traduit le terme sanscrit «friratnas — péli «liratnas — par triade. C’est dans
cette triade des «trois joyaux» — le Bouddha, la Doctrine, la Communauté —
Buddha, Dharma, Sangha — que tout nouveau bouddhiste déclare prendre refuge.
Cf. P. Oltramare, Histoire des Idées théosophiques dans I’Inde, 11, La Théosophie
Bouddhique, Paris, P. Geuthner, 1923, p. 1.

28) Wessels, p. 208. La mission confiée aux Capucins — en 1703 suivant Syl-
vain Lévi, **Le Népal, , Paris, E. Leroux, 1905, I, p. 98 — émanait de la Congré-
gation de la Propagande, conseil de cardinaux créé, en 1622, par le pape Gré-
goire XV, a Dinstigation particulié¢re de religieux éminents de 'ordre des Carmes
déchaussés et du Capucin Jérome de Narni.

26) Le P. Joseph d’Ascoli et le P. Frangois Marie de Tours — Sylvain Lévi,
*Le Népal, 1, p. 98 et note 1 avec indication des sources.



22 ROBERT FAZY

auteurs ®®) suivant lesquels Freyre et Desideri auraient éte chargés de
contrecarrer les efforts de I'ordre rival. De ceci, il n’existe aucune
preuve. En revande, il est tres possible que le P.Saraya ait vu, dans la
retraite de 1711, 'occasion favorable de reprendre une activité dont
Pinitiative appartenait a son ordre. Mais I’échec des Capucins pouvait
n’étre que momentané et il fallait gagner une mardhe. Ceci expliquerait:

La hate avec laquelle Desideri fut dépédhé a peine arrive;

Le vague de ses instructions qui s’étendaient <aux royaumes du
Tibet» %) ;

L’attitude de Freyre dont le premier soin, & Leh, fut de s’enqué-
rir des Capucins et qui partit immédiatement pour Lhasa dés qu’il
les crut en route pour la capitale?®).

) Graham Sandberg, **The Exploration of Tibet, Calcutta, Thadker, Spink
and Co., 1904, p. 58; Sir Thomas Holdich, Tibet the Mysterious, London, Alston
Rivers, s. d., p. 78; Perceval Landon, Lkasa, 1, p. 9; Wessels, p. 209. Sylvain Lé-
vi — Népal, 1, p. 100 - ne parle — d’aprés la Missio Apostolica Thibetano-Sera-
phica, Miinden, 1740 — que de la «pieuse émulation» des deux ordres. Que ’expres-
sion soit, non seulement impartiale et courtoise, mais exacte, résulte du fait sui-
vant, qui montre que les relations entre Jésuites et Capucins n’était nullement
tendues: A peine arrivés a Lhasa, les péres capucins d’Ascoli et de Tours, s’em-
pressérent de solliciter I'appui des péres jésuites Régis et Jartoux, alors (1708)
occupés a des travaux cartographiques a Si-ning, leur demandant d’intervenir
auprés de ’empereur K’ang Hi pour qu’il autorisat la construction d’une église —
cf. P. J. B. Du Halde, *Description de I’Empire de la Chine, efc., a la Haye, chez
Henri Sdcheurleer, 1736, IV, p. 584.

26) Cf. supra, note 10 « ... and was ordered to open and start missions in
the kingdoms of Thibet .. .»

®7) Cf. infra, p.11. Il n'y a la Q'une hypothése, mais elle cadre avec la plu-
part des faits: Clément XI - 1701-1721 - avait, en 1702 ou 1703, attribué PU-
Tsang aux Capucins ou approuvé, au moins, la décision de la Propagande - cf.
supra, note 23. Le projet de Desideri, qu’il avait béni quelques années plus tard,
pouvait difficilement empiéter sur ce qui avait été concédé a l’'ordre de Saint Fran-
¢ois. Il est ainsi probable que Desideri, en débarquant aux Indes, s’offrit pour la
réouverture de la mission de Tsaparang. Mais la retraite des péres d’Ascoli et
de Tours de Lhasa, était connue & Goa — Wessels, p. 210. al. 1 — et le Provincial
peut avoir modifié ses plans. De fait, le manuscrit de Desideri ne fait aucune allu-
sion a Tsaparang.



LE P.IPPOLITO DESIDERI & LHASA, 1716—1721 23

2

Le 26 octobre, les voyageurs, quittant la plaine, commencaient
’ascension de la barriere sud de la vallée, qu’ils franchirent au Pir
Panjal 2®). Ce col, depuis Akbar qui avait fait corriger le passage*),
était le chemin ordinaire des grands Mogols®’). Malgré la correction,
il présentait encore quelque danger®'). Frandhissant la passe sans trop
de difficultés, ils arriverent, le 13 novembre, a Srinagar que Desideri
décrit avec la précision et le sens du détail essentiel qui caractérisent
la partie narrative de son recit®®). La neige fermant ’'acces du Ladak,
Freyre et Desideri furent contraints d’hiverner a Srinagar **). Le 17 mai
1715, ils s’engagerent sur la route, aujourd’hui si connue, qui par la
vallée du Sind et le Zoji-la, conduit a Leh®). Le 30 mai, jour de I’As-
cension, ils passérent le col encore couvert de neige et de verglas®®).
Tres sobre dans son récit, Desideri, dans sa lettre au P. Grassi, s’étend
sur les difficultés du passage®®). Le 20 juin, les voyageurs, aprés une
premiere expérience des ponts de cordes tibétains ®”), parvenaient a Leh.

28) «Pir-pangial> dans le récit — la hauteur du col est de 11400 pieds angl.

29) Par Kasim Khan, cf. V. A. Smith, Akbar the Great Mogul, Oxford, Claren-
don press, 1917, p. 240 et note 1; 243.

30) **Ayeen Akbery, translated by Francis Gladwin, Calcutta 1784, II, p. 152 -
«Peerpunchals; Memoirs of Jahangir, ed. by Henry Beveridge, London, Royal As.
Society, 1914, II, p. 179,

81) Frangois Bernier, *Voyages, @ Amsterdam chez Paul Maret, II, p. 286 -
Bernier avait accompagné Aurangzeb en 1665.

) Filippi, p. 71/72. %) Wessels, p. 211, Filippi, p. 74.

) Sur le Zoji-la — 3544 m. - cf. Robert Fazy, L’exploration du Karakoram,
Les Alpes, 1942, Fascicule I, Janvier, p. 37-38. Desideri appelle le Zoji-la <Kantels,
terme usuel en Asie centrale pour désigner un col: cf. p. ex. C. T. Vigne, *Travels
in Kashmir etc., London, Colbrune, Il, p. 395: Paien-i-Kofal; et, en Afghanistan,
vallée du Kuram, Paiwar-Kolal etc. William Moorcroft, *7ravels etc., London,
John Murray, 1841, II, p. 95, a été le premier a identifier le <Kantel» de Desideri
avec le Zoji-la.

%) Filippl, p. 74/75: ... «covered with deep snow and hard ices.

36) Lettres Edifiantes, op. cit.,, XV, p. 191/92: «... Je vous avoue que je frémis
<encore au seul souvenir de ces affreux passages».

37) Filippi. p. 76; Lettre de Leh, du 5 aodt 1715, — Puini, p. 364.



24 ROBERT FAZY

m
Le voyage: de Leh a Lhasa
|

Les deux missionnaires furent si bien recus par le roi Nyi -ma-
nam-gyal ®®) que Desideri pensa s’établir au Ladak. Mais le chef de
Pexpédition disposa autrement. Wessels admet®®) que Freyre, malade
et désireux de rentrer aux Indes en évitant le Zoji-la, se serait enquis
d’'un autre chemin de retour. Apprenant qu’il n'y avait que celui de
I'U-Tsang, il se serait décidé a revenir par Lhasa. Cette admission
se réclame uniquement des indications de la lettre de Leh du 5 aotit

1715%%). Elle se heurte:

1) au fait que deux routes directes conduisaient de Leh, 'une par
le Rupshu et Tsaparang a Srinagar du Garhwal, I'autre, par le Kulu
a Patiala et Delhi*');

2) a la difficulte d’admettre que le prétendu malade, pressé de
rentrer aux Indes, aurait préféré a un trajet de deux mois facile en
eté, en terrain connu, un parcours quatre fois plus long dont la plus
grande partie devait se faire, en hiver, a travers des contrées désertes *%);

%) Lettre au pére Grassi, L. E. XV, p. 194 «Nima Nanglal> - Wessels, p. 215
Filippi, p. 379.

8) Wessels, p. 209/210 — Filippi, p. 28/29 et Sir Ed. Maclagan, p. 360-361, suivent
Wessels sans revoir ses données — Launay, Histoire de la Mission da Thibet, op.
cit., I, p. 33/34, donne une explication analogue.

4) Puini, p. 368 ss. — Wessels, p. 209/210 et note 4, de la p. 209.

1) V. la carte de Wessels. Les deux routes avaient été suivies, 'une en oc-
tobre, I’autre en novembre 1631, par le P. Francisco De Azevedo S.J., alors dgé
de 53 ans. Il avait mis 26 jours de Srinagar du Garhwal 4 Tsaparang et, de la,
21 jours jusqu’a Leh. Au retour, il était parvenu, en 19 jours, de Leh 4 Nagar,
la capitale du Kulu - cf. Wessels, dh. IV, <Francesco De Azevedos. Moorcroft,
en 1919, a suivi & peu prés la méme route de Kapurtala & Leh - cf. Travels
etc., op. cit,, I, ch. V=VII et la carte. Les missionnaires jésuites ne pouvaient
ignorer le voyage du P. de Azevedo qui, en 1632, avait adressé un rapport détaillé
au Procurateur de la S.J. aux Indes, - Wessels p. 94 et Appendix L

4%) Partant 4 la mi-aoiit, les missionnaires pouvaient facilement gagner quel-
ques mardhes sur le trajet d’aller qui avait pris 52 jours du pied du Pir Panjal
a Leh. Ils mirent 7 mois de Leh & Lhasa. Déduction faite d’arréts qui n’étaient



LE P. IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 25

3) aux dires de Freyre lui-méme, dont le rapport précise que ce
qui I'avait décide a partir pour le «troisitme Thibet», c’est le récit
d’un indigéne, venant de Rudok, qui avait rencontré des Furopéens
vetus de robes*®);

4) au récit de Desideri, qui differe sensiblement de sa lettre du

5 aotit 1715%).
2

Le 16 ou le 17 aotit*®), les voyageurs partaient de Leh*®). Arri-
vés le 7 septembre a Tashigong??), ils s’y arrétérent un mois pour

pas indispensables — cf. infra p.12 — il restait cinq mois au moins de voyage.
Freyre mit, en outre, 42 jours de Lhasa au Népal.

%) Le rapport est traduit par Filippi, p. 351-361. Aprés avoir rapporté I'in-
formation regue, Freyre écrit: «Understanding from his words that the men in
«question were the Capudiin missionaries, we asked him the distance to
«that Third Thibet and he replied that the journey would be three months, and
sthat a namber of deserts lay between. Though greatly frightened by his words
« ... we began at once fo make ready for the journeys.

) Filippi, p. 80/81. Aprés avoir avoué sa tentation de rester au Ladak, De-
sideri écrit: «But after praying to God for guidance, we consultated together
<and decided lo continue our journey to Third and Principal Thibet as being
«the head and centre of that false sect, and also because Father Antonio de
«Andrade and other missionaries of our Society after him had once been theres.
Les missionnaires visés étaient évidemment les PP. Cacella et Cabral. La légende
d’un voyage d’Andrade au Tibet oriental et en Chine est une des nombreuses
erreurs de Kircher, dont le P. Grueber, son informateur, avait eu fort a se plain-
dre — cf. Wessels, John Grueber and Albert d’Orville, p. 167 ss. Desideri con-
naissait la Chine illustrée, — p. 88. — Filippi, p. 302. A Leh, il n’avait pas encore
réalisé avec quelle prudence il fallait I'utiliser. Ses yeux se sont ouverts & Lhasa:
«Various statements by Father Anastasius Kircher are correct, but many others
<are entirely untrue and unlike what actually exists». Filippi, p. 305.

45) Le 16 d’aprés Freyre — Filippi, p. 335; le 17 suivant Desideri - Filippi, p. 81.

46) Cette partie du voyage est résumée trés bri¢vement. Le lecteur peut com-
parer le récit de Desideri et ceux de: Ekai Kavagudi, Three Years in Tibet, Madras
1909, p. 162 ss.; Sven Hedin, 7rans-Himalaya, 1l et lll; Herbert Tidhy, Zum Hei-
ligsten Berg der Welt, Wien, L. W. Seidel und Sohn, s. d. (1937), p. 135 ss.; Ch.
A. Sherring, *Western Tibet etc. London, Edward Arnold, 1906, p. 259 ss.; G. A.
Combe, A Tibetan on Tibet, London, T. Fisher Unwin, 1926, p. 167 ss.; W. Mont-
gomery Mc. Govern, To Lhasa in Disguise, London, Thornton Butterworth, 1924,
p- 110 ss. et la collection des Records of the Survey of India, VIII, 1865-1892.

47y A cent kilométres au nord-nord-ouest de Gartok.



26 ROBERT FAZY

se joindre a la caravane d’une princesse éleuthe qui rentrait a Lhasa
avec son escorte. La marche fut reprise, le 7 octobre, par Gartok ).
A la fin de novembre, les missionnaires découvraient le Kailas*®) et,
quelques jours plus tard, le lac Manasarowar. Desideri note la de-
votion dans laquelle la montagne sainte et le lac sacré étaient, comme de
nos jours encore, tenus par d'innombrables pelerins®®). Le 4 janvier, par-
venus a Saka-Zong?®'), ils durent s’arréter, la princesse étant tombée
malade. Repartis a la fin du mois®®), ils arriverent, le 29 février 1716,
a Shigatze®®) et le 18 mars, dix mois apres leur départ de Srinagar,
ils faisaient leur entrée a Lhasa®)

) Le «Gartoas de Desideri - Filippi, p. 83, le «Gerthopes» de Moorcroft -
As. Researches, XII, op. cit. p. 444 ss.

49) A propos de la cave du Kailas, Desideri, et aprés lui, Filippi — p. 83 et
879, n. 25 — ont confondu deux traditions: Celle d’«<Urghien», Padma —Sambhava
—«The Lotusborn»-~le magicien de I'Udyana appelé au Tibet en 747, le fondateur
du grand monastére de Samye — L. A. Waddell, **7he Buddhism of Tibet, Lon-
don, W, H. Allen and Co., 1895, p. 28. 30; Alb. Griinwedel, Mythologie du Badd-
hisme (sic) au Tibet et en Mongolie, Paris, Ernest Leroux. s. d., (1927), p. 151 ss. —
et celle du Saint et poéte Je-bstun Mi-la-ras-pa, 1038-1122, Waddell, p. 64; Griin-
wedel, p. 61; Sandberg, p. 250 ss.; Ekai Kavagudi, p. 175 ss.; Combe, p. 168 et
170 ss.; Marko Pallis, Peaks and Lamas, London, Cassell, 1939, p. 108 ss. La tra-
dition du passage de Padma —-Sambhava est conservée dans la région du Kailas,
mais ’ermite, qui habita longtemps la cave toujours vénérée des pélerins, est Mi-
la-ras-pa.

) Filippi, p. 84 — Kailas — et p. 85 — lac Manasarowar.

51) Filippi, p. 90. Le «Serchias de Desideri. Sur Saka-Dsong, cf. George N
Roerich, Trails to Inmost Asia, New Haven, 1931, p. 445—451.

52) Filippi, p. 360 — d’aprés Freyre; Desideri ne donne pas de date.

%) Toujours d’aprés Freyre, les voyageurs mirent 12 jours de Shigatze & Lhasa —
Montgomery Mac Govern, 7o Lhasa etc., op. cit., p. 176 et 257, a fait le trajet en
8 jours, du 7-15 février, mais en évitant le détour usuel par Gyantse — op. cit.,
p- 181.

) Wessels, p. 221.



LE P.IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 27

IV

Desideri & Lhasa et dans les monastéres des environs®®)

1

N’ayant trouvé aucun missionnaire dans la capitale, Freyre installa
Desideri et, le 16 avril déja, repartit pour les Indes. En six semaines,
il gagna le Népal ou il devait séjourner cinqg mois faisant, semble-t-il,
tres bonne compagnie avec le P. capucin Domenico De Fano et les
religieux de son ordre®). Peu avant son départ pour Patna, trois des
Capucins reprirent le chemin de 'U-Tsang. Ils arriverent a Lhasa le
premier octobre 1716°7).

Si modiques que fussent les présents qu’il apportait®®), Desideri
fut admirablement recu par le Régent Latsan Chan ®®), ‘qui connaissait

5) Ici aussi, le récit se borne aux faits essentiels.
%) Rapport du P. Freyre, Filippi, p. 360.

57) Rapport du P. Freyre, Filippi, p. 361; Lettre de Desideri de Lhasa le 15
janvier 1717, Puini, p. 372.

%) A ce qu’il avait pu acheter sur place, Desideri avait ajouté quelques baumes
tirés de sa pharmacie de voyage et deux pierres de Belzoar de Goa, appelées
«pierres Gaspar Antonio» — Wessels, p. 224 n. Les pierres de bézoar étaient un
contrepoison fort usité aux Indes - cf. Sir W. Forster, The Embassy of Sir Thomas
Roe in India, Oxford, 1926, p. 157 n, 254 n, 359. Les pierres Gaspar Antonio, non
identifiées par Filippi, — 380, note 28 — étaient fabriquées par les Jésuites de Goa,
suivant la formule secréte d’un frére mineur de 'ordre, le f. Gaspar Antonio;
cf. J. Ovington, A Voyage to Surate, Oxford 1929, p. 155 n et les citations; J. B.
Tavernier, *Les six voyages en Turquie, en Perse et aux Indes, Paris, 1679, II,
d. 24, Du Musc et du Bézoar.

) Le «Cinghes-Khang» du récit — Filippi, p. 148. Desideri arrivait 4 Lhasa a
une époque troublée. L’énergique cinqui¢me Dalai-Lama, Ngag-dbang-bLo-bzang,
avait, avec 'aide de son fils, Sangs-rgyas-rGya-mts’o — «vir ingenii sagacissimis,
Alphab. Tibetanum, p.329 — accaparé le pouvoir temporel et réduit le Régent
Erdeni Dalai Chan au rdle de simple figurant. Il était mort en 1682, mais son
fils avait réussi a cacher sa mort et a garder le pouvoir. En 1693, il avait trouvé
un successeur & son pére. En 1697, bLo-bzang-Rin-c’en ts’angs-dbyangs-zgya-
mts’o — alors 4gé de quinze ans — était solennellement installé, comme sixi¢me
Dalai-Lama, sous les auspices de I’empereur K’ang Hi. Faible et débaudé, le
nouveau Dalai-Lama ne tarda pas 4 se montrer indigne de sa tade. K’ang Hi,
qui avait des visées sur le Tibet, en profita. A son instigation, un concile de lamas



28 ROBERT FAZY

I'oeuvre des Jésuites en Chine®’). Autorisé a acheter une maison et
travaillant, du matin au soir,®!) il avait, a la fin de I'année, achevé un
expose de la religion dirétienne en tibétain. Le 6 janvier 1717, jour de
PEpiphanie ®®), il le presentait solennellement au Régent. Manifestant
un vif intérét et relevant immédiatement les deux points essentiels —
la croyance dhrétienne en un Ftre supréme et la négation de la métem-
psychose — Latsan Chan remit le travail aux chefs lamas®®). Quelques
jours apres, Desideri apprenait que son oeuvre était jugée digne de
discussion. Ne voulant pas qu’il fit pris par surprise, le Régent lui
ouvrait accés aux monastéres et aux universités ou docteurs et maitres
guideraient ses recherches ).

2

Desideri travailla jusqu’a la fin de juillet au monastere de Ramo-
cce.®). En aoiit, il s’'établit a I'université de Sera®®), ou il lui fut

proclama que le Dalai-Lama avait cessé d'incarner Avalokitegvara, sur quoi, un
des fils d’Erdeni Dalai Chan — Latsan Chan — marcha sur Lhasa. En 1705, ayant
chassé Sangs-rgyas-rGya-mts’o, tué en tentant de fuir, puis fait assassiner le
Dalai-Lama, il devint maitre incontesté du Tibet. En 1706, il eut l'imprudence
d’installer un vieux moine, sa créature, Ngag-dbang-ye-ses — comme septiéme
Dalai-Lama. Une conspiration cléricale ne tarda pas & s’ourdir. L’oracle d’Etat
de Necung — prés du grand monastére de Drepung, Chapman, p. 68 — révéla le
nom du véritable successeur de bLo-bzang-Rin-c’en ts’angs-dbyangs-zgya-mts’o.
C’était un enfant de deux ans, qui fut mis en sécurité & Amdo. Ses partisans
gagnérent & leur cause le roi des Eleuthes, Tsaghan Araptan, en évoquant le
danger d’une mainmise de la Chine sur le Tibet. Au moment ou Desideri pré-
sentait, au Régent Latsan Chan, son premier ouvrage en tibétain, 'invasion des
Eleuthes se mettait en marde et la cinquiéme colonne s’organisait. Cf. Schule-
mann, Geschichte der Dalailamas, p. 154-171.

8) Filippi, p. 97. ) Filippi, p. 94.

) Filippi, p. 100. *) Filippi, p. 101.

¢) Filippi, p. 102.

8) Il existe & Lhasa, encore aujourd’hui:

a) Un temple de Ramo cce, au nord de la ville — v. les plans de Landon,
II, p. 172; Waddell, Lkasa, p. 351; Sarat Chandra Das, p. 149 —. Mentionné par
tous les auteurs — cf. Alph. Tib. p. 300; Landon, II, p. 192, 220; Sandberg, 7ibet,
p- 182; M. Mac Govern, p. 268; Sir Henry Hayden and Cesar Cosson, *Sport and



LE P. IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 .29

permis d’installer une dchapelle et de dire sa messe.®”). A force de

Travel in the Highlands of Tibet, London, R. Gorden-Sanderson, 1927, p. 90; Chap-
man, p. 167 — cet édifice, appelé souvent le «petit Jo-K’ang» —cathédrale ~ Waddell,
p-375 — est attribué 4 Srong-btsan-sGam-po. Il aurait fait construire au VII¢me sigcle,
pour y loger une statue merveilleuse, en bois de santal, représentant Cikyamuni
jeune, apportée en dot par sa femme chinoise, la princesse Wen-tch eng, parente de
Iempereur T’ai-tsong-635/649 — Waddell, Buddhism, p. 23 n. Cette statue faite,
durant le séjour du Buddha auprés de Méaya au Ciel des Trente troix Dieux,
pour Udyana, rol des Vatsa (Kosambi) — cf. Watters, I, p. 368; II, p. 298 — aurait
été transportée en Chine, du temps de I'empereur Han Ming ti —38-75 ap. JC. -
par des missionnaires envoyés aux Indes. Sur le caractére légendaire de la tra-
dition, cf. Hobdgirin, Fasc.Ill, p.210 ss., Article Buisuzo, <Icone». La princesse,
déifiée sous le nom de Tara blanche — Griinwedel, p. 46 — passe pour étre en-
sevelie dans le temple, Waddell, p. 426; M. Mac Govern, p. 268. La statue de Cé-
kyamuni serait aujourd’hui au Jo-K’ang —. Cf. Waddell = qui exprime certains
doutes — p. 369 n.

b) Un monastére mentionné par les pandits Nain Singh — a c6té du grand
monastére de Muru — Records, p. 19, et Kinthup — qui y séjourna trois jours en
1881 — Records, p. 336, ch. 52 — enfin par Chapman, p. 181. Son site exact reste dou-
teux. Wessels, p. 241, le cherche, en suivant Nain Singh, & c6té du monastére de
Muru, au nord-ouest de Lhasa. Cette hypothése peut s’appuyer sur ’argument
suivant: Ramo cce. signifie «vaste enclos» — S.Chandra Das, p. 155 n. — il est
vraisemblable que le monastére — batiment relativement petit, qui n’avait rien
d’une université -Filippi, p. 104 — se trouvait dans I’enclos du temple et portait
le méme nom. Il est regrettable que Chapman, qui, en 1936, avait sur ses devan-

clers 'avantage de pouvoir utiliser le texte intégral de Desideri, n’ait pas cherché
a élucider la question.

%) La grande université, a trois kilométres environ au nord de Lhasa — cf.
Sandberg, 7ibet, p. 108/109; Kavagudi — qui y séjourna plus d’un an a la fin du
siécle dernier — chap. 48, 50, 53; Chapman, vues, p. 198 et 204.

67) La question politique ne se posant pas alors, la tolérance bouddhique se
manifestait librement vis-a-vis du «lama de la loi de Jésus Christs — Lettre au
P.Grassi; L. Ed. XV, p.198. Cétait toujours l’esprit du Xlléme édit qu’Acoka
avait, au Illéme siécle av. J.-C,, fait graver sur le roc: <«Il ne faut pas exalter sa
«propre secte en décriant les autres, il faut au contraire, en toute occasion, ren-
«dre aux autres sectes les honneurs qui leur sont dus. Qui agit autrement, nuit
«& sa propre secte>. —traduction, Sénart, Journ. As. 1880-84. Les missionnaires eu-
ropéens du temps de Desiderl étaient généralement appelés «lamas a téte blan-
de» = Gokar Ki Lama - Filippi, p. 211. De méme, en 1892, les prétres de Lusar -
prés Kumbun - appelaient <lama blanc de P'ouests le missionnaire hollandais P.
Rijnhart — S. Carson Rijnhart, *With the Tibetans in Tent and Temple, Edinburgh
& London, 1901, p. 10. Cf. aussi P'accueil fait aux P. Huc et Gabet, & Lhasa en



30 ROBERT FAZY

relire les textes, il finit par étre récompensé®®). Sa combattivité s’é-
veilla et il se mit a rédiger un vaste ouvrage réfutant, dans leur propre
langue, les erreurs des lamas®®). Cependant les événements se préci-
pitaient. A la fin de novembre 1717, les Eleuthes arrivaient devant
Lhasa. Le 30 novembre, grace a leurs intelligences dans la place, ils
s’emparaient de la ville, presque sans coup férir, et la mettaient a sac.
Ngag-dbang-ye-ses®*™*) ¢était destitué; Latsan Chan et plusieurs de ses
ministres furent massacrés en tentant de s’enfuir ). Ne se sentant plus
en siireté a Sera, Desideri gagna le district de Takpo-Kier au sud-est
de Lhasa et, a la fin de 1717, se réfugia au monastere de Trong-g-nee ™).

1846 — Ev. Huc, Souvenirs d’an Voyage dans la Tartarie et le Tibet, Pékin, Im-
primerie des Lazaristes, 1924, II, chap. VII — et, de nos jours, & des Européens
compréhensifs comme Dainelli ou Marco Pallis - cf. Giotto Dainelli, Buddhists
and Glaciers of Western Tibet, London, 1933, ch. VI, VII et Marco Pallis, Peaks
and Lamas, London, 1939, ch. XVI & XXI.

) Filippi, p. 105.
) Filippi, p. 106.
8bis) Cf, supra, note 59,

) Alph. Tib., p, 335/36; Mémoire sur le Thibet et sar le Royaume des Eleuthes,
Lettres Ed., XXXI, p. 228 ss.; Du Halde, 1V, Extrait des Mémoires du P. Régis,
p. 577; Waddell, Lhasa, Appendix V; Wessels, p. 267; Filippi, p. 106, 398/99;
Sdulemann. p. 173.

Les Eleuthes ne tardérent pas a se faire détester. K'ang Hi saisit de nouveau
I'occasion. Aprés un premier édec, en 1718, 'armée chinoise — amenant, cette
fois, avec elle le jeune Dalai-Lama — fut accueillie en libératrice. En octobre
1720, elle entrait & Lhasa. Aprés un massacre congru d’Eleuthes et de collabo-
rateurs, le Dalai-Lama fut réinstallé au Potala, sous le nom de bLo-bzang-sKal-
bzang-rGya mts’o. Mais deux Ambans chinois restaient & demeure dans la capi-
tale et une inscription commémorative, toujours conservée au pied du Potala —
Sdwlemann, p. 174; Waddell, Lhasa, p. 34 — ne laissait aucun doute sur le change-
ment intervenu: La souveraineté temporelle avait passé a I'empire chinois. — Schule-
mann, p. 74 ss.; Wessels, p. 269; *Gli Scritti del Padre Marco Della Tomba, Yi-
renze, 1878, p. 60 & 61.

) Desideri n’indique pas le site exact de Trong-g-nee. La province de Takpo
et ses sept districts — P. Francesco Oratio della Penna di Billi, Brief Account of
the Kingdom of Tibet, Markham, Narratives etc., p. 312 ss. - restent toujours plus
ou moins ferra incognita. A part les Capucins, qui y eurent un hospice, un seul
voyageur européen y a fait une bréve excursion — Hayden, op. cit., p. 191 -229.



LE P.IPPOLITO DESIDERI & LHASA, 1716—1721 31

Il devait y rester plus de trois ans, achevant ses travaux en tibétain %)
et complétant la documentation de ses Notizie Istoride.

Au commencement de 1721, Desideri, toujours a Trong-g-nee, re-
cut du Général une lettre, datée de Rome le 16 janvier 1719, lui enjoi-
gnant de rentrer®). Le 16 avril, il était a Lhasa et les Capucins lui
communiquaient un nouveau décret de la Propagande, confirmant
I'attribution exclusive du Tibet & leur ordre™). Desideri s’inclina.

Wessels parait chercher Trong-g-nee surtout au monastere actuel de Takpo,
indiqué, au nord du Tsampo, dans la carte du pandit Nem Singh — Records, p.
210 et carte No 10. Cette hypothése se concilierait heureusement avec une indi-
cation — non utilisée jusqu’ici — du P. Oratio della Penna. Donnant la situation
des maisons religieuses des Capucins, il écrit: <La quatriéme dans la capitale du
«Tibet, & Lhasa, par 30, 20 N; la cinquiéme a Trongnge (sic), par environ 30 N».
Cf. Markham, p. 315. La latitude de Lhasa, sis par 29, 39 N, est incorrecte, mais
ce qui importe est la position relalive des deux localités. Trong-g-nee, d’aprés
O. della Penna, serait & 20’ environ au sud de Lhasa. Le monastére de Takpo,
d’aprés la carte de Nem-Singh, se trouverait & quelque 30’ au sud de la capitale;
mais 'indication du P. Oratio est approximative et les données des cartes des pan-
dits n’ont pas une valeur absolue. Le P. Oratio ne donne pas la longitude, mais
I'on sait par Desideri qu’il y avait huit jours de marce entre Lhasa et Trong-
g-nee — Filippi, p. 106 — Cecl cadre assez bien avec la distance de Takpo &
Lhasa — 140 kil. & vol d’oiseau. Enfin, Takpo n’est qu’a 90 kil. environ du mo-
nastére de Samye — Grinwedel, p. 56; Waddell, Buddhism, p. 266 ss.; S. Ch. Das,
p. 215 ss.; Hayden, p. 224-227, avec trois planches. Samye était — depuis le temps
d’Atisa — 1049 — Sir Ch. Bell, The Religion of Tibet, Oxford, 1931, p.53-56 —
célébre poar sa bibliothéque. 11 est assez plausible que Desiderl, tout a la com-
position de son grand ouvrage, ait cherché a s’établir 4 proximité des sources
nécessaires. Il ne le dit pas, sans doute; mais il consacre 22 pages a Urgyen —
C’est-d-dire 4 Padma Sambhava - le fondateur de Samye — Filippi, p. 277 ss. Une
hypothése subsidiaire de Wessels, suivant laquelle on pourrait chercher Trong-g-
nee dans la région du Tsarl de sa carte, serait plus difficile & conciler avec les
indications du P. Oratio della Penna et de Desideri. Tsari est & plus de 50’ au
sud de Lhasa et a 190 kil. de distance a vol d’oiseau et il faudrait déduire, des
8 journées de marde de Desideri, le temps nécessaire pour la traversée du Tsampo.

™) La S.J. posséde quatre de ses manuscrits, dont Pun de 704 pages de 35
lignes chacune — cf. Wessels, p. 274/75.

%) Wessels, p. 269; Launay, I, p. 34, donne la traduction de la lettre.

) Décret du 12 décembre 1718 confirmant les décrets antérieurs — Launay,
I, p. 34. : '



82 ROBERT FAZY

Quittant la capitale le 28 avril ™), il prit le chemin du Népal ®), s’ar-
réta plusieurs mois a Kuti et arriva, en décembre, a Katmandu, ou
il fut cordialement accueilli & la maison des Capucins’®). Rentré a
Delhi au printemps de 1722, il en partit en 1725 pour Pondidhéry.
Rappelé en Europe en 1727, il rentra le 22 janvier 1728 & Rome ou il
acheva la rédaction de ses récits de voyage ). Il mourut subitement,

le 14 avril 1733, a I'dge de 49 ans™).

%) Filippi, p. 309.

%) Un détail montre la lucidité d’esprit de Desideri. Traversant les escarpe-
ments de ’Himalaya entre Shigatze et Katmandu — son «Langur» - Filippi, p. 310;
Sven Hedin, Trans. Him. Ill, p. 123/24 — il souffrit du mal de montagne. Jusque dans
la seconde moitié du XIXéme siécle, les voyageurs, méme européens, attribuaient
ce mal & des vapeurs pestilentielles — d’Andrada (sic) Voyages, p. 13; Huc, op.
cit., II, p. 195 — ou aux émanations de certaines plantes: J. B. Fraser, Journal of
a Tour Through part of the snovy Range of the Himdld mountains, London,
Ridwell & Martin p. 434/35; Ugyen-Gyatso, Records, p.340, ch. 10. Actuellement en-
core, les Mongols du Tsaidam parlent couramment du «sa-dus, le <poison de
terres, qui affecte hommes et animaux sur les hauteurs — C. N. Roerich, Trails
etc., p. 241 — Desideri y voit I'effet de la raréfaction de ’air. Il observe que 'I'on
en souffre surtout lorsque, & haute altitude, sous toit, on allume du feu en ra-
réfiant ainsi ’air encore davantage: Filippi, p. 310.

) Wessels, p. 270.

) Il y a trois manuscrits italiens de Desideri: Celui découvert par Puini, en
1875, dans une collection privée & Pistola — volume in 4 de 633 pages intitulé:
Breve e succinto Ragguaglio del Viagge alle Indie Orientali del Padre Ippolito
Desideri della Compagnia di Jesu;

En possession de la SJ.:

Manauascrit A, de 430 pages, divisé en trois livres — il y manque FExposé de
la religion tibétaine. Le titre est: Notizie Istoriche del Tibel e Memorie de’
Viaggi e Missione ivi falti dal P. Ippolito Desideri della C. J., 1712-1733;

Manascrit B contenant, au Livre III, 22 chapitres relatifs 4 la religion tibé-
taine — ces chapitres, numérotés de I-XXII, forment le Livre Il de Filippi. Cf.
Wessels, p. 275/281 et Filippi, XVI-XVIIL

") Wessels, p. 271.



LE P.IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 - 33

\%
L’Exposé de Desideri: les données premiéres

Donnant ses sources en toute candeur, Desideri dresse la liste des
travaux qu’il a consultés®®). L'un d’eux, I'Imagem da Virtude em o
Noviciado da Companhia de Jesu na Corte de Lisboa du P. Franco
Antonio, publié¢ en 1717%"), n’a pu étre utilisé qu’a son retour. Tous
les autres 'ont probablement été avant son départ de Goa. Quoi qu’il
en soit, 'oeuvre de Desideri, partout originale, ne doit rien a autrui.
Les trois premiers ouvrages cités: la Relazione du P. d’Andrade~1626~
La China illustrata du P. Athanasius Kircher—1667— et le Dizionario
Istorico de Luigi Moreri — vingt fois edité de 1674 a 1759%%) — sont
remplis d’erreurs. Egaré au début, il sut s’affranchir de ses guides *®)
et rectifier leurs inexactitudes®).

Un quatrieme ouvrage, Les Six Voyages®®), de J. B. Tavernier, fait
I'objet d’'une critique excessive. Tavernier ne parle pas du Tibet®°).
Dans ses courts chapitres sur le Bhutan, I'’Assam et le Siam?®"), puis
dans sa Relation du Royaume de Tunquin®®), il n’a que deux passages

8) Filippi, p. 302/303.

81) Wessels, List of works, p. XIL.

82) Enc. Britt. Xle éd., article Encyclopaedia, vol. 9, p. 872 c.

8) Cf. Lettre au P. Grassi, L. Ed. XV, p. 195 et Appendice I, ch.2 et 3.
) Filippi, p. 206, 303-305.

8) Jean Baptiste Tavernier, Les Six Voyages, en Turquie, en Perse et aux In-
des, Paris, 1679.

8) Sir Henry Yule, dans son **Cathay and the Way Thither, new. ed., Lon-
don, Hakluyt Sty., 1915, vol. I. p. 71, note 1, parle, en termes dubitatifs, d’une
mention du Petit et du Grand Tibet par Tavernier: — «These litles will be found
«in Tavernier, I thinks. J’al vainement cherché le passage visé — R.F.

87) Les Six Voyages, vol. Il, livre troisi¢tme, d. XV, XVI, XVIIL

88) J. B. Tavernier, *Recaeil de plusiears Relations et Trailés singuliers et
curieux, qui n’ont point été mis dans les six premiers voyages, Paris, 1679, p.
168-236-



84 ROBERT FAZY

sur le bouddhisme. Le premier résume l’essentiel de la doctrine de
Cakyamuni suivie par les Tonquinois®). Dans le second, Tavernier
écrivait des prétres de Siam?®’): «Le Dieu qu’ils adorent est un
«fantome dont ils parlent en aveugles. lls disent que le Dieu des Chré-
«tiens et le leur sont fréres, mais que le leur est I'aisné®). Que si
«on leur demande ou est leur Dieu, ils répondent qu’il a disparu et
«qu’ils ne savent ou il ests. Ceci a pu paraitre étrange a Desideri,
habitué a converser avec des lamas mahayanistes qui peuplaient des
cieux superposés®?) de Dhyéani buddha.®®). Pour les hinayanistes du

8) Recueil, etc., p. 227/28 - Tavernier appelle Cikyamuni «un certain solitaire
nommé Chacabouts. 1l énumeére les 10 principales régles de I’éthique bouddhiste,
indique comment, en suivant la loi, ’homme échappe aux renaissances succes-
sives, et mentionne expressément que Chacabout, grdce a la connaissance acquise,
est, aprés plusieurs renaissances, arrivé a la gloire.

%) Les Six Voyages, vol. I, p. 487.

1) Desideri n’avait évidemment aucune idée précise sur la chronologie compa-
rée du Christianisme et du Bouddhisme.

%) Le Mahdyéina avait ses <paradis,» étagés autour et au-dessus du Mont
Sumeru - les nombreux «champs de bouddhas — buddhaksetra. Le plus connu
est le paradis d’Amitibha, dont Desideri a pu lire la description dans la Suk-
hdvati-vytha-tibétain, Bde-va-can-gyi-bkod-pa — «Description de I'heureuse rési-
dence», qui se trouve dans le vol. V1l de la cinqui¢me grande section du Kanjur -
cf. infra, p. 28 — le MDO - sanscrit S#tra — cf. Oltramare, p. 442/43; L.Feer, *Ana-
lyse du Kanjur — cité plus loin sous 'abréviation: Feer — p. 243, dh. 3.

98) Ces Buddha — dont théoriquement le nombre est infini — T. V. Rhys Da-
vids, Buddhism, 24e éd., London, 1917, p. 204, sont définis par Oltramare — p.
295, note 1, <les Buddha des contemplatifs». Pratiquement, les bouddhistes n’en
vénérent que cing, qui ont atteint les plus élevés des seize mondes de Brahma
— Brahma-loka — Rhys Davids, p. 204 ss., Vairochana, Akshobhya, Ratna-sambha-
va, Amiidbha, Amogasiddhi. A dacun d’eux correspond un Boddhisattva de
contemplation, son fils spirituel, et un Bouddha humain — mdnushibuddha —
Oltramare, p. 295. Amitébha a pour fils le Boddhisattva Padmapéni, ou Avalokitec-
vara; le mdnushibuddha correspondant est Gautama, ou Cidkyamuni. Au Tibet,
la secte Ge-luk-pa — le chemin vertueux — fondée par le réformateur Tsong-ka-pa
— 1358—1419 — Sir Ch. Bell, Religion, p.95/96 — vénére encore un Buddha pri-
mordial, ’'Adibuddha, sous le nom de Vajradhara — Oltramare, p. 206 et note 3.
cf. aussi sur les Dhydni buddha VPexposé clair de Richard Pischel, Leben und
Lehre des Buddha, Leipzig & l}erliu, B. G. Teubner, 1917, p. 91.



LE P, IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 85

Siam *), le Maitre étant entré dans ce Nirvidna qu’il s’était toujours
refusé a définir*°), il n’y avait pas d’autre réponse possible.

Les deux derniers ouvrages mentionnes sont le De Regionibus Orien-

talibus, chap, XXXVI et XXXVII de Marco Paolo Veneto et le Raccol-
ta delle Navigationi e Viaggi, chap. XXXVII de G. B. Ramusio. Les
editions n’étant pas indiquées, l'identification des chapitres visés n’est
pas certaine. D’apres la table de concordance de la page 505 de la
nouvelle édition de Marco Polo, The Description of the World, Lon-
don, George Routledge and Sons, 1938, par A. C. Moule et Paul
Pelliot, il n’est toutefois pas douteux qu’il s’agisse des deux chapitres
sur le Tibet *®), dont les indications sommaires ne pouvaient étre utiles a
Desideri. Ce qui, en revandhe, aurait pu guider ses pas avant la lecture
du Lalita-Vistara®"), est le chapitre intitulé «Histoire de Sagamoni Bo-

) H. Hadkmann, Buddhism as a Religion, London, Probsthain and Co, 1910,
p. 56,

%) Le Buddha déclinait, par principe, toute discussion métaphysique: cf.
H.C.Warren, *Buddhism in Translations, Harward, Oriental Series, 1915, p. 117 ss.,
123 ss., «Questions which tend not to Edifications, extraits des sutra 63 et 72 du
Majjhima-Nikdya; Oltramare, p. 441; Oldenberg, Buddha, p. 316/17; Ad. Leclére,
Le Bouddhisme au Cambodge, Paris, E.Leroux, p. 38/39; Rhys Davids, Buddhism,
p- 87. A rapprodier de ’hymne célébre du Rigveda, X 129, A Hillebrandt, Lieder
des Rigveda, Gottingen, 1913, p. 133/34 et, dans la traduction d’Oldenberg, *Die
Literatur des alten Indien, p. 57/58 :

«Von wannen diese Schépfung ist gekommen

«Ob sie geschaffen, ob sie ungeschaffen:

«Das weiss nur er, der Allbeschauer droben

«Am hochsten Himmel — oder weiss er’s auch nicht?

La méme idée est exprimée, avec une ironie plus aigué, dans la Kevaddha
sutta — T. W. Rhys Davids, Dialogues, vol. II, p. 280-282.

%) Les chapitres XLV et XLVI du vol. II, Livre II, du Book of Marco Polo,
London, John Murray, 1921, de Sir Henry Yule.

7y En tibétain, Rgya-cher-rol-pa, le premier sitra du vol.ll du MDO du
Kanjur, texte mahayéaniste capital qui se désigne lui-méme comme «texte didactique
«de grande étendues — vaipulyasitra — cf. M. Winternitz, Geschichte der Indi-
schen Litteratur, Leipzig, 1920, II, p. 194 ss. — cité plus loin sous l’abréviation:
Winternitz. Il remplit 329 pages du Kanjur. Traduit, d’aprés le texte tibétain, par



36 ROBERT FAZY

rcan *°)». Resumant clairement la vie traditionnelle du Buddha, Marco
Polo conclut: «... «et pro certo si «fuisset xristianus magnus sanctus
«estitiset penes dominum yhesum xristum®®)». Desideri a pu lire ce

Ph. Ed. Foucaux, Annales du Musée Guimet, vols. VI et X1X, Paris, 1884 et 1892, il
contient le fragment le plus important de la biographie de Cikyamuni. Les sculp-
tures de Bord6 — Budur en donnent l'illustration — cf. Pleyte, *Die Buddhalegende
in den Skulpturen des Tempels Boré-budur, Amsterdam, J. A. de Bussy, 1901.

*3) Yule, II, Livre Ill, ch. XV. Marco Polo a appris Dl’histoire de Cikyamuni
a Ceylan. D’aprés le Mahdvamsa, le Buddha a fait trois visites & Lanké, la pre-
mié¢re neuf mois aprés I'illumination, la seconde dans la cinquiéme année de son
ministére, la derni¢re dans la huitiéme année. C’est durant cette visite qu’il au-
rait laissé I’empreinte de son pied sur la montagne Sumana Kita, notre Pic
d’Adam — cf. The Hon. George Turnour, **An Epitome of the History of Ceylon
and the first twenty Chapters of the Mahawanso, Ceylon, 1836, p. 3—7; W. Geiger,
**The Mahdvamsa, Oxford, Un. press, 1912, p. 3—8; H. Parker, Ancient Ceylon,
London, Luzac and Co, p. 12 a 14, avec renvoi — page 12 — a I’édition et traduc-
tion du Dipavamsa d’Oldenberg, London 1879, p. 46 ss. Cf. aussi: J. F. Fleet, The
Tradition about the corporeal Relics of Buddha, Journ. R. As. Soc., 1906 et 1907 ;
**The Travels of Ludovico di Varthema, London, Hakluyt, 1863, p. 191; Travels
of FraySebastian Manrique — 1629—1643 — Oxford, Hakluyt, 1927, I, p. 450: «Cey-
lan» called «Adams-Paradises; Robert Knox, *Relation du Voyage de I'lsle de
Ceylan, a Lyon, diez Pierre Guillemin, 1673, II, p. 147. Sur les empreintes du pied
du B. en général, cf. Hobdgirin, Fasc. Il, Article Bussokuseki — pierre portant
I'empreinte des pieds du B. — p. 187 ss. — sur I'empreinte a Ceylan, p. 188 d.

Sur Borcan — de «burkhans, terme mongol pour la divinité — cf. Yule, Marco
Polo 11, p. 320, note 1; Cordier, Ser Marco Polo, Notes and Addenda, London,
John Murray, 1920, p. 111.

) «Et certes, 8’il elit été chrétien, il elit été un grand Saint de notre Seigneur
«Jésus-Christs. Marco Polo est cité ici d’aprés le fameux texte Z, retrouvé a To-
léde, en 1932, par Sir Perceval David, publié par MM. A. C. Moule et Paul Pelliot:
Marco Polo, The Description of The World, London, George Routledge, 1938, II,
p. LXXXV/VL. Dans la traduction anglaise du texte restitué d’aprés les principales
variantes — Marco Polo, op. cit., I, p. 409, — le passage est rendu comme suit:
«For truly if he had been baptized Christian, he would have been a great saint
«with our Lord Jesus Christ for the good life and pure which he leds. M. P. ne
pouvait se douter que le Buddha «Sagamoni» serait inscrit, sous le nom de Jo-
saphat —une corruption de Bodhisatlva — par le cardinal Baronius, dans le
Martyrologium officiel, autorisé par Sixte V (1585—1590). La légende de Barlaam
et Josaphat avait, il est vrai, été publiée des 1255, dans la Légenda aurea. Cf.
J. de Voragine, *La Légende Dorée, Paris, Ch. Gosselin, 1843, II, p. 230 ss.: Lé-
gende de Saint Barlaam. Un glossateur de M. P. a fait le rapprochement et in-
terpolé un passage commencant par les mots «This is like the life of Saint jo-



LE P. IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 37

chapitre & Rome ou a Goa, mais il n’a pas dii reconnaitre Cakyamuni
dans Sagamoni, car il n’essaye pas de rapprocher la texte de Polo de
I'Arya LanKkdvatira'®®)—mahdydna—sitra'®®).

2

Desideri ne dit rien des cours de langues orientales qu’il a pu
suivre 8 Rome, mais donne des précisions sur son apprentissage en
Asie. De mai a aout 1714, a Agra, il s’était mis au persan parle
disait-on, au Tibet!’®). Il continua, a Srinagar,!®®) pendant l’hiver
1714-1715. Durant les quatre mois passés a Leh, il s’etait familiarisé avec
le tibétain®) qu’il avait commencé & apprendre, en route!%), avec
un indigéne emmené du Cadhemire. Suffisant pour les besoins courants,
son professeur devait I'induire en erreur dés qu’il en arriva aux ques-
tions abstraites °¢),

Dans ses premiers entretiens avec le Régent, Desideri dut avoir

«safat who was son of the king Avenir of those parts of Indie . . . etcs. Cf. Marco
Polo, op. cit., I, p. 410. Sur la légende cf. Yule, lI, p. 323 et Joseph Jacobs, Bar-
laam and Josaphat, London, David Nutt, 1916.

100) Lank& = Ceylan.
101y Traité Il du vol. Vdu MDO du Kanjur, Feer, p. 237, d. 2.

192y Flippl, p. 70 « ... of Persian, said to be talked in Thibet>. 1l s’agissait
ld de la province de Guge et du Ladak, les «premier et second Tibet> de Desi-
deri — F. p. 75 et 77, — les seuls qu’il conniit avant d’arriver & Leh — rapport du
P. Freyre, Filippi, p. 354. En fait, le persan pouvait étre utile dans la province
de Guge, dont la population était alors musulmane, du rite persan — rapport du
P. Freyre, Filippi, p. 353: «Little Tibet, inhabited by Musulman shepherdss — Baron
Ernouf, Cachemire et Petit Thibet, ’aprés la relation de M. F. Drew, E. Plon et
Cle, 1877, p. 252. A Leh, au mois de juillet et d’aoit, les marchands persans af-
fluent — Sandberg, p. 177. L’étude systématique du persan, continuée a Srinagar,
confirme la supposition que Desideri bornait son ambition aux deux premiers
Tibet — cf. supra p. 10.

19%) Filippt, p. 74.

104) Le tibétain du Ladak différe 1égérement de celul parlé a Lhasa. Filippi,
p. 78.

198) Filippi, p. 303.

106) Filippi, p. 304.



88 ROBERT FAZY

recours a son interprete '°7). Un mois apres, décrivant 'accueil de Latsan
Chan et de ses familiers, il écrivait encore au P. Grassi: <l disait
«souvent: «Si vous saviez notre langue, ou bien si nous comprenions
¢la vostre, que nous aurions de plaisir a vous entendre expliquer
«vostre Religion 1%)»,

Neuf mois plus tard, Desideri rédigeait son premier traité en ti-
bétain. Lors de la présentation de son ouvrage au Régent, le 6 janvier
1717, il n’est plus question d’interpréte ).

En quittant le monastére de Ramo cce, Desideri était parvenu a
lire couramment, a <«dévorer» méme, les textes touffus du Kanjur ).
L’execution impeccable de ses manuscrits tibétains!'') montre a quel
point, pendant les trois ans et demi passés a Sera et & Trong-g-nee, il
s’était perfectionné dans le langage. Lui-méme, exprimant le regret de
n’avoir pu revoir, pour la convertir, la princesse éleuthe entrée dans
un couvent a Lhasa, admet qu’a ce moment il avait <réellement mai-
trisé» la langue du pays 1!%).

197) Filippi, p. 94.

108) Lettre au P. Grassi, du 10 avril 1716 — L. Ed. XV, p. 199.

199) Filippl, p. 94, 100—101.

119) Filippi, p. 104: « ... and read or rather devoured the more imporiant
«books of the Kaa-n-ghiurs.

11y Cf. dans Wessels, p. 274. la reproduction de deux pages de ces manuscrits.

1% Filippi, p. 90. Au dap. XV de}son Livre Il — Filippi, p. 184 ss. — Desideri
donne un apergu des difficultés de la langue tibétaine. L’alphabet — qui dérive d’un
prototype hindou — gupfa — inventé au VIléme si¢cle par le sage Thumi Samb-
hota, envoyé aux Indes par Srong-btsan-sGam-po — compte trente lettres. Les
voyelles e, 1, o, u sont représentées par de simples signes placés au-dessus ou
au-dessous des consonnes. Les textes s’écrivent de gaudhe & droite comme les
ndtres, mais une syntaxe défectueuse et ’'usage continuel d’inversions, jusque dans
Pordre du raisonnement logique, rendent leur intelligence mal aisée. De plus, ab-
sence usuelle de distinction entre le singulier et le pluriel, la pauvreté de la con-
jugaison qui manque de désinences spéciales pour les différentes personnes —
lacune a laquelle supplée rarement 'emploi de pronoms — enfin Pomission fré-
quente du sujet, aché¢vent de rebuter le lecteur. Cf. Filippi, p.185 et 401, note
54; A. Hermann Frandke, Geistesleben in Tibet, Gltersloh, C. Bertelsmann, 1925,
p- 14; W. W. Rodkhill, *The Life of the Buddha, London, Kegan Paul, s. d. — 1884 —
p. 211 et 212, '



LE P. IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 39

A%
L’Exposé de Desideri: Les sources locales ')
1

Pour son étude de la religion tibétaine, Desideri disposait des
deux grandes collections:
Le Kanjur—tib. bKah-gyur —la «Traduction du commandement»

— composé de 100'**) ou 108 volumes de mille pages chacun, com-
prenant 1083 ouvrages !'®).

Le Tanjur — tib. bStan-gyur — la «Traduction du commentaire» —
composé de 225 volumes.

Les textes sacrés ont été traduits par des Tibétains descendus dans
I'Inde ou des Hindous appelés au Tibet. Le travail commenca dés
Iintroduction du bouddhisme. Sous le roi Khri-srong-lde-btsan—
740-7861'°) la traduction du TripitaKa''") — les «trois corbeilles» —était

18) Dans ce chapitre et le suivant, les titres des ouvrages tibétains sont indiqués
d’aprés la transcription de Feer.

114) ]l y a de nombreuses éditions du Kanjur — les plus connues sont celles
en 100 et 108 volumes — cf. Filippi, p. 382. :

15) Waddell, Buddhism, p. 157 ss. Chaque volume, composé de feuilles dé-
tachées de plus de deux pieds de long sur 6—7 pouces de large, conservées entre
deux couvercles de bois et enveloppées d’une piéce de soie, le tout assujetti par
des cordelettes — Filippi, p. 380, note 30 — pése une dizaine de livres. Il faut 10
yaks pour transporter une édition compléte; Waddell 10c. cit. Cf. dans Bell, Re-
ligion, p. 204, la reproduction d’un livre tibétain fermé et dans Filippo De Filippi,
The ltalian Expedition to the Himalaya, Karakoram and Eastern Turkestan,
1913/1914, London, Edw. Arnold & Co, 1932, les planches des pages 131 et 133.

116) Schulemann, p. 39, indique ces dates comme les plus probables — «nach
«der wahrsdieinlichsten Berechnung» — Frandke, p. 15, donne 755—797.

17} Le Tripitaka sanscrit diffsre du Tipitaka péli, recueil de textes canoniques,
basé sur les conciles — Oltramiare, p. 64 — qui a regu sa formeé définitive, au ler
siecle avant J.-C., 4 Ceylan, sous le roi Vattagimani Abhaya — W. Géiger, **The
Mahdvamsa, cap. XXX, vers. 100—101, p. 237. Il contient dé nombréux textes
non canonigués; voire des dissertations philosophiques brahmaniques — Winternitz,
11, p, 186, note 3.



40 ROBERT FAZY

terminée- Aprés unerevision sous Khri-ral-pa-can — 816-838 — %) ’oeu-
vre, interrompue durant le régne de glang-dar-ma, le Julien I'apos-
tat du Tibet!'?), 838—842, reprit apres son assassinat !*’) et prospéra
au Xleme siecle sous I'impulsion du sage Atisa®).

Au commencement du XIVeme siecle, 'historien tibétain Butson,
ou Pu-t6n %), entreprit de réunir les ouvrages en deux collections, 'une
rassemblant les textes—le Kanjur—I’autre leurs commentaires—le Tan-
jur. La classification, terminee entre 1306 et 13251%), ne fut toutefois
pas rigoureuse. Le Tanjur contient, a coté de textes, nombre de tra-

vaux qui ne rentrent dans aucune des deux catégories '**).

Du temps de Desideri, les deux collections étaient encore manus-
crites. La premiére imprimée, fut celle du Kanjur en 100 volumes, sortie,
en 1731, des presses de Tashi-liinpo !%%).

118) Frandke, p. 15.
119) Frande, p. 15—16.
120) Par le lama Pal-rdo-rje — Schulemann, p. 42.

121 Waddell, Buddhism, p. 36 ss.; Frandke, p. 16. — Plusieurs ouvrages du Kan-
jur et du Tanjur l'indiquent comme traducteur.

122) I’orthographe la plus usuelle parait étre Bu-ston, Frande, p. 16, Rodck-
hill, Buaddha, p. 227; Filippi, p. 381. Sir Charles Bell, Religion etc., p. 200 ss. écrit:
«Pu-t6n Rimpo-ches» — 1290—1364 — et donne des détails sur sa vie. Abbé du
monastére de Shalu, prés de Shigatze — S. Chandra Das, p. 72 — il est Pauteur
d’une histoire du Bouddhisme, intitulée: Trésor des précieuses Ecritures, parue
vers 1323, encore largement éditée au Tibet.

118) Schulemann p. 53/54; Frandce, p. 16.
1) Frandke, p. 16; Feer, p. 50.

125) Frandke, p. 18; Filippi, p. 382. La Bibliothéque de Tashilinpo a gardé le
nom de Kanjur-Lhakang — Sven Hedin, Trans-Himalaya, 1, p.333. Tous ces livres
ont été imprimés en xylographie suivant le mode d’impression chinois — Waddell,
Buddhism, p. 157; Filippi, p. 382. L’impression était toutefois connue au Tibet du

temps de Desideri qui a utilisé une vie de Padma Sambhava imprimée — Filippi,
p. 280.



LE P, IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 41

2

Le Kanjur '%®) se compose de 7 sections:

1) Le DULVA —sanscrit Vinaya — «Discipline» — Il comprend 13 vo-
lumes contenant I'exposé de la discipline religieuse et plusieurs frag-
ments de la biographie du Buddha '*?).

2) Le CER-CHIN - sanscrit *Prajna-paramita '*®) — «Sagesse trans-
cendante» —consacre 21 volumes a la terminologie psydhologique,logique

et métaphysique du bouddhisme, sans aborder la discussion d’aucun
sujet déterminé.

3) Le PHAL-CHEN -sanscrit Buddha-avatimgaka'®®) -« Associa-
tion de Buddha» —se compose d’un sitra unique — «sitra de grande éten-
due» — occupant 6 volumes et traitant de morale et de métaphysique.

126) Le Kanjur et le Tanjur nous ont été révélés par le Hongrois Al. Csoma
de Kords, 1790—1842. Venu au Tibet, en 1820, dans I’espoir d’y découvrir I’origine
de ses compatriotes, il passa 4 ans au Temple de Kanam — a 120 kil. & P’est de
Simla — cf. Tucci, Secrets of Tibet, p.201; Marco Pallis, Peaks and Lamas, p.
66—69 et carte, p. 29. Renongant & de vaines rederches, il entra au service de
PAsiatic Society. En 1836, il publiait une analyse détaillée du Kanjur et un ex-
trait des matiéres contenues dans le Tanjur — **Asiatic Researches, XX, Cal-
cutta, 1836, p. 41—93; 393—-552; 553—385. Csoma a été traduit par Léon Feer:
*Analyse du Kanjur, Annales du Musée Guimet ,V, Paris 1883. Ces deux ouvrages
étant devenus trés rares, les pages suivantes donnent un apercu succinct du con-
tenu des deux collections. Sur la valeur de P'analyse de Csoma, il suffit de citer
Yopinion d’Auguste Barth qui n’avait pas ’éloge facile: « ... L’original, de Csoma,
<est encore ce qu’il a été du premier jour, la source d’information générale la
«plus compléte et, pour beaucoup de points, unique que nous ayons sur la lit-

stérature sacrée du Tibets. — Auguste Barth, Oeavres, Paris, Leroux, 1914, I, p.
324/25 — Bulletin de 1882.

u7) Vol. 1, F. 42, inutilité des macérations, illumination, commencement du
ministére; Vol. II, F. 193, le B. et les castes; Vol. IIl, F. 1—20, naissances antérieures
du B.; Vol. 1V, F. 1—22, circonstances qui ont poussé le B. @ adopter la vie re-
ligieuse; la tentation; F. 43, F. 59, premier sermon; Vol. X, F. 230—2583, le grand
miracle de Crévasti; F. 591—636, Mort du B.; F. 684, Mort d’Ananda.

125) Winternitz, 1I, p. 247—50.

129) Ce sdtra, sous le nom de Gandavytha, identique a I’Avatamsaka dinois,

est le texte principal des sectes japonaises Kegon — cf. Winternitz, 1l, p. 242 et
note 6.



42 ROBERT FAZY

4) Le KON-TS’ESS - sanscrit Ratna-Kitta — «Sommet de Joyaux».
Ses 6 volumes rassemblent de courts enseignements du Buddha, donnés
sur le Pic du vautour—~Grdhra-kiita **°)-le plus souvent en réponse aux
questions d’un interlocuteur dont le texte®') prend le nom.

5) Le MDO —sanscrit Siitra— «Traité ou Aphorisme» — Il forme 30
volumes désignés par les trente lettres de I'alphabet tibétain. Ils con-
tiennent 270 ouvrages sur des questions de morale et de métaphysique
et les sujets les plus divers: récits légendaires, exemples des conseé-
quences d’actions commises dans des transmigrations antérieures, ques-
tions de médecine, d’astronomie et d’astrologie, énumération des étres
vivants®*?), cosmogonie, cosmographie, etc.

Le MDO renferme plusieurs textes célebres!®®), entre autres:

Vol. I, 1, le *Lalita Vistara, la plus connue des biographies
du Buddha'*);

Vol. V, V, 2, [I™Arya Lankivatira-mahdyaina-sitra'®®)—sitra de
la descente du Buddha a Ceylan—le commentaire

Lankar-g¢egs-pahi-hgrel-pa, forme le volume 68 du
MDO du Tanjur;

Vol. VII, 1, le *Sad-dharma-pundarika'®®), «<Le Lotus de la

bonne Lois;

13) Hauteur boisée du Magadha, prés de Réjagrha.

181y P, ex.: Vol. 1V, 14, Question de Purna; Vol. V, 22, Questions de Subéhu;
Vol. VI, 37, Questions de Maitreya etc.

152) Le 8e ouvrage du XXXe volume.

138) Les textes marqués d’un astérisque figurent parmi les 9 livres canoniques
les plus importants, ceux que les Népalais appellent les Neuaf Dharma — le pre-
mier est la Prajnd-Paramitd — cf. supra CER-CHIN — H. Kern, **Histoire du
Bouddhisme dans Plnde, 11, p. 441 ss. '

134) Winternitz, II, p. 194 — traduction frangaise d’aprés le texte tibétain par
Ph. Ed. Foucaux dans les tomes 6 et 19 des Annales du Musée Guimet, Paris
1884 et 1892.

185) Cf. supra note 98 et p. 23.

136) Winternitz, II, p. 230—38; Traductions: Burnouf, Le Lotus de la bonne
Loi, Paris, 1882; H. Kern, The Lotus of the true Law, Oxford, 1884 — une des
plus belles oeuvres littéraires du Mahayéana.



LE P.IPPOLITO DESIDERI & LHASA, 1716—1721 43

Vol. VI, 3, le Sukhivati-vyiha, <Description de I’heureuse
résidence» — le paradis d’Amitabha;

Vol. XVI, 13, [P Angulimailya, histoire de la conversion du brigand
Angulimala; Le commentaire forme le vol. 15 du
MDO du Tanjur;

Vol. XXV, 3, Ile Cinyati—tibétain Stong-pa-nid—<La Vacuité» 1*7)

Vol. XXVIII, 4, le Maitreya-vyiKarana, prediction de la venue de
Maitreya, le futur Buddha.

Vol. XXVI, 1, P'Abhiniskramana-sitra, sitra sur l'apparition de
Cakyamuni dans la vie religieuse;

Vol. XXX, 13-25, treize textes palis dont le Mahd Mangala-sutta,
sutta sur «<La Grande Prospérité et la Gloire» —
texte particulicrement révéré des bouddhistes du
sud, relatant I’enseignement donné par le Buddha,
a quelques dieux qui lui avaient rendu visite, durant
la nuit, & Cravasti. La version septentrionale —
Mangala-Gaithi—a été reléguée dans le RGYUD,
vol. XIX, 23 1%8),

6) MYANG-HDAS-sanscrit Nirvana — Cette section ne comprend
que deux volumes portant le titre unique de Mahd-parinirvana-siitra—
sittra sur la «Délivrance complete de la douleur>—les derniers jours

1857) De cet ouvrage Desideri écrit: « ... above all I ... really atitempt to
«understand those most abstrause, subtle and intricate treaties they call Tong-
«ba-gni or Yacuum etcs. Filippi, p. 104 et 383, note 34; Oltramare, p.278, «Canya»;
Ananda Coomaraswamy, Baddha and The Gospel of Buddhism, London, George
G. Harrap and Co., 1916, p. 239 — «Sunyas. Le commentaire forme le vol. 15 du
MDO du Tanjur; Feer, p. 367. Le terme de <vacuité», traduisant Cdnyatd, ne doit
pas étre pris dans le sens physique ou métaphysique du concept. Cényatd, dans
la théorie d’'un monde comme représentation et volonté — qui est celle du boudd-
hisme — exprime D'état de D’esprit qui s’est libéré et de la représentation et de
la volonté: René Grousset, Sur les Traces du Bouddha, Paris, Plon, 1929, p. 279.

18%) Feer, p. 290 et 343.



44 ROBERT FAZY

du Buddha, sa mort, ses funérailles, le partage des reliques — le plus
célebre peut-étre des textes bouddhiques '%%),

7) RGYUD —sanscrit Tantra—en 22 volumes et 204 ouvrages — ex-

posés de théologie mystique—prieres, hymnes, incantations—quelques
traités sur I'astronomie, |’astrologie et surtout la médecine 4°).

Le Tanjur se divise en:

1 volume d’hymnes et d’éloges de divinités et de saints—Bstod-75’ogs—
sanscrit, Tantra. '

Le RGYUD qui, en 87 volumes et 2640 traités, s’occupe essentiel-
lement de rituels et de cérémonies tantriques.

Le MDOQO-sanscrit Siitra—dont les 136 volumes, contenant des
milliers d’ouvrages, traitent de science et de littérature, en commen-
tant souvent les textes du Kanjur. L’ordre des matiéres est le suivant:
Theologie, philosophie, logique ou dialectique, philologie ou gram-
maire, rhétorique, poésie, prosodie, synonimie, astronomie, astrologie,
médecine, morale, arts mécaniques, alchimie. Le volume 134—Lo-pan
mang-pos mdzad-pahibye brag tu rtogs-byed chen-mo-contient un grand

dictionnaire sanscrit et tibétain, oeuvre critique de pandits et de
lotsava*?).

'%%) Winternitz, II, p. 29—382 — Traductions: T.W. Rhys Davids, Dialoguaes of
The Buddha, Oxford, Univ. press. 1910, II, p. 70—191, The Book of the Great
Decease; Datoit, Leben des Buddha, Leipzig, 1906, p. 221 ss.; Extraits dans Ol-
denberg, Baddha, p. 227 ss.

140) Sur la médecine — thérapeuthique par la priére, les charmes, etc. — cf.
par ex.: Vol. XIII, 8—11, 27, 30, 67; vol. XVII, 2; vol. XXII, 7 etc.

“1) Interprétes Tibétains. Une analyse plus poussée de la littérature sacrée
tibétaine sortirait du cadre de cet essal, dont l'objet essentiel est de faire con-
naitre le résultat atteint par Desideri. Nombre de lecteurs connaissent, sans doute,
les principaux textes sanscrits. Sachant le temps nécessaire pour les comprendre,
malgré I'aide des meilleures traductions, ils se rendront compte de la difficulté
ou se trouvait Desiderl. Il ne travaillait pas sur des textes choisis, solgneusement
édités et annotés, mais sur quelque 7000 manuscrits, 4 peine classés, traduits d’une
langue dont le génie différait totalement de celul du tibétain, et auxquels les tra-
ducteurs ne s’étaient pas fait faute d’ajouter leurs gloses.



LE P.IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 45

Vil
L’Exposé de Desideri: le résultat'*?)

L’Exposé de la «fausse et singuliére religion du Tibet» '**) forme
le livre l1'**) du Ragguaglio del Viaggio alle Indie Orientali. Ce livre —
de 105 pages dans la traduction anglaise —a 22 chapitres, dont il faut
eliminer le chapitre Il —simple digression scolastique sur la puissance
de Satan'®’) et le chapitre XXII consacré aux ouvrages européens
sur le Tibet consultés par I'auteur 14¢).

Classé logiquement '*"), mais sans aucune adjonction, I’Exposé
§e résume comme suit:

1) BUDDHA:

Sur la vie de «Sciacchia Thubba» *®), Desideri s’en est tenu surtout
a I Abhiniskramana-siitra'*®) — siitra sur l'apparition de Cakyamuni
dans la vie religieuse. Cette sélection fait honneur a son sens rassis
car ce siitra, beaucoup plus sobre que le Lalita-Vistara, s’'en écarte

147) Les bréves notes qui suivent supposent connaissance des dogmes essen-
tiels et intelligence des termes bouddhiques usuels. Le lecteur est, 8'il est besoin,
renvoyé a deux ouvrages faciles: The Religion of Tibet de Sir Charles Bell et
le Buddhism de T.W.Rhys Davids.

148) Filippi, p. 200.

144) D’aprés la classification de I’auteur lui-méme — Filippi, Foreword by the
Author, p. 50. '

145) Filippi, p. 205.
146) Filippi, p. 302 ss. Cf. supra p. 19—23.

147) Egprit clair, doué de sens critique, Desideri manquait de méthode. Ses
observations les plus pénétrantes sont souvent reléguées a des chapitres étrangers
au sujet. Le classement choisi est celui de la triade bouddhique: Buddha, Dharma,
Sangha.

48) Cakyamuni.

149) Son «Ngnon-bare-n-giunvee-n-do» — Filippi, p. 2600 — 'ouvrage 1 du vo-
lume XXVI du MDO du Kanjur — Feer, p. 277.



46 ROBERT FAZY

pour se rapprocher des fragements de biographie du DULVA **°)., Voici
son esquisse '*'): _

Apres avoir, au cours de nombreuses transmigrations, atteint 1’état
de «Ciangiub-sem-baa»'*%), le «législateur du Tibets vivait parmi les
Lha **®) qui ont leur séjour au mont Ra-ab-ccenb6 '**). Se souvenant
du monde et ému de pitié, il se décida'®®) a redescendre sur terre
pour le salut des hommes. Apres avoir annoncé sa détermination aux

150) Cf. supra p. 27.
151y Livre IlI, ch. X1V, Filippi, p. 260 ss.
157) Bodhisattva.

188) Les Dieux; d’aprés la tradition, les Dieux «Tusitas.
154) Le Kailas — le Mont Sumeru de la tradition.

158) Un des rares contresens de Desideri. Parmi les sages des quatre caté-
gories — Oltramare, p. 336 — qui ont progressé sur la voie — Srotfa-dpanna,
Sakrd-dgdmin, Andgdmin, Arhat, — déja ’Andgdmin parvient des cienx mémes,
au Nirvina. Le Buddha était au ciel des Tusita comme Bodhisativa: «Sato
«sampajdno uppajjamdno, Ananda, Bodhisatto Tushitam kdyam uppajitiv. —
Se souvenant et omniscient, o Ananda, tel était le Bodhisattva au ciel des Tusita —
Ern. Windisch, **Buddha’s Geburt, Leipzig, B. G. Teubner, 1918, p. 107. Le Bod-
hisattva, futur Buddha, ne peut acquérir cette qualité qu’au cours d’une derniére
existence terrestre. Il peut choisir ’époque, le continent, le pays, la famille; il
ne peut éluder la destinéde que ses mérites acquis lui imposent. S’il quitte la fé-
licité céleste, ce n’est pas par remoncement, mais en vertu de la loi inéluctable
de causalité. Desideri n’a pas saisi la différence entre:

a) le Bodhisattva — Héros de la dharité, tel par ex. Avalokitegvara — qui
parce gu’il a conservé le désir d’acquérir constamment de nouveaux mérites pour
racheter les étres souffrants, n’est pas libre de toute passion et continue ainsi
a se réincarner sans arrét;

b) le Bodhisattva qui descend sur terre pour y devenir un Buddha: bien que
sa derniére existence doive contribuer au salut des étres, il ne fait qu’accomplir
sa propre destinée.

Pour le premier, mais pour lui seulement, on peut parler de sacrifice. Cf.
Hobdgirin, Bosatsu, Fasc. II, p. 136 ss., surtout 138, et Fasc. I, p. 13 b, Article
Ai, amour.

Sur le sacrifice des Bodhisattva, cf. Przyluski, La Légende de Pempereur Agoka,
Paris, P. Geuthner, 1923, p. 203/04 et Ernest F. Fenellosa, Epochs of Chinese and
Japanese Art, I, p. 106/107. D. elit pu trouver ceci dans le «Traité du Grand
«Véhicules — Arya gayd girsa ndma mahdydna stitra — qui termine le vol. V
du MDO du Kanjur.



LE P. IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 47

Lha, il choisit la caste des brahmanes, la ville de B‘enarés, la race des

Cakya enfin sa mere®®).

Né miraculeusement, dans les jardins du palais '*") alors que Maya
étendait la main pour cueillir une brandhe fleurie, il fut accueilli par
une multitude de Lha descendus des cieux pour lui rendre hommage.
Emerveillant bientot ses maitres a I'école'®®), le Bodhisattva dépassa
tous ses émules en prouesses. Heureusement marié, il passait sa vie
dans les plaisirs, lorsqu’'un réve '*) lui révéla la vanité des choses hu-

168) Il s’agit des derniers moments du Bodhisattva au ciel des Tusita, si con-
nus par la légende et I'iconographie — cf. Fouder, I, p. 287, relief d’Amaraviti;
Pleyte, Bérdbudar, Fig. 1, 2, 7, 11. La réaction de Desideri est typique: Ne pou-
vant ignorer ’analogie entre la mission et la naissance miraculeuse du Christ et
la tradition bouddhique, il s’indigne du «plagiat diabolique» — Filippi, p. 261. —
Quelques lignes plus loin, il rend hommage 4 la noblesse des sentiments expri-
més par le Bodhisattva et, arrivé a Lumbini, il est sous le charme. «E giunta ap-
spena sotto il detto albero, solleva il braccio verso i rami e con la mano gia sta
«in atto di cogliere un fiore .. . » — Puini, p. 243.

157) Au parc de Lumbini — identifié, le XII 1895, par M. Fiihrer prés du vil-
lage de Rumindeil — a D’entrée du Terai, au nord de Gorakpur, United Provinces
of India, sur la rive gauche de la Rapti. M. Fithrer exhuma le pilier qu’Agoka
avait édifié lors de sa visite des lieux saints — cf. Th. Watters, *On Yuan Chwangs
Travels in India 11, p.16; ). Przyluski, La Légende de ’Empereur Agoka, Paris, Paul
Geuthner, 1923, p.251 ss.; Journ.Royal As. S. 1897, p.615; Journ. des Savants, {évrier
1897, p. 73. Le pilier qui porte une inscription commémorative — Perceval Landon,
*Népal, London, Constable and Co, 1928, p. 5 — est actuellement en place — cf.
Sir George Cumming, Revealing India’s Past, London, The India Society, 1939,
p. 126. Sur la date réelle de la visite d’Agcoka — contemporaine du transfert des
reliques — cf. R. Fazy; Une éclipse de soleil du temps d’Agoka, J. Asiatique, VII/IX
1930, p. 135 ss. et les précisions astronomiques de M. Sidersky, /. As. IV—VI 1932,
p.- 295, rapprochées de Watters II, p. 91 et Przyluski, p. 244 et p.432, note ad. p. 244.
L’événement se placerait vers 248 av. J.-C.

158) Foudher, I, p. 324 et fig. 166, stéle de Loriydn-Tangai, musée de Calcutta
et fig. 165, stele de Sikri, musée de Lahore; Kern, I, p. 36/37. Desideri ne parait
pas avoir été frappé par I’analogie avec Saint-Luc, d. I, vers. 46, ni par les singu-
liers paralleles de la prédication d’Asita — Kern, I, p. 28 ss. Richard Garbe, */n-
dien und das Christentum, Tubingen, J. C. B. Mohr, p. 48 ss.; Fouder I, p. 314 ss,
et fig. 161, stéle de Naogram, musée de Lahore; Pleyte, p. 51 — et de celle de
Siméon, Saint-Luc, c, I, vers. 25—35.

159) D’aprés la tradition, quatre apparitions réelles, suscitées en plein jour



48 ROBERT FAZY

maines. Décidé a tout abandonner pour se consacrer au salut du monde,
il s’en ouvrit a son pere qui, aprés avoir vainement tenté de faire
flechir sa résolution, 'enferma dans une forteresse **°). Mais le Bod-
hisattva franchit miraculeusement les obstacles.

Vivant des lors, dénué de tout, dans la solitude, il se plongea
dans la méditation. Apres plusieurs années, il commenca a enseigner
sa loi. Petits et grands accoururent et quittant leurs maisons et le
monde, devinrent ses disciples et embrasserent la vie religieuse. Ayant
converti des multitudes par son exemple et ses miracles®!) et établi
sa loi pour le bien des étres vivants, il quitta la terre et entra dans
le repos éternel.

Sous réserve de 'erreur vénielle d’interprétation relevée et d’écarts
minimes de la tradition sur des points de détail, ce résume, ne dif-
fere pas sensiblement de celui que ferait, aujourd’hui, un indianiste
qui se proposerait de retracer en peu de lignes les etapes essentielles

de la vie du Buddha %),

par les dieux, celles successives d’un vieillard, d’'un malade, d’'un mort, enfin
d’un religieux — Kern, I, p. 44 ss.

169) Desideri ne suit pas exactement la tradition. Cudhohana s’était borné a
faire renforcer la fermeture de la porte de la ville, surveillée par 500 gardes. Le
Bodhisattva se préparait a enlever son bon cheval Kanthaka et & sauter I'obstacle
en entrainant avec lui le fidéle Chanda, lorsque la porte s’ouvrit miraculeusement
par le soin des dieux qui avaient plongé les gardes dans un profond sommeil —

Kern, I, p. 51/52.

181) Le passage du Gange par la voie des airs, Kern, I, p. 91; la conversion
des Kéacyapa par les 500 miracles — 3500 d’aprés la tradition du Sud — Kern, I,
p. 95; Foudher, 1, p. 443 ss. et figs. 223 et 263; miracles du feu et de l’eau; La
visite 4 Kapilavistu, la pluie de roses, — Kern, 1, p. 108; Fouder, La porte orien-
tale du Stdpa de Sdnchi, Paris, Ernest Leroux, 1910, p.54; le Grand miracle
de Cravasti — Foudher, 1, p. 534 et fig. 263; I’arrangement miraculeux de la que-
relle des Cékya et des Kodya — Kern, 1, p. 144 etc.

12) En dehors du Buddha Cédkyamuni, Desideri mentionne le Bodhisattva
Manjuscri, le dieu de la sagesse, représenté tenant en main le glaive de la
justice et la Prdjna-pdramitd; le Bodhisattva Avalokitegvara, son «Cen-ree-zijs,
dont il indique exactement la légende en relevant son rdle de protecteur spécial
du Tibet — Filippi, p. 263/64 — enfin Vajrapani, le Porte-foudre, son «Torce-pprul»



LE P.IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 49

2) DHARMA:

Desideri part de la cosmologie bouddhique tirée des textes de
basse époque!®®). Il passe a la classification des &tres: Dieux, 1% bts)
demi-dieux, hommes, animaux, monstres, damnés, et donne [I'expli-
cation du symbole de la «roue de vie'®)». Revenant sur trois classes

— Filippi, p.291; E. de Schlaginiweit, Le Bouddhisme au Tibet, Lyon, Pitrat
Ainé, 1817, p. 72 ss.; Waddell, Buddhism, p. 13 et 356. Desideri note que ces
trois Bodhisattva sont constamment représentés ensemble — cf. Griinwedel, My-
thologie, fig. 127, p. 127. «Chen-rezi, Jam-pe yang and Dor-je Chang», écrit Sir
Charles Bell, Religion, p. 30, «form nowadays in Tibet a Trinity of all-powerfull
«divinities». Desideri consacre trois chapitres presque entiers — Livre Ill, chap, XV,
XVI et XVIII — a lhistoire d’«<Urghiens — Padma — Sambhava, le fondateur de
Samye; — cf.supra note 71. Il fait justement observer — Filippi, p. 284 — que si grande
que soit I'influence d’«Urghien» sur la religion tibétaine, mélée par lui de pra-
tiques magiques — il n’en est pas le fondateur. La religion pratiquée au Tibet
reste celle de Cidkyamuni. Desideri ne mentionne pas Maitreya, tibétain Byamspa
ou Champa, le Buddha futur — Schlagintweit, p. 56, 134; Waddell, p. 420, note 31.
Ce n’est pas qu’il n’ait compris que les Buddha succédent aux Buddha — cf. in-
fra p. 39 — mais cherchant uniquement & fournir aux missionnaires de son ordre des
armes pour combattre ’hérésie de Cdkyamuni, il ne s’est sans doute pas préoc-
cupé de celle d’un successeur imaginaire.

188) Filippi, p. 228; Tanjur, MDO, 73, L’arrangement du monde; W. Kirfel, Die
Kosmographie der Inder, Leipzig, Kurt Sciroeder, p. 185—207: Die Erde nach den
Ansdhauungen der jiingeren Zeit, Un rapprochement de Desideri avec la Cosmographie
de Cosmas Indicopleustes — Filippi, p. 229 — ne peut étre discuté ici. Le lecteur,
curieux d’approfondir la question, est renvoyé au texte: E. O. Windstedt, The Chris-
tian Topography of Cosmas Indicopleustes, Cambridge, 1909, et a la traduction de Mc.
Crindle, London, Hakluyt, 1897.

163bis) Sur la longeur limitée de la vie des Dieux, cf. Warren, Buddhism in
Translations, extraits de I’Abhidhammattha — Safigaha, p.290; Oldenberg, Buddha,
p. 246.

164) Le cycle des renaissances. La roue — dont Waddel a retrouvé l'image
dans une des fresques d’Ajantd — Aug. Barth, Oeuvres, op. cit. — p. 343 — est
figurée dans quantité d’ouvrages: cf. Alphabetum Tibetanum, p. 487, reproduction
intéressante d’une roue de Samye — Filippi, p. 306, roue du monastére de Spi-
tuk, au Ladak — Marco Pallis, Peaks and Lamas, Ch. XI: The Round of Exi-
stence. D’aprés la tradition, la premiére roue de vie fut faite par Ananda sur
instruction directe du Buddha — cf. Journ. R. As. Sty., 1894, p. 389, communica-
tion de Miss C. A. Foley, plus tard Madame T. W. Rhys Davids — Filippi, p. 425,
note 38. La roue de vie est expliquée dans la Visuddhi-Magga de Buddhaghosa —



50 ROBERT FAZY

des étres, il énumere d’abord les Dieux, en faisant observer qu’ils
ne sont point immortels et que, le temps de la félicité révolu, ils
peuvent retomber au rang d’animal, monstre ou damné!*’). Tou-
chant rapidement les demi—dieux, les Ashura'®®) qui hantent les pa-
rages du Sumeru, décrivant les monstres «Itaa» 1*")—étres a bouche
microscopique, voués a un perpeétuel supplice de Tantale—il s’arréte
longuement aux enfers. Sa description s’accorde avec celles des au-
teurs modernes et il releve le point essentiel: le caractere temporaire
du chatiment des damnés '®).

Suit le morceau capital, la synthése de I'enseignement de Caky-
amuni, trés claire'®®) dés qu'on en rassemble les éléments épars: Tout

Winternitz, II, p. 164 ss.; Traduction du chap. XVII dans Warren, p. 172 ss.: «The
«Wheel of Existence is without known beginning. The two factors ignorance and
«desire are ifs roots.

165) Filippi, p. 228.

166) Filippi, p. 231 ch. 11. Sur les Ashura, cf. Kirfel, p. 118; Hébégirin, Fasc. I
p. 40, Article «Ashura», avec une peinture chinoise de haute époque représentant
les Ashura en guerre contre les Dieux. Sous le nom de Lha-ma yin — ennemis
des Lha — ils sont souvent mentionnés dans le Kanjur, par ex. dans le vol. VI,
2 du MDO, Feer, p. 240.

7 Filippl, p. 232/33, &. 14. Waddell, Buddhism, p. 96, donne une figure et
des détails qui confirment la description de Desideri. Sur les «Itaas ou «Yi-Dags»,
les «Preta» des textes sanscrits, cf. Kanjur, DULVA, Ill, fol. 21 — Feer, p. 169/70
et MDO VI, 4, Karanda-vyiiha, Feer, p. 246.

168) Filippl, p. 237. Le chdatiment aux enfers prend fin lorsque les fautes ont
été complitement expiées. Oldenberg, Buddha, p. 246. Desideri reconnait que la
question est controversée, mais s’en tient a la tradition. Le futur Cakyamuni avait
été réincarné, comme damné, dans le 4éme enfer, d’aprés les textes anciens celui
du dhariot de feu. Emu de compassion pour ses fréres damnés au point d’en,
oublier ses propres souffrances, Cikyamuni s’acquit un mérite tel que, délivré
par une mort subite, il fut heureusement réincarné. Desideri — p. 259 — indique
comme source, un ouvrage du Kanjur, le Trin-lén-sabbée-n-do — <«La pitié récom-
pensées — dans lequel Cakyamuni raconte son expérience & un rol «<Kauee-Kiepos.
Je n’ai pu identifier ni 'ouvrage, ni le rol. On pourrait songer au vol. 1I, fol. 496
du DULVA, dans lequel Cakyamuni raconte @ Ananda — Kun-dGah-vo — com-
ment il est devenu un Bodhisattva — Feer, p. 168. Sur la question théorique, cf.
L. de la Vallée Poussin, Bouddhisme, Paris, Beauchesne et Cie, 1909, p. 321 ss.

169) Les passages cités textuellement dans les notes doivent permettre au lec-
teur d’en juger par lui-méme.



LE P. IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 51

etre, sauf celui qui—ayant atteint I'état de «Sanghiée»—Buddha—est en-
tré dans le repos éternel 1), passe par des transmigrations sans nom-
bre!™), déterminées non par un jugement divin, mais par la seule force
des mérites ou des démérites'™). Apres la mort, I’ame reste, pendant
une courte période, dans I'état de «Parto»—Bardo'™). On ne sait, au
juste, ou elle se trouve'™); mais & ce moment, la priere des proches
peut l'aider au milieu des dangers du «Parfo» ou guider sa réincar-
nation dans I'état fixé par la loi de causalité a laquelle il ne peut
toutefois étre derogé ™).

179) Filippl, p. 244: <« ... they have finished not only compulsory, but also vo-
<luntary reincarnation and after giving laws to the world, have attained to eternal
«beatifudes. Desiderl ne définit pas cette béatitude: le mot de Nirvina lui est
étranger. '

1) Filippi, p. 244, ch. 33: « ... beings ... born unto this bottomless sea — as
«they call it — of transmigrations . . .»

173) Filippl, p. 238, ch. 16: «The Thibettans adknowledge no Supreme Judge who
«rewards good and punishes evildoers. They assert that good men are rewarded
«according to their merits and evildoers punished according to their sins, without the
«intervention of a Supreme Ruler of the world. Merit and demerit have an innate
«power over rewards and punishements that can never fails.

178) Filippl, p. 240 ss., ch. 20 et 21: Sur I’état de Bardo — qui dure de 7 & 49
— 7%7 — jours — cf. Sir Ch. Bell, The People of Tibet, p. 286; D. Macdonald, The
Land of the Lama, p. 150 ss.; Combe, A Tibetan on Tibet, p. 80 ss.; Dr. W. Y. Evans-
Wentz, traduction de M. Jacques Bacot, Bardo Thidol, Le Livre des Morts Tibé-
tain, Introduction, chap. VII; Le Bardo, ou état d’aprés la mort, p. 25 ss. Bardo, de
Bar = entre et Do = deux, signifiie <entre deuxs, ici, entre la mort et la renais-
sance.

1) Filippi, p. 241: «I could find no mention of a fixed abode for the souls in
«the state of Partos.

1%) Filippi, p. 241, . 21: «The Thibettans believe that prayers etc.... done
«for the souls of the dead may benefit them; not by preventing their reincarnation
«in the state merited by former deeds, but by obtaining some relief or repose either
«in the state of Parto or in the state in which they have been reborn». C’est encore
la croyance actuelle: Cf. les auteurs cités dans la note. Au chapitre XI du Livre
Ill — Filippt, p. 250 ss. — Desideri, tirant argument des priéres des Tibétains pour
les morts, émet I'opinion que «these blind people unwittingly admit and confusedly
«recognise the Divinity which they persistently deny in words». Ici le zéle du mis-
sionnaire obscurcit le jugement de I'observateur. Les priéres des Tibétains, durant



52 ROBERT FAZY

Si le cycle des renaissances n’a pas de commencement, tout étre
peut arriver a lui mettre fin"%):

La cause des renaissances est le désir qui engendre les passions??),
Le désir lui-méme a pour cause la double illusion des étres sur ce
qu’ils croient le bonheur- et qui n’est que misere !®)—ainsi que sur
la réalité du Moi'™). La voie du salut est la destruction de I'igno-
rance '"?#), Lorsqu’un étre a progressé jusqu'a comprendre l'inanité
de tout ce qui s’exprime par Moi, a8 Moi, Mon bonheur!?’), le désir

hY

Pétat de Bardo, s’adressent aux Bodhisattva toujours préts & secourir ceux qui
sont en danger. S’exposer au péril pour sauver les autres, «c’est en cela que se
<margue la volonté supérieure du Bodhisattvas; Tripitaka dhinois, vol. VI, 5. E-
douard Chavannes, Cing cents contes et apologues, etc., Paris, Ern. Leroux, 1910,
I, p. 6. Cf. aussi, Tanjur, RGYUD, 18, Tantra pour diminuer le nombre des dam-
nés; 23, Offrandes aux mauvais esprits; et spécialement sur Paction d’Avaloki-
tegvara, le Kdranda-vyiha, Kanjur, MDO, vol. VII, 4, analysé dans Feer, p. 246.

178) Filippi, p. 243, ch. 28: «asserting that although the births of every living be-
«ing ... have no commencement a parte ante ... There is therefore no li-
«ving being, however mean and lowly, who will not be able to attain the end of all
«his troubles and his transmigrationss.

I7) Filippi, p. 248: «They say that all passions can be traced to lust ...

178) Filippi, p.248: « ... they proceed to search for the roots of lust ... and
«assert that it arises from man’s innate conception that some things are pleasant .. .»
Rapprodher du passage, p. 242, ch. 25: «They enjoy what we conceive to be ridhes,
srepose, and pleasures, these in realty are pain, labour and trouble>.

1) Filippi, p. 248: ... investigating the cause of such conception — la conception
du bonheur possible — «they declare it arises from the illusion that all beings
«<and things are endowed with a selfs.

119 bis) Cette loi suivant laquelle l'ignorance, en provoquant le désir, cause les
renaissances, est le dogme fondamental de la doctrine du Buddha. Enoncée lors
de son premier sermon, & Benares — Dharma - ¢akra - pravartanam — «Rotation
«de la roue de la loi» — elle est exposée dans plusieurs traités du Kanjur: DULVA,
IV, F. 59—106; MDO XXVI, F. 88—92, 425—431; MDO XXX, 13 — texte pall. Ce
sont, sans doute, avec le «Vénérable siitra du Grand Véhicules — MDO, VI, 1 —
les premiers textes sur lesquels les lamas du Ramo cce aient attiré ’attention de
Desideri.

180) Filippi, p. 249: Aprés avoir décrit ’abandon de I'illusion du Moi, Desi-
deri écrit: «Once this is abolished all other phantasms, such as Mine, to Me, for
«Me, pleasing or displeasing to Me, and such like, disappears.



LE P. IPPOLITO DESIDERI & LHASA, 1716—1721 53

et avec lui les passions s’évanouissent et il parvient a la béatitude
de I'état de Sanghiée. Pour progresser dans cette voie, I’étre, une fois
atteint le stade des réincarnations terrestres!®'), doit concentrer sa
pensée sur sa vie future®®), éviter le vice, pratiquer la vertu et se
repentir de ses fautes'®®). Finalement, ne songeant plus aux réincar-
nations heureuses ®**"®*) qui sont la récompense des vertueux, il doit
viser plus haut'®) et extirper en soi tout reste de désir qui implique-
rait une nouvelle transmigration. Ainsi il atteindra I'état de Bodhi-
sattva, finalement celui de Sanghiée.

Les Tibétains adorent la «Kon Cciéa'®)». Elle se compose de la
«Sang-hiée-Kon Cciéa»—de la «Ccioo-Kon Cciéi»—et de la «Kendun-
«Kon Cciéa». Pour la vénérer, comme elle doit I'étre, il faut exercer
les trois vertus cardinales, la Foi!®®), 'Espérance et la Charité'®").

181) Filippi, p. 246, lettre a).
182) Filippi, p. 246, lettre d).
188) Filippi, p. 246, lettre e).

183bis) Cf. Warren, Buddhism in Translations, extraits du Visuddhi-Magga, d,
Xvil, p. 172, 199.

184) Filippi, p. 247: «He must ... not — as in the preceding stage — strive to
«be reincarnated in one of these three states (Dieu, demi-dieu ou homme) which
«are reward of virtue, but turn his mind to higher things and apply himself to
«be delivered from the recurrence of iransmigrations. » ... he must diligently seek
«to extirpate all desires».

185) La Triade bouddhique — Buddha, Dharma, Sangha.

186) La «Ferveur sans passion», Hobogirin, Fasc. I, Article Ai, p. 12 a. La ma-
nifestation de la foi crée un mérite actif: cf. exemple tiré du Sitrdlamkdra d’As-
vaghosa — Winternitz, I, p. 208.

187) Filippi, chapitre XII, p. 251—255. Il manque ici ’expression du Credo boudd-
hique «Je cherdhe refuge dans les Trois Joyaux» — cf. supra ..., note 22. Tanjur,
MDO 38, «Sur l’action de prendre refuge dans les trois Saints». Mais Desideri — cf.
surtout p. 252 — traduit bien ce credo en indiquant la conviction des Tibétains
qu’on n’arrive au salut que par la foi dans le Buddha, 'observance de sa loi et
le respect des régles de sa communauté. La seule vraie lacune est ’omission d’un
principe fondamental du Buddhisme, I'amour de tous les étres — Metta. Il différe
sans doute du principe dirétien — cf, Oldenberg, Buddha, p. 335 ss. et R. S. Cop-
leston, Buddhism, London, 1908, p. 98 ss. —, mais exerce une trop grande influ-



54 ROBERT FAZY

Le dhapitre XIIl enfin est consacré a I'éthique. Desideri énumere
les dix pechés majeurs et les cing passions fondamentales, les cinqg poi-
sons de I'ame: 'orgueil, la concupiscence, la colére, I'envie et I'igno-
rance'®®). A la fin de sa breve revue, il constate que les commentaires
tibétains ne different pas sensiblement de nos manuels de morale et
d’ascetisme.

3) SANGHA:

Les deux dhapitres qui traitent du «Grand Lama '*°)» ne dépareraient
pas un ouvrage moderne. Réincarnation du Bodhisattva Avalokitec-
vara — «Cen-ree-zij» —, le Grand-Lama est le chef spirituel incontesté
de la théocratie tibétaine *°) et des bouddhistes du Népal, du Ladak,
de la Mongolie et de la Chine'®). Le roi n’est qu'un régent admi-
nistrant sous sa direction **%).

ence parmi les peuples bouddhistes pour étre passé sous silence. La dharité, que
Desideri résume dans ’amour pour les Buddha — et I’exécution de leurs lois —
p. 252, alinéa 2 — est autre chose. La Tevijja suffa ou se trouve — verset 76 —
le texte connu sur 'amour dont le sage doit pénétrer les quatre régions du monde,
ne figure pas dans les textes palis du Kanjur — Feer, p. 288 — mais Desideri avait
au vol. XXX du MDO, le 18 et 6, le Maitri-bhavana-sutta et surtout le Brahma-
Jéla-sitra qui, au Ch.I verset 8 pose le principe de la bienveillance pour tous
les étres vivants. Richard Pischel, Leben und Lehre des Buddha, B. G. Teubner, Leip-
zig und Berlin, 1917, p. 72—73, consacre & la Meflfa — sanscrit Maitri — une étude
détaillée.

188) Filippi, p. 258. La liste des péchés majeurs correspond & celle donnée dans
le Hobogirin, Fasc. I, Article Aku = mal: Jiaku = péchés majeurs, p. 20 c. Elle
correspond aussi & la liste des vertus opposées, — les «Dix actions excellentes»
du Tripitaka dinois, — Edouard Chavannes, Cing cenf contes el apologues extraits
du Tripitaka chinois, Paris, Ernest Leroux, 1910, I, p. 37 et note 1. — Cf. aussi,
Tanjur, MDO 83, Les dix actions immorales. La liste des «poisons» varie suivant
les écoles; cf. Art. Aku, p. 21 a.

1%9) Filippi, L. Ill, ch. I et IV. Dalai-Lama est un titre mongol, donné en 1650,
au 5éme Grand-Lama, par le conquérant mongol du Tibet, Altan Khagan. Il si-
gnifie «Océan de mérite» — Sir Ch. Bell, Religion, p. 115. Les Tibétains n’en font
pas usage: ils appellent le Grand-Lama, le «Grand Joyau de Majesté» — Gyal-
wa-Rin-podi’'e — Waddell, Buddhism, p. 39.

199) Filippi, p. 201. *") Filippi, p.205. ) Filippi, p. 200.



LE P.IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 55

Loin de se céler aux yeux de son peuple, comme I'ont dit Luigi
Moreri et le P. Anasthasius Kircher %), il donne fréquemment audience
et préside aux deux grandes fétes annuelles du «Mollam» ***). Mal-
gré leur adoration pour leur chef spirituel, les Tibétains savent qu’il
est un simple mortel. Ils pleurent sa mort, conservent son corps et
vénerent ses reliques %),

Avant de s’éteindre, le Grand-Lama prédit I'époque de sa renaissan-
ce *®), Lorsque le moment approdhe, les lamas se mettent a la recherdhe.
Bientot un enfant est trouvé dont la naissance coincide avec la mort
du Grand-Lama. Interrrogé, cet enfant se souvient de nombreux dé-
tails intimes de la vie du disparu'®?). Ainsi reconnu, il est solennelle-
ment proclamé et installé au Potala.

Mentionnant le Tashi-Lama, en indiquant qu’il prend rang apres
le Grand-Lama et lui sert de tuteur pendant qu’il est enfant!®®),
Desideri ajoute quelques mots sur les différentes classes de lamas. 1l
consacre enfin deux chapitres au clergé, aux monastéres, oracles et
temples, enfin aux formes du culte 1°%).

Ainsi se résume I'Exposé. Ne s’engageant ni dans les controverses
d’écoles, ni dans les subtilités de la métaphysique bouddhique, De-
sideri s’en tient a I'essentiel. On peut dire qu’il est le premier Fu-
ropéen qui se soit fait une idée nette de la religion du Tibet et I’ait
exposée de facon lucide.

198) Filippi, p. 206.

194) Filippi, p. 206—207. Sur les fétes du Monlam — «supplication» — <grande
«pricre> — cf. E. Kavagudhi, ch. LXXV; Macdonald, p.204 ss.; Sir Ch. Bell, The
People of Tibet, dh. XXVI; Hayden & Cosson, p. 63 ss.

196) Filippi, p. 202. '%%) Filippi, p. 202.
197) Filippi, p. 203 — Cf. infra p. 43.

198) Filippl, p. 132 et 210. Desideri parait avoir ignoré que le Tashi-Lama
soit une réincarnation du Dhyéni-Buddha Amitébha.

199) Tout cecl n’est qu’'observation, au surplus singuli¢rement précise. Le léc-
teur, peut rapprocher les indications de Desideri de celles de Sandberg, Ekai Ka-
vagudi, Rodkhill, Sven Hedin, M. MacGovern, Sir Ch. Bell, Macdonald et Chapmat.



56 ROBERT FAZY

Conclusion

Desideri rapporta ses ouvrages en tibétain a Rome, ou il rédigea
ses notes de voyage et I’Exposé. La S.J., lorsqu’elle entra en possession
de ces travaux—peut-étre seulement a la mort de 'auteur—, ne jugea
pas devoir les faire connaitre. Ils restéerent ignorés jusqu’a la publi-
cation du livre de Puini. Les missionnaires capucins, qui se maintin-
rent a Lhasa jusqu’en 1745, ne suivirent pas la voie tracée. Pour s’en
convaincre, il suffit de rapprocher du Livre [l de Desideri les données
confuses de I'Alphabetum Thibetanum?®®), rédigé, une quarantaine
d’années apres son retour, sur les indications des peres capucins Be-
ligatti et Della Penna.

200) Cf. Alphabetum Thibetanum, 1762, p. 173 ss. Les lecteurs désireux de con-
naitre ce que, dans la seconde moitié du XVIII¢me siécle, on savait sur le boudd-
hisme, en dehors de la S.J., peuvent consulter les ouvrages suivants:

M. V. La Croze, Histoire du Christianisme des Indes, & La Haye, 1758, II, p.
349 ss.;

M. Turpin, Histoire civile et naturelle du Royaume de Siam, Paris, chez Costard,
1771, 1, p. 149 ss.;

G. T. Raynal, Histoire philosophique et politique des Etablissements et du Com-
merce dans les deux Indes, Geneéve, 1781, I, p. 140; II, p. 306 ss.

Tout se résume au nom du Buddha — «Budus, «Buddou>», «Sommona-Kodon»
(au Siam); au fait de sa descente sur la terre pour se rendre «médiateur entre
«Dieu et les hommes»; — Raynal, I, p. 140 — ce par sa propre vertu — Turpin, I,
p. 149 — sa pénétration des secrets de la nature par la force de sa propre pensée
— Turpin, 10c. cit. — & quelques notions sur les événements saillants de vies an-
térieures, reportés dans la vie connue du B. — p. ex., le don des yeux, le sacri-
fice de la chair, le Visvantara jataka etc. — Turpin, I, p. 152; Raynal, II, p. 306 —
a lattente du Buddha futur «qui descendra sur la terre pour rendre a la loi sa
spremiére pureté altérée par le temps» — Turpin, I, p. 151 — enfin & un vague
rapprochement entre la religion des Indes et celle du Tibet et du Tangut — La
Croze, II. p. 151. Au surplus, c’est 'ignorance quasi compléte. Quelques expres-
sions heureuses ne doivent pas faire illusion: aucun des auteurs cités, méme
Raynal avec la collaboration de Diderot et de son groupe, n’a compris les prin-
cipes élémentaires du bouddhisme.



LE P. IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 57

Sven Hedin, Sir Charles Bell, Wessels, enfin Dainelli ont rendu
hommage a I'explorateur ***). Un philologue seul pourrait, du point de
vue linguistique, apprécier stirement son oeuvre, mais un laique peut
en mesurer la difficulté et s’étonner du résultat. A c6té du voyageur
et de l'autodidacte infatigables, son livre révele I’homme. D’abord,

202)

le modeste?®), qui n’a pas une ligne trahissant la fierté du travail

accompli, puis le caractere loyal, sinceére et généreux:

La souvenance miraculeuse qui se manifestait périodiquement,
chez un enfant en bas age, lorsqu’il fallait un successeur au Dalai-
Lama, ne manquait pas de sceptiques a Lhasa. On parlait presque
ouvertement de fraude pieuse?’®). Desideri relate le fait, mais loyal
avant tout, plutot que de penser mal de ceux qui I’avaient accueilli,
il se persuade d’une intervention du démon®*). Si son orthodoxie,
égarée par une chronologie insuffisante, s’'indigne de prétendus pla-
giats 2%), il est trop sincere pour cacher son admiration pour la vie
sans tache de Cakyamuni et la valeur morale de ses préceptes ).

20Y) Sven Hedin, Trans-Himalaya lll, p. 126, *Southern Tibet, I, p. 278—279: « . . .
«and nobody will call it an exaggeration if I regard Ippolito Desideri as one of the
«most brillant travellers who ever visited Tibef, and amongst the old ones, by far
«the most prominent and the most intelligent of all».; Sir Charles Bell, Reli-
gion of Tibet, p. 149; Wessels, p. 271; Giotto Dainelli, Buddhists and Glaciers of
Western Tibet, London, Kegan Paul, 1933, p. 2—4.

202) Desideri — Filippi, p. 258 — remarque curieusement que la seule vertu,
qu’il n’ait pas trouvée mentionnée dans les infolios tibétains, est ’humilité.

208) Filippi, p. 203: «When I spoke about this to several persons they said they
swere convinced that it was a fraud arranged between the child’s relations and some
<«Lamas and monks .. .»

24) Filippi, p. 204, ch. II, résumé et ch. Ill, Dissertation scolastique sur la
puissance de Satan, omis par les deux traducteurs, Puini, p. 288; Filippi, p. 205.

205) Filippi, p.261.

208) Filippi, p. 247, 257, 261, 262. A premiére vue, il peut paraitre surprenant,
qu’en 1736, le P. J. B. Du Halde S.J. n’ait voulu voir dans le Bouddhisme qu’un
ramassis «d’opinions ridicules et extravagantess — P.J. B. Du Halde, op. cit. IIl, p.
840. Du Halde subissait 'influence des péres jésuites de la mission de Chine qui,
depuis Matthieu Ricci, son véritable fondateur, avaient, «pour s’insinuer dans



58 ROBERT FAZY

)

Enfin, malgré toute son amertume au moment ou il était arraché a
son oeuvre, il consacre ses derniéres semaines a Trong-g-nee a faire

partager, au pere capucin F. Giuseppe de Morro, le fruit de son la-

beur 2°7),

C’est sur ce mot qu’il convient de quitter Desideri. S’il fallait une
épigraphe a son Exposé, on la trouverait dans I’exclamation qu’il ne
put retenir, au Ramo cce, lorsque, apres édhec sur édhec, il vit poindre
la lumiere: Labor improbus omnia vincit.

«l’esprit des Chinois», changé leur habit de religieux contre celui des lettrés — les
disciples de Confucius — cf. R. P. Henri Bernard, SJ., Le Pére Matthieu Ricci et la
Société Chinoise de son temps, 1552—1610. Tientsin, 1937, II, p. 376. Epouser I’opi-
nion des letirés sur les bouddhistes, leurs adversaires, faisait partie de la tactique
adoptée. Cf. aussi: Opere storiche del P. Matteo Ricci S.J., Commentari della Cina,
Macerata 1911, p. 94 ou Ricci, esprit trés fin pourtant, qualifiait le bouddhisme:
«una babilonia di dottrina tanto intricata, che non vi & chi la possa <ben intendere
né dichiarares.

27) Filippi, p. 107.



LE P.IPPOLITO DESIDERI a LHASA, 1716—1721 50

Appendices
Appendice I:

1) Extrait des Voyages au Thibet faits en 1625 et 16260 par le
pére d’Andrada, traduits par J. P. Parraud et J. P. Billecoq, a Paris,
de I'lmprimerie de Hautbout L’Aine, L’An 1V, p. 63/64:

«Je questionnai d’abord les lamas sur Dieu. Ils me répondirent
¢que c’était un étre a la fois triple et unique, que le premier Dieu
«lama se nomme Conioc, c’est-a-dire, la premi¢re personne.
sseconde, Ché-Conioc, c'est-a-dire, grand livre. La troisieme, San-
«guya-Conioc, c’est-a-dire, voir et aimer dans la gloire. Je leur
«démontrai qu’il y avait entre nous moins de dissentiments qu’ils
«ne se I'imaginaient. «<Nous reconnaissons, comme vous, leur dis-
<je, la trinité en un seul Dieu».

2) Extrait de la lettre de Desideri au P. Grassi, envoyée de Lassa
(sic), le 10 avril 1716, Lettres édifiantes et curieuses, Rec. XV, a Paris,
chez Nicolas Le Clerc, 1722, p. 195:

«lls appellent Dieu Konciok, et ils semblent avoir quelque idée
«de I'adorable Trinité 28), car tantost ils le nomment Konciok-cik,
«Dieu un; et tantost Konciok-sum, Dieu trin».

3) Extrait de 'Exposé de Desideri, Filippi, p. 303:

«Shortly after arriving in the capital of Third Thibet, I wrote
«to Father Ildebrando Grassi. The letter was ... published in the
«fifteenth volume of a work called, Lettres édifiantes et curieuses . . .
«what I want to impress is that I made two capital errors in that
«letter and stated the exact opposite of what I now write in these
«pages ... I also stated that they had some Knowledge of God and

208) «Le P. Matteo Ricci — est tombé dans la méme erreur: Cf. Commentari
«della Cina, op.cit., p. 93: « ... e quel che & piu, che pare hebbe anco notitia delle
«cose della Christianitd assai chiaramente, perché parla di un modo di Trinita di
stre Del che vengono ad essere un solo».



60 ROBERT FAZY

«of the Holy Trinity, because they somelimes used the words, Kon-
«ccidd-cik, one God, or Kon-cciéd-sum, three Gods. This was a
«gross mistaKe®®)».

Appendice II:

1) Extrait de I'ouvrage du P. Athanase Kirchere, La Chine Illustrée,
Amsterdam, chez Jean Jansson, 1670, p. 95:

«Le royaume de Barantola, qu’'on appelle encore de Lassa . ..
«est gouverné par un Roy particulier, et est tout rempli d’erreurs
«de l'aveugle gentilité, adorant plusieurs Idoles des faux Dieux,
«parmi lesquelles celle qu'on appelle Ménipe®'®) tient le premier
«rang. Flle a neuf téstes qui s’enléevent monstrueusement en forme
«de pyramide?®!!). .. .»Ce pauvre peuple ignorant et fou, au re-
«gard de leurs Dieux, s’en va révérer cette idole avec des s’ima-
«grées, et des gesticulations extraordinaires, répétant plusieurs fois
«ces paroles (gManipe mi hum, O Manipe mi hum; c’est-a-dire:
«Manipe sauve-nous».

2) Extrait de I'Exposé de Desideri, Filippi, p. 296.

Apres avoir rectifié les erreurs des peres Kircher et d’Andrade,
Desideri écrit:

1%) Desideri ne vise icl que la triade bouddhique proprement dite: Buddha,
Dharma, Sangha. Il ne touche pas a la théorie mystique des frois corps des Buddha:
Dharma-kdya, Sambhoga-kéya, Nirména-kaya, exposée dans le vol. 16 du MDO
du Kanjur: Kdya-Traya-Feer, p. 274. Cf. aussi, Waddell, Buddhism, p.127 et 347:
Sdhlagintweit, Bouddhisme au Tibet, p. 134; RF. Johnston, Buddhist China, London,
John Murray, 1913, p. 77, note 2 et les citations; Arthur Lloyd, The Creed of halt
Japan, London, Smith, Elder and Co., 1911, p. 103. La discussion d’une analogie
possible entre Trinité et Trikdya est ainsi superflue.

219) Une faute d’impression pour Manipe.

211) Une confusion avec les images d’Avalokitegvara, généralement du reste
représenté avec onze tétes — cf. Griinwedel, Mythologie, figure 51, p. 67; J. Hadkin,
L’Art Tibétain, Collection de M. J. Bacot, Paris, Paul Geuthner, 1911, p. 8 et 9.



LE P, IPPOLITO DESIDERI & LHASA, 1716—1721 61

«To understand the meaning of these words, whidh have no syn-
«tactic construction, I must refer you to what I have already said
¢about a Thibettan idol called Cen-ree-zij, represented as a youth
«holding a jewel in his right hand and seated on a flower called
«Péma in Thibettan®?). These words are, therefore, only an invo-
«cation to Cen-ree-zij . .. It runs thus: O thou on the flower Péma>.

3) Extrait des Voyages, etc. du P. d’Andrada, p. 69:

«Ceux d’Utsang—Tibet proprement dit—croient qu’on peut effacer
«chaque péché en prononcant ces mots: om mani patmeouri®'®)
«apres 'avoir commis. Voici la traduction qu’'un lama me donna
«de cette phrase: quoique j’aie beaucoup pedhé j’irai au ciel 3'4)».

212) Cf. Grinwedel, Mythologie, fig. 103, p. 128.

21%) La premiére mention de l'invocation tibétaine Om mani padme hiim — O
joyau sur le lotus — est faite par Rubrudk, qui la traduit par «God thou knowest»
et la rend phonétiquement par «On mani baccams»: Cf. W. W. Rodkhill, **The Jour-
ney of William of Rubruck, London, Hakluyt Sty., 1900, p. 146. Cf. aussi W. W. Rodk-
hill, *The Land of the Lamas, London, Longmann, Green and Co., 1891, Supple-
mentary notes II, p. 326 ss. L’ésotérisme d’école a trouvé d’autres interprétations
mystiques. La question est clairement exposée dans Marco Pallis, Peaks and Lamas,
p. 184 ss.

214) Le lama voulait évidemment dire qu’en invoquant Avalokitecvara on
s’assurait son aide sur la voie du salut.






	Le P. Ippolito Desideri à Lhasa, 1716-1721 et son exposé de la religion tibétaine

