Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 5 (1943)

Artikel: Le Dhammapada : recueil de sentences bouddhiques : Extraits de
versions chinoises

Autor: Chédel, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

35

Le Dhammapada,
recueil de sentences bouddhiques

Extraits de versions chinoises, traduits par André Chedel

Le Dhammapada est le plus connu des textes de la tres riche
littérature gnomique de I'Inde. Il appartient a la section des ,petits
textes” du canon pali. C’est un recueil de sentences versifiées, attri-
buées au Bouddha. Fausboll a, des 1855, donné une édition du texte
pali accompagnée d’une version latine. De nombreux fragments de
la rédaction sanscrite, due a Dharmatrata, furent découverts en Asie
Centrale par la mission Pelliot. Le Dhammapada (en sanscrit Dharma-
pada-siitra®) péli, qui comprend 26 chapitres, a été traduit dans les
principales langues des pays bouddhiques: tibétain, chinois, coreen.

Dans la littérature mahayéniste chinoise, le Dhammapada est re-
presenté par 4 ouvrages: 1° le Fa Kiu King; 2° le Fa Kiu pi yu king; 3° le
Tdhou yao King ; 4° le Fa tsi yao song King. Le premier ouvrage (Nanjio?),
Catalogue, 1365, Tokyo XXIV, 6) a été traduit en 224 par Wei-K'i-nan.
”Celui-ci (Nanjio, App. II, 19) était un ancien adorateur du feu, con-
verti au bouddhisme. En compagnie de Tdiou Liu-yen, il vint en 224
apporter en Chine un texte indien du T an po King (Dharma-pada-
sitra). On lui demanda de le traduire, mais a cette époque ni Wei-
k’i-nan ni T'chou Liu-yen n’étaient familiers avec la langue de I'Inde
(Fan®), néanmoins, ils traduisirent le texte en deux sections. Leur
traduction est assez difficile dans sa forme a cause de la simplicité
des mots, quoi qu’ils aient eu I'intention de présenter le sens du texte”
(Kao seng Tdiouan, chap. 1., cité par Nanjio, s. u. 1365).

) On sait que les mots péili-sanscrit ,dhamma-dharma” signifient la Loi.

2) Nanjio, savant bouddhologue japonais, professeur a I'Université impériale
de Tokyo.

%) Fan: terme dhinois désignant Brahma, brahmanisme et, par extension, le pays
ou est pratiqué le brahmanisme, 'Inde; la ,langue de I'Inde” est le sanscrit.



56 ANDRE CHEDEL )

Le second ouvrage, le Fz Kiu pi yu King fut traduit entre 290 et
3060; le traducteur s’est basé sur le texte précédent. Le Tchou yao King,
traduit vers 398-399, est plus long que les autres textes parce qu'il
contient, en plus des sentences, une narration de la vie du Bouddha
et son commentaire. Enfin, le Fa tsi yao song King date de la fin du
Xme gjecle; il emprunta aux versions précédentes.

La version tibétaine est contenue dans les écrits canoniques qui

forment la grande collection du Kandjour (section Mdo. 28) et du
Tandjour (Mdo. 71).

Notre traduction, faite d’apres le Fa Kiu King et le Tdhou yao King,
s’efforce de rendre de son mieux le sens exact du vers chinois dont
a concision rend parfois la tache du traducteur malaisée. Il y a de
notables différences entre les textes palisTet les versions dhinoises.
Ne dherchant pas a faire ceuvre de critique, nous ne les avons pas
relevées, nous bornant a faire connaitre quelques extraits d’un texte

qui joua, et joue sans doute encore, un role important ‘dans I'édifi-
cation des bouddhistes mahéayanistes.

*

«La regle est la voie de 'ambroisie; le relachement est le sentier

de la mort; sans convoitise, on ne meurt pas; quitter la voie, c’est
causer sa propre perte.»

«Le sage garde la voie en vainqueur; jamais il ne se relache; étre

sans convoitise produit la joie, et par suite on obtient le plaisir de
la voie.»

«Il faut toujours étre préoccupé uniquement de la voie, garder

la pratique correcte de toute sa volonté. Les fermes arrivent a étre
sauvés des naissances; leur fortune est insurpassée.»

«Quand la frivolité se réprime elle-méme, on peut la dhasser et
on devient sage. Une fois monté dans le palais de la sagesse, on a
pass¢ les périls et on est en paix. Le sage regarde les ignorants



LE DHAMMAPADA, RECUEIL DE SENTENCES BOUDDHIQUES 57

comme de la montagne on regarde la terre. Ainsi, débarrassé de la
négligence, le sage pratique la clarté de I'esprit.»

«Par l'activité, par ’absence de relachement, en se modérant, en
controlant son esprit, on peut se faire de la sagesse une lampe, et
les ténebres se détruisent d’elles-mémes.»

«La pensee correcte, toujours debout, détruisant facilement le mal,
maitre de soi, vivant longtemps dans la Loi, sans transgression, la
bonne réputation grandit.»

«L’esprit concentré, sans relachement, pratiquant en esprit les regles
du Bouddha (var. du Bienfaisant ou du meou-ni) n’a plus de chagrins
ni de souffrances; 'esprit qui était déréglé trouve la paix.»

«Qu’on ne s’attache pas aux lois d’ordre inférieur; qu’on ne fasse
pas compagnie avec le relachement, qu'on ne plante pas les racines
des fausses vues; qu'on n’accroisse pas le mal dans le monde.»

«Si la vision exacte augmente la voie supérieure, si I'intelligence
mondaine est bien reconnue, on a beau parcourir cent mille fois le
cercle des renaissances, jamais on ne tombe dans une mauvaise voie
(var. I'enfer).»

«[’homme qui pratique le relachement est fréquenté par les sots.
Celui qui est ferme, n’a pas de frivolité, est comme le banquier qui
garde son trésor.» |

«<L’homme sot a lesprit difficile a éclairer; la convoitise 'em-
brouille et il aime la dispute. L’intelligence supérieure tend toujours
a Pattention; elle la conserve comme son supréme trésor.»

«Pas de convoitise, pas de dispute; ne recherchez ni désir ni plaisir,
I'esprit qui se souvient ne se relache pas; il peut obtenir la grande
paix.»

«Celui qui, en raison du temps, ne se laisse point aller, peut

A, . t 4 . .
maitriser les courants et en obtenir I'épuisement; si on se laisse aller,
Mara obtient 'avantage sur vous, comme le lion qui prend la biche.»



58 ANDRE CHEDEL

«Le frivole a quatre choses quand il aime criminellement la femme
de son prochain: le dommage, les périls, troisitmement le déshonneur,
quatricmement la fornication.»

«Du dommage: chute dans une mauvaise situation; dans la crainte
réciproque du chatiment, il y a peu de joie; la loi du roi inflige une
lourde punition. Maitrisez votre pensée, qu’elle s’écarte de la femme
d’autrui.»

«La nature originelle n’est pas spontanée; la connaissance naturelle
n’agit pas librement; ne considérez pas les voies obliques ; le sot met
la force de sa pensée au désir.»

«Le sage est comme une lampe qui éclaire; c’est en lui que I'igno-
rant trouve son flambeau; c’est lui qui guide et conduit les hommes
sur la terre, il est comme un voyant conduisant des aveugles.»

¢Ainsi, abandonnant la Loi, et suivant I'impiété, I'ignorant per-
siste jusqu'a la mort, il a aussi la souffrance de la séparation.»

«Faites ce qui convient; ne vous plaisez pas a ce qui n’est pas
bien. Sur la mauvaise voie, on accroit les pédés, et les courants
s’accroissent; quand les courants se sont multipliés, on est loin de
la fin des courants.»

«Pour étre appelé porteur de la Loi, il n’est pas nécessaire de
réciter beaucoup; si on a peu entendu et qu'on pratique la Loi tout
entiere, on est alors ce qui s’appelle le porteur de la Loi; on se
conduit selon la Loi.»

«Celui qui énonce de la Loi ne fiit-ce qu’'un minimum, mais qui
’écoute de toute son ame, celui-la s’appelle un homme qui garde
la Loi; il a rejete au loin debaudhe, colére et sottise. Tous les liens
sont a jamais supprimés par lui, c’est pour cette raison qu’on lui
donne le nom de ¢ramana.»

«Qui ne se reliche pas gagne la considération; le relachement est
vivement discrédité; en ne se relachant pas, I'homme du Magadha
(le Bouddha), pur de causalité, est allé naitre au ciel.»



LE DHAMMAPADA, RECUEIL DE SENTENCES BOUDDHIQUES 59

«Si un homme est exempt de frivolité, c’est lui que les sages
exaltent; ce qu’il fait s’accroit et grandit a la perfection; il peut faire
naitre les bonnes lois.»

«Sans désirs, on atteint la renommée et la gloire. Qui le sait dis-
cerne la raison d’étre. S’il n'y a pas de relaichement, la raison d’étre
abonde et prospere, et qui la connait I'accueille avec empressement.»

«La raison d’étre que le présent manifeste, et celle qui tend au
monde futur, le vrai sage peut les énoncer tout au long; c’est pour-
quoi on l'appelle le vainqueur éclairé.»

«Si on pratique le relachement, les lois du présent ne peuvent
porter des fruits; de '’homme au caractére apaisé et immuable, on dit
qu’il est un sage.»

«Le bhikshu (saint) qui chérit sa regle et que le relachement cha-
grine, échappe peu a peu aux douleurs de la mer profonde, comme
I'éléphant qui se tire de la vase.»

«Le bhikshu qui aime l'attention et que le relachement dhagrine,
secoue la poussiere des pédhés, comme |’ouragan fait tomber les feuilles.»

«Qui trouve son bonheur et sa joie supréme a garder les défenses,
et qui craint en son cceur de les transgresser, est capable de se sé-
parer des courants des trois domaines (dhdtu), et il est tout pres du
Nirvana *).»

«Quand la colere s’allume, c’est I'eau froide qui bout, le mal vous
entraine au meurtre, et on recoit des punitions illimitées.»

) Rappelons briévement I'évolution de la notion du Nirvana. Primitivement
congu comme la supression de la douleur par abolition de l'ignorance, c’est le
jivan mukta ,délivré vivant” du Brahmanisme.

Plus tard, apparait le Paranirvina ou la cessation définitive de la vie. Clest
I'équivalent du passage du temps a 1’éternité.

Chez les Madhyamikas (partisans du moyen terme) le nirvéna se définira
non plus & la douleur ou a l'ignorance, mais & I’étre et au non-étre. Chez les
Vijnénavddins on le congoit comme conscience ou non-conscience. Enfin par la
doctrine mahdyéniste de la Sukhéavati, le nirvdna est représenté comme un paradis
transcendant & la vie terrestre.



60 ANDRE CHEDEL

«Jour et nuit, il faut s’appliquer avec énergie, observer fidélement
les interdictions, faire ce qu’'un bon ami vous recommande, et ce
qu’'un mauvais ami ne vous rappelle pas.»

«Pas de mémoire, relichement, inobservance de ce qui se doit,
somnolence, sommeil sans desirer I'éveil, c’est ce qu’'on appelle:
penétrer dans les profondeurs de 'abime.»

«Il faut chercher a chasser les erreurs antérieures, faire que la mé-
moire n’ait pas de défaillance.»

«Si le relichement ne vient pas a se manifester, si on maitrise
soi-méme les troubles des passions, si on pratique fermement I'étude
des bonnes lois, on est certain d’accéder au Nirvdna.»

«Si on se sépare de l'inapplication, si on fait que la mémoire ne
faiblisse pas, si on maitrise bien la mémoire, les souillures disparaissent
définitivement.»

«Eitre au milieu des troubles en gardant la rectitude personnelle,
c’est etre seul éveillé; on a une force qui surpasse celle du lion; on
rejette le mal et on obtient la grande sagesse.»

«Ne laissez pas naitre 'indolence selon le temps; aimez a pra-
tiquer la bonne Loi: on repose bien dans le monde actuel et dans
le monde futur.»

«Si le relichement ne vient pas a se manifester, si on pratique
convenablement la bonne Loi, dans le monde actuel et dans le monde
futur, on obtient la béatitude de la Loi.»

«Réflechissez! Pas de relachement!»

<FEtudiez les traces du Bouddha! Puis, il n’y a plus de soucis.
Souvenez-vous et apaisez vous-mémes votre esprit!>»

«Bhikshus! aimez la circonspection! Ne détruisez pas les interdic-
tions! Gardez votre pensée bien surveillée dans le monde actuel et
dans le monde futur!»



LE DHAMMAPADA, RECUEIL DE SENTENCES BOUDDHIQUES 61

«Si on peut étre sans relachement c'est pratiquer les interdictions,
0 bhikshus! Quand on a la pensée juste et pure, on peut perpétuelle-
ment defendre son cceur.»

«Cherchez le bien! Sortez a sa recherche! Suivez docilement la
loi du Bouddha! Alors vous en finirez avec la série des morts; c’est
I'éléphant qui sort d’'une maison de pleurs!»

«Si, dans cette loi exacte, la pensée méme du relachement est
devenue inconcevable, on se sépare alors de la naissance, la vieillesse,
la maladie et la mort; édhappant aux souffrances, on arrive a l'autre

bord.»






	Le Dhammapada : recueil de sentences bouddhiques : Extraits de versions chinoises

