
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 5 (1943)

Artikel: Le Dhammapada : recueil de sentences bouddhiques : Extraits de
versions chinoises

Autor: Chédel, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


55

Le Dhammapada,
recueil de sentences bouddhiques

Extraits de versions chinoises, traduits par André Chédel

Le Dhammapada est le plus connu des textes de la très riche

littérature gnomique de l'Inde. Il appartient à la section des „petits
textes" du canon pâli. C'est un recueil de sentences versifiées,
attribuées au Bouddha. Fausböll a, dès 1855, donné une édition du texte
pâli accompagnée d'une version latine. De nombreux fragments de

la rédaction sanscrite, due à Dharmarrâta, furent découverts en Asie
Centrale par la mission Pelliot. Le Dhammapada (en sanscrit Dharma-
pada-sûtra1) pâli, qui comprend 26 chapitres, a été traduit dans les

principales langues des pays bouddhiques: tibétain, chinois, coréen.

Dans la littérature mahâyâniste chinoise, le Dhammapada est

représenté par 4 ouvrages : 1° le Fa kiu king; 2° le Fa kiupiyu king; 3° le

Tdiou yao king; 4° le Fa tsi yao song king. Le premier ouvrage (Nanjio2),

Catalogue, 1365, Tokyo XXIV, 6) a été traduit en 224 par Wei-Ki-nan.
"Celui-ci (Nanjio, App. II, 19) était un ancien adorateur du feu, converti

au bouddhisme. En compagnie de Tdiou Liu-yen, il vint en 224

apporter en Chine un texte indien du T'an po king (Dharma-pada-
sûtra). On lui demanda de le traduire, mais à cette époque ni Wei-
k'i-nan ni Tchou Liu-yen n'étaient familiers avec la langue de l'Inde
{Fan9), néanmoins, ils traduisirent le texte en deux sections. Leur
traduction est assez difficile dans sa forme à cause de la simplicité
des mots, quoi qu'ils aient eu l'intention de présenter le sens du texte"
(Kao seng Tdiouan, chap. 1., cité par Nanjio, s. u. 1365).

') On sait que les mots pâli-sanscrit „dhamma-dharma" signifient la Loi.
2) Nanjio, savant bouddhologue japonais, professeur à l'Université impériale

de Tokyo.
3) Fan : terme chinois désignant Brahma, brahmanisme et, par extension, le pays

où est pratiqué le brahmanisme, l'Inde ; la „langue de l'Inde" est le sanscrit.



56 ANDRE CHÉDEL

Le second ouvrage, le Fa kiu pi yu king fut traduit entre 290 et
306; le traducteur s'est basé sur le texte précédent. Le Tdiou yao king,
traduit vers 398-399, est plus long que les autres textes parce qu'il
contient, en plus des sentences, une narration de la vie du Bouddha

et son commentaire. Enfin, le Fa tsi yao song king date de la fin du
Xime siècle; il emprunta aux versions précédentes.

La version tibétaine est contenue dans les écrits canoniques qui
forment la grande collection du Kandjour (section Mdo. 28) et du

Tandjour (Mdo. 71).

Notre traduction, faite d'après le Fa kiu king et le Tdiou yao king,
s'efforce de rendre de son mieux le sens exact du vers chinois dont
a concision rend parfois la tâche du traducteur malaisée. Il y a de

notables différences entre les textes palisi et les versions chinoises.

Ne cherchant pas à faire œuvre de critique, nous ne les avons pas
relevées, nous bornant à faire connaître quelques extraits d'un texte

qui joua, et joue sans doute encore, un rôle important dans l'édification

des bouddhistes mahâyânistes.

«La règle est la voie de l'ambroisie ; le relâchement est le sentier
de la mort; sans convoitise, on ne meurt pas; quitter la voie, c'est

causer sa propre perte.»

«Le sage garde la voie en vainqueur; jamais il ne se relâche; être

sans convoitise produit la joie, et par suite on obtient le plaisir de

la voie.»

«Il faut toujours être préoccupé uniquement de la voie, garder
la pratique correcte de toute sa volonté. Les fermes arrivent à être

sauvés des naissances; leur fortune est insurpassée.»

«Quand la frivolité se réprime elle-même, on peut la chasser et

on devient sage. Une fois monté dans le palais de la sagesse, on a

passé les périls et on est en paix. Le sage regarde les ignorants



LE DHAMMAPADA, RECUEIL DE SENTENCES BOUDDHIQUES 57

comme de la montagne on regarde la terre. Ainsi, débarrassé de la

négligence, le sage pratique la clarté de l'esprit.»

«Par l'activité, par l'absence de relâchement, en se modérant, en
contrôlant son esprit, on peut se faire de la sagesse une lampe, et
les ténèbres se détruisent d'elles-mêmes.»

«La pensée correcte, toujours debout, détruisant facilement le mal,
maître de soi, vivant longtemps dans la Loi, sans transgression, la
bonne réputation grandit.»

«L'esprit concentré, sans relâchement, pratiquant en esprit les règles
du Bouddha (var. du Bienfaisant ou du meou-ni) n'a plus de chagrins

ni de souffrances; l'esprit qui était déréglé trouve la paix.»

«Qu'on ne s'attache pas aux lois d'ordre inférieur; qu'on ne fasse

pas compagnie avec le relâchement, qu'on ne plante pas les racines
des fausses vues; qu'on n'accroisse pas le mal dans le monde.»

«Si la vision exacte augmente la voie supérieure, si l'intelligence
mondaine est bien reconnue, on a beau parcourir cent mille fois le

cercle des renaissances, jamais on ne tombe dans une mauvaise voie
(var. l'enfer).»

«L'homme qui pratique le relâchement est fréquenté par les sots.

Celui qui est ferme, n'a pas de frivolité, est comme le banquier qui
garde son trésor.»

«L'homme sot a l'esprit difficile à éclairer; la convoitise
l'embrouille et il aime la dispute. L'intelligence supérieure tend toujours
à l'attention; elle la conserve comme son suprême trésor.»

«Pas de convoitise, pas de dispute; ne recherchez ni désir ni plaisir,

l'esprit qui se souvient ne se relâche pas; il peut obtenir la grande

paix.»

«Celui qui, en raison du temps, ne se laisse point aller, peut
maîtriser les courants et en obtenir l'épuisement; si on se laisse aller,
Mâra obtient l'avantage sur vous, comme le lion qui prend la biche.»



58 ANDRÉ CHÉDEL

«Le frìvole a quatre choses quand il aime criminellement la femme

de son prochain : le dommage, les périls, troisièmement le déshonneur,

quatrièmement la fornication.»

«Du dommage: chute dans une mauvaise situation; dans la crainte

réciproque du châtiment, il y a peu de joie ; la loi du roi inflige une
lourde punition. Maîtrisez votre pensée, qu'elle s'écarte de la femme

d'autrui.»

«La nature originelle n'est pas spontanée; la connaissance naturelle

n'agit pas librement; ne considérez pas les voies obliques; le sot met
la force de sa pensée au désir.»

«Le sage est comme une lampe qui éclaire; c'est en lui que l'ignorant

trouve son flambeau ; c'est lui qui guide et conduit les hommes

sur la terre, il est comme un voyant conduisant des aveugles.»

«Ainsi, abandonnant la Loi, et suivant l'impiété, l'ignorant
persiste jusqu'à la mort, il a aussi la souffrance de la séparation.»

«Faites ce qui convient; ne vous plaisez pas à ce qui n'est pas

bien. Sur la mauvaise voie, on accroît les péchés, et les courants
s'accroissent; quand les courants se sont multipliés, on est loin de

la fin des courants.»

«Pour être appelé porteur de la Loi, il n'est pas nécessaire de

réciter beaucoup ; si on a peu entendu et qu'on pratique la Loi tout
entière, on est alors ce qui s'appelle le porteur de la Loi; on se

conduit selon la Loi.»

«Celui qui énonce de la Loi ne fût-ce qu'un minimum, mais qui
l'écoute de toute son âme, celui-là s'appelle un homme qui garde

la Loi; il a rejeté au loin débauche, colère et sottise. Tous les liens

sont à jamais supprimés par lui, c'est pour cette raison qu'on lui
donne le nom de çramana.»

«Qui ne se relâche pas gagne la considération ; le relâchement est

vivement discrédité; en ne se relâchant pas, l'homme du Magadha

(le Bouddha), pur de causalité, est allé naître au ciel.»



LE DHAMMAPADA, RECUEIL DE SENTENCES BOUDDHIQUES 59

«Si un homme est exempt de frivolité, c'est lui que les sages

exaltent; ce qu'il fait s'accroît et grandit à la perfection ; il peut faire
naître les bonnes lois.»

«Sans désirs, on atteint la renommée et la gloire. Qui le sait
discerne la raison d'être. S'il n'y a pas de relâchement, la raison d'être
abonde et prospère, et qui la connaît l'accueille avec empressement.»

«La raison d'être que le présent manifeste, et celle qui tend au
monde futur, le vrai sage peut les énoncer tout au long; c'est pourquoi

on l'appelle le vainqueur éclairé.»

«Si on pratique le relâchement, les lois du présent ne peuvent

porter des fruits; de l'homme au caractère apaisé et immuable, on dit
qu'il est un sage.»

«Le bhikshu (saint) qui chérit sa règle et que le relâchement

chagrine, échappe peu à peu aux douleurs de la mer profonde, comme
l'éléphant qui se tire de la vase.»

«Le bhikshu qui aime l'attention et que le relâchement chagrine,

secoue la poussière des péchés, comme l'ouragan fait tomber les feuilles.»

«Qui trouve son bonheur et sa joie suprême à garder les défenses,

et qui craint en son cœur de les transgresser, est capable de se

séparer des courants des trois domaines (dhâtu), et il est tout près du
Nirvana 4).»

«Quand la colère s'allume, c'est l'eau froide qui bout, le mal vous
entraîne au meurtre, et on reçoit des punitions illimitées.»

4) Rappelons brièvement l'évolution de la notion du Nirvana. Primitivement
conçu comme la supression de la douleur par abolition de l'ignorance, c'est le

jîvan mukta „délivré vivant" du Brahmanisme.
Plus tard, apparaît le Paranirvâna ou la cessation définitive de la vie. C'est

l'équivalent du passage du temps à l'éternité.
Chez les Mâdhyamikas (partisans du moyen terme) le nirvana se définira

non plus à la douleur ou à l'ignorance, mais à l'être et au non-être. Chez les
Vijnânavâdins on le conçoit comme conscience ou non-conscience. Enfin par la
doctrine mahâyâniste de la Sukhâvatî, le nirvana est représenté comme un paradis
transcendant à la vie terrestre.



60 ANDRÉ CHÉDEL

«Jour et nuit, il faut s'appliquer avec énergie, observer fidèlement
les interdictions, faire ce qu'un bon ami vous recommande, et ce

qu'un mauvais ami ne vous rappelle pas.»

«Pas de mémoire, relâchement, inobservance de ce qui se doit,
somnolence, sommeil sans désirer l'éveil, c'est ce qu'on appelle:

pénétrer dans les profondeurs de l'abîme.»

«II faut chercher à chasser les erreurs antérieures, faire que la
mémoire n'ait pas de défaillance.»

«Si le relâchement ne vient pas à se manifester, si on maîtrise

soi-même les troubles des passions, si on pratique fermement l'étude
des bonnes lois, on est certain d'accéder au Nirvana.»

«Si on se sépare de l'inapplication, si on fait que la mémoire ne
faiblisse pas, si on maîtrise bien la mémoire, les souillures disparaissent
définitivement.»

«Etre au milieu des troubles en gardant la rectitude personnelle,
c'est être seul éveillé; on a une force qui surpasse celle du lion; on
rejette le mal et on obtient la grande sagesse.»

«Ne laissez pas naître l'indolence selon le temps; aimez à

pratiquer la bonne Loi: on repose bien dans le monde actuel et dans

le monde futur.»

«Si le relâchement ne vient pas à se manifester, si on pratique
convenablement la bonne Loi, dans le monde actuel et dans le monde

futur, on obtient la béatitude de la Loi.»

«Réfléchissez! Pas de relâchement!»

«Etudiez les traces du Bouddha! Puis, il n'y a plus de soucis.

Souvenez-vous et apaisez vous-mêmes votre esprit!»

«Bhikshus! aimez la circonspection! Ne détruisez pas les interdictions!

Gardez votre pensée bien surveillée dans le monde actuel et

dans le monde futur!»



LE DHAMMAPADA, RECUEIL DE SENTENCES BOUDDHIQUES 61

«Si on peut être sans relâchement c'est pratiquer les interdictions,
ô bhikshus! Quand on a la pensée juste et pure, on peut perpétuellement

défendre son cœur.»

«Cherchez le bien! Sortez à sa recherche! Suivez docilement la

loi du Bouddha! Alors vous en finirez avec la série des morts; c'est

l'éléphant qui sort d'une maison de pleurs!»

«Si, dans cette loi exacte, la pensée même du relâchement est

devenue inconcevable, on se sépare alors de la naissance, la vieillesse,

la maladie et la mort; échappant aux souffrances, on arrive à l'autre
bord.»




	Le Dhammapada : recueil de sentences bouddhiques : Extraits de versions chinoises

