
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 5 (1943)

Artikel: Zur Psychologie östlicher Meditation

Autor: Jung, C.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Psychologie östlicher Meditation
von C. G. Jung

Mein leider so früh verstorbener Freund Heinrich Zimmer hat in
seinem Buche „Kunstform und Yoga"1) die tiefen Zusammenhänge

hervorgehoben, welche zwischen der hieratischen Architektur Indiens
und dem Yoga bestehen. Wer einmal den Borobudur oder die Stupas

von Barhut und Sânchi gesehen hat, der kann sich in der Tat schwer

dem Eindruck entziehen, daß hier eine dem Europäer ungewohnte
Geisteshaltung und Anschauung am Werke ist, wenn er nicht schon

durch tausend andere Eindrücke des indischen Lebens davon belehrt
worden ist. In den ungezählten Facetten des überquellenden Reichtums

indischer Geistigkeit spiegelt sich eine innere Anschauung der
Seele wieder, welche dem griechisch geschulten Verstände des Europäers

zunächst fremdartig und unzugänglich erscheint. Unser Verstand

erschaut die Dinge, unser „Auge trinkt"- um mit Gottfried Keller

zu reden — „was die Wimper hält, von dem goldnen Überfluß der
Welt" und wir schließen aus der Fülle äußerer Eindrücke auf's Innere.

Ja, wir leiten sogar dessen Inhalte von Äußerm ab nach dem Satze :

„Nichts ist im Verstände, das nicht vorher in den Sinnen war." Dieser
Satz scheint in Indien keine Geltung zu haben. Indisches Denken
und Gestalten erscheint bloß in der Sinnenwelt, läßt sich aber nicht

aus dieser ableiten. Trotz aller oftmals aufdringlichen Sinnlichkeit des

Ausdruckes ist es doch in seinem eigentlichsten Wesen unsinnlich, um
nicht zu sagen, übersinnlich. Es ist nicht die Welt der Sinne, der

Körper, Farben und Töne, nicht menschliche Leidenschaft, welche

durch die Gestaltungskraft der indischen Seele in verklärter Gestalt
oder in realistischem Pathos wiedergeboren werden, sondern es ist

') Kunstform und Yoga im indischen Kultbild, Berlin 1926.



34 C. G. JUNG

eine Unter- oder Überwelt metaphysischer Natur, aus welcher fremde
Gestalt in irdisch bekanntes Weltbild durchbricht. Wenn man die

ungeheuer eindrucksvollen Götterdarstellungen der südindischen Katha-
kalitänzer aufmerksam beobachtet, so wird man nicht eine natürliche

Geste sehen: Alles ist bizarr unter- und übermenschlich: sie gehen

nicht wie Menschen, sondern gleiten, sie denken nicht mit dem Kopf,
sondern mit den Händen. Selbst das menschliche Antlitz verschwindet

hinter blauemaillierter kunstvoller Maske. Unsere bekannte Welt bietet

nichts, das sich auch nur im Entferntesten mit dieser grotesken
Großartigkeit vergleichen ließe. Man wird durch solchen Anblick in einen

Traum versetzt, als dem einzigen Orte, an dem einem etwa schon

Ahnliches begegnet ist. Es sind aber keine nächtlichen Spukgestalten,

die uns im Kathakali oder in den Tempelbildern entgegentreten,
sondern gespannt dynamische, bis in feinste Einzelheiten gesetzmäßig

gebildete oder organisch gewachsene Figuren. Es sind keine Schemen

und Abbilder einstmaliger Wirklichkeiten, sondern vielmehr Wirklichkeiten,

die noch nicht waren, potentielle Realitäten, die jeden Moment
über die Schwelle des Seins treten können.

Wer sich solchen Eindrücken ungeteilten Herzens hingibt, wird
bald merken, daß diese Gestalten dem Inder nicht als traumhaft,
sondern als wirklich vorkommen, wie sie auch in uns selber mit
beinahe erschreckender Lebendigkeit an Etwas rühren, wofür wir
allerdings keine Sprache haben. Und zugleich merkt man, je tiefer man

ergriffen ist, daß unsere Sinnenwelt zum Traum wird, und daß man

in einer Götterwelt von unmittelbarster Wirklichkeit erwacht.
Was der Europäer zunächst in Indien sieht, ist äußerlich

angeschaute Körperhaftigkeit. Das ist aber nicht Indien, wie es der Inder
sieht, das ist nicht seine Wirklichkeit. Wirklichkeit ist, wie das deutsche

Wort besagt, das was wirkt. Der Inbegriff des Wirkenden ist für

uns mit der Erscheinung der Welt verknüpft, für den Inder dagegen

mit der Seele. Welt ist ihm Schein, und seine Realität nähert sich

dem, was wir etwa Traum nennen würden.



ZUR PSYCHOLOGIE ÖSTLICHER MEDITATION 35

Dieser seltsame Gegensatz zum Westen drückt sich zu allermeist

in der religiösen Übung aus. Wir reden von religiöser Erbauung und
Erhebung, Gott ist uns der Herr des Weltalls, wir haben eine
Religion der Nächstenliebe, in unsern in die Höhe strebenden Kirchen

gibt es einen Hochaltar; Indien dagegen spricht von Dhyâna,
Meditation und Versenkung, die Gottheit ist im Innern aller Dinge und
vor Allem im Menschen, man wendet sich vom Äußern ab zum

Innern, in den alten indischen Tempeln ist der Altar 2—3 m tief in die
Erde versenkt, und was wir auf das Schamhafteste verhüllen, ist dem

Inder heiligstes Symbol. Wir glauben an das Tun, der Inder an das

unbewegte Sein. Unsere religiöse Übung besteht in Anbetung,
Verehrung und Lobpreisung, die wesentlichste Übung des Inders dagegen

ist der Yoga, die Versenkung in einen, wie wir sagen würden,
bewußtlosen Zustand, den er aber als höchstes Bewußtsein preist. Der
Yoga ist einerseits der sprechendste Ausdruck des indischen Geistes,
andererseits das stets gebrauchte Instrument zur Erzeugung eben dieser

eigenartigen Geisteshaltung.

Was ist nun der Yoga Das Wort „yoga" bedeutet wörtlich A n-
jochung, nämlich Disziplinierung der seelischen Triebkräfte, im Sanskrit

als kleças bezeichnet. Die Anjochung bezweckt die Beherrschung

jener Kräfte, die den Menschen an die Welt verhaften. In der Sprache

Augustine entsprechen die kleças der superbia und concupiscentia.
Es gibt vielerlei verschiedene Formen des Yoga, die aber alle dasselbe

Ziel verfolgen. Ich will sie nicht alle aufführen, sondern nur erwähnen,
daß es neben rein psychischen Übungen auch den sog. Hathayoga
gibt, der in einer Art Gymnastik besteht, hauptsächlich in
Atemübungen und besondern Körperhaltungen. Ich habe mir nun
vorgenommen, in diesem Vortrag einen Yogatext zu schildern, der
einen tiefen Einblick in die psychischen Vorgänge des Yoga vermittelt.
Es ist dies ein wenig bekannter buddhistischer Text in chinesischer

Sprache, welcher aber eine Übersetzung aus dem ursprünglichen Sanskrit

ist. Er stammt aus dem Jahre 424 n. Chr. Sein Name ist Ami-



36 C G. JUNG

tâyur-dhyâna-sûtra, zu deutsch: Traktat der Amitâbha-Meditation.2)
Das besonders in Japan hochgeschätzte Surra gehört in das Gebiet
des sog. theüstischen Buddhismus, in welchem sich die Lehre vom
Adibuddha, oder Mahâbuddha, dem Urbuddha, findet, aus
welchem die 5 Dhyânibuddhas oder -Bodhisattvas hervorgehen. Einer
der Fünf ist Amitâbha, der „Buddha der untergehenden Sonne
des unermeßlichen Lichtes", der Herr von Sukhâvatî, dem Lande der

Glückseligkeit. Er ist der Protector unserer gegenwärtigen Weltperiode,
wie Çâkyamuni, nämlich der historische Buddha, der Lehrer derselben

ist. Im Kulte des Amitâbha findet bemerkenswerterweise eine Art
Eucharistiefeier mit consecriertem Brot statt. Er wird dargestellt, wie

er in der Hand das Gefäß der lebenspendenden Unsterblichkeitsspeise

oder des heiligen Wassers hält.

Der Text beginnt mit einer Rahmenerzählung, deren Inhalt uns
hier nicht weiter interessiert. Ein Kronprinz trachtet seinen Eltern
nach dem Leben und die Königin in ihrer Not ruft Buddha's Hilfe

an, der ihr seine beiden Schüler, den Maudgalyâyana und den Ananda,
schicken möge. Buddha erfüllt ihren Wunsch, und sofort erscheinen

ihr die Beiden. Ebenso erscheint Çâkyamuni, der Buddha selber, vor
ihren Augen. Er zeigt ihr in der Vision alle 10 Welten, um sie wählen

zu lassen, in welcher sie wiedergeboren werden will. Sie wählt das

westliche Reich des Amitâbha. Er lehrt sie nun den Yoga, der sie

zur Wiedergeburt im Amitâbhareiche befähigen soll. Nach verschiedenen

moralischen Vorschriften teilt er ihr folgendes mit:

„Du und alle andern Wesen (nämlich, die mit derselben Ansicht) sollten

es zu ihrem einzigen Ziel machen, eine Wahrnehmung des westlichen

Reiches zu erzeugen durch den konzentrierten Gedanken. Du fragst wohl,
wie diese Wahrnehmung geschaffen werden kann. Ich will es Dir jetzt
erklären. Alle Wesen, insofern sie nicht von Geburt an blind sind, haben

einen Gesichtssinn und alle sehen die untergehende Sonne. Du solltest

l) Sacred Books of the East, Vol. XLIX, Part II, p. 161 ff. (translated by
J. Takakusu).



ZUR PSYCHOLOGIE ÖSTLICHER MEDITATION 37

Dich in der richtigen Haltung hinsetzen, den Blick nach Westen gerichtet,
und dann bereite Deine Gedanken vor für eine konzentrierte Meditation
über die Sonne. Veranlasse Dein Bewusstsein zu einer festen Fixation an
die Sonne, sodass Du eine ungestörte Wahrnehmung derselben hast durch

die ausschliessliche Konzentration darauf. Schaue auf sie hin, wenn sie im

Begriffe ist unterzugehen, und wenn sie aussieht wie eine aufgehängte
Trommel. Nachdem Du so die Sonne gesehen hast, behalte dieses Bild
klar und fixiert, gleichgültig, ob Deine Augen offen sind oder geschlossen.

Dies ist die Wahrnehmung der Sonne und das ist die erste
Meditation." Wie wir bereits gesehen haben, ist die untergehende Sonne

eine Allegorie des Unsterblichkeit spendenden Amitâbha. Der Text
fährt fort:

„Dann sollst Du die Wahrnehmung des Wassers erschaffen.

Blicke auf das klare und reine Wasser und lass dieses Bild klar und
unverändert vor Dir verharren. Erlaube Deinen Gedanken nie, sich zu

zerstreuen und verloren zu gehen." Wie schon erwähnt ist Amitâbha auch

der Spender des Wassers der Unsterblichkeit. „Nachdem Du so das

Wasser gesehen hast, solltest Du die Wahrnehmung des Eises erschaffen.

So wie Du es leuchtend und durchsichtig schaust, solltest Du auch die

Erscheinung des lapis lazuli imaginieren. Nachdem Du das getan
hast, wirst Du den Boden sehen, wie wenn er aus lapis lazuli bestünde,

durchsichtig und leuchtend, beides innen und aussen. Unter diesem Boden

von lapis lazuli wirst Du die goldene Fahne sehen mit den 7 Juwelen,
Diamanten und andern (Edelsteinen), welche den Boden tragen. Diese
Fahne erstreckt sich nach den 8 Richtungen des
Kompasses und auf diese Weise sind die 8 Ecken der Grundlage vollkommen

ausgefüllt. Jede Seite der 8 Richtungen besteht aus 100 Juwelen und jedes

Juwel hat 1000 Strahlen und jeder Strahl hat 84 000 Farben, welche,

reflektiert auf dem Boden von lapis lazuli, den Anschein haben von 1000

Millionen Sonnen, und es ist schwierig, diese getrennt von einander zu

sehen. Über die Oberfläche dieses Bodens von lapis lazuli strecken sich

goldene Taue, die kreuzweise verbunden sind, und die Abteilungen sind



38 C. G. JUNG

gemacht von Schnüren mit jeweils 7 Juwelen, und jeder Teil ist klar und

deutlich.

Wenn diese Wahrnehmung geformt worden ist, so solltest Du
meditieren über ihre Bestandteile, einen nach dem andern. Und mache die

Bilder so klar wie möglich, sodass sie niemals sich auflösen und verloren

gehen, gleichgültig ob Deine Augen geschlossen oder offen sind. Mit
Ausnahme der Zeit Deines Schlafes solltest Du dieses Bild immer vor
Deinem inneren Auge tragen. Einer, der den Zustand dieser Wahrnehmung

erreicht hat, von dem wird gesagt, er habe undeutlich das Land des

höchsten Glückes gesehen (Sukhâvatî). Einer, der aber den Zustand von
Samâdhi erreicht hat, ist imstande, das Land klar und deutlich zu sehen.

Dieser Zustand kann nicht ganz erklärt werden. Dies ist die Wahrnehmung

des Landes und dies ist die dritte Meditation." Samâdhi ist

„Eingezogenheit", d. h. ein Zustand, in welchem aller Weltzusammenhang

ins Innere absorbiert ist. Samâdhi ist das Achte des

achtfachen Pfades.
Darauf folgt die Meditation über die Juwelen-Bäume des Ami-

tâbha-Landes und dann die Meditation über das Wasser.
„Dieses Wasser findet sich in 8 Seen. Das Wasser in jedem See

besteht aus 7 Juwelen, welche weich und nachgiebig sind. Die Quelle
kommt vom König der Juwelen, (Cintâmani „Wunsch-Perle") In der

Mitte jedes Sees sind 60 Millionen Lotusblüten, jede aus 7 Juwelen bestehend.

Alle Blüten sind vollkommen rund und genau gleich gross. Das

zwischen den Blüten fliessende Wasser erzeugt melodische und angenehme

Töne, welche alle vollkommenen Tugenden ausdrücken, wie Leiden,

Nichtexistenz, Vergänglichkeit und Nichtselbst. Sie drücken auch das Lob

der Zeichen der Vollkommenheit aus und der minderen Zeichen von
Ausgezeichnetheit aller Buddhas. Dem König der Juwelen (Cintâmani) ent-

fHessen die goldfarbenen Strahlen von ausserster Schönheit. Ihr Leuchten

verwandelt sich in Vögel, welche die Farben von 100 Juwelen haben. Sie

singen harmonische Töne, süss und entzückend, die Erinnerung an Buddha

lobend, ebenso die Erinnerung an das Gesetz und die Erinnerung der



ZUR PSYCHOLOGIE ÖSTLICHER MEDITATION 39

Kirche. Das ist die Wahrnehmung des Wassers der 8 guten Eigenschaften
und das ist die 5. Meditation."

Über die Meditation des Amitâbha selber belehrt Buddha die

Königin folgendermaßen: „Gestalte die Wahrnehmung einer Lotusblüte

auf dem Boden von 7 Juwelen." Die Blüte besitzt 84000 Blütenblätter,

jedes Blatt 84000 Adern und jede Ader 84000 Strahlen, „von
denen jeder einzelne klar gesehen werden kann".

„Darauf solltest Du Buddha selbst wahrnehmen. Du fragst
wie? Jeder Buddha Tathâgata (der Vollendete) ist einer, dessen Hauchkörper

das Prinzip der Natur ist (Dharmadhâtu-kâya, dhâtu Element),
sodass er in das Bewusstsein aller Wesen eingehen kann. Deshalb, wenn
Du Buddha wahrgenommen hast, dann besitzt in der Tat Dein Bewusstsein

jene 32 Zeichen der Vollkommenheit und die 80 kleineren Zeichen

der Ausgezeichnetheit, welche Du am Buddha wahrnimmst. Schliesslich

ist es Dein Bewusstsein, das Buddha wird, oder besser, es ist Dein
Bewusstsein, das in der Tat Buddha ist. Der Ozean des wahren

und universellen Wissens aller Buddhas hat seine Quelle in unserem eigenen

Bewusstsein und Gedanken. Deshalb solltest Du Deinen Gedanken

mit einer ungeteilten Aufmerksamkeit auf eine sorgfältige Meditation
über jenen Buddha Tathâgata, den Arhat, den Heiligen und vollkommen

Erleuchteten, richten. Wenn Du die Wahrnehmung dieses Buddha gestaltest,

so solltest Du zuerst das Bild dieses Buddha wahrnehmen, gleichgültig

ob Deine Augen offen oder geschlossen sind. Schaue ihn an, wie

ein Idol in Jâmbûnada-Gold, (Saft des Jambubaumes, Jambunadî Fluss

aus Saft der Jambufrucht, fliesst rings um den Meru herum und kehrt

wieder zum Baum zurück,) das auf der Blüte sitzt.

Wenn Du die sitzende Figur gesehen hast, so wird Dein geistiges
Gesicht klar werden und Du wirst imstande sein, die Schönheit jenes Buddhalandes

klar und deutlich zu sehen. Indem Du diese Dinge siehst, lasse sie

klar und fest Dir erscheinen, so deutlich wie die Fläche Deiner Hände."

„Wenn Du durch dieses Erlebnis hindurch gehst, so wirst Du zugleich

alle Buddhas der 10 Welten sehen. Diejenigen, welche diese Meditation



40 C. G. JUNG

ausgeübt haben, von denen wird gesagt, dass sie die Körper aller Buddhas

betrachtet haben. Da sie über den Körper Buddhas meditiert haben, werden

sie auch den Geist Buddhas wahrnehmen. Es ist das grosse
Mitleid, welches Buddhas Geist genannt wird. Durch das allumfassende

Mitleid geschieht es, dass er alle Wesen annimmt. Diejenigen, welche

diese Meditation ausgeübt haben, werden nach ihrem Tode wieder
geboren werden in der Gegenwart des Buddhas in einem anderen Leben

und werden einen Geist des Verzichtes erreichen, mit dem sie allen Folgen

begegnen, welche sich nach diesem ereignen werden. Darum sollten die,

welche Weisheit besitzen, ihre Gedanken zu einer sorgfältigen Meditation
über diesen Buddha Amitâyus sammeln."

Von denen, welche diese Meditation ausüben, wird gesagt, daß

sie nicht mehr in einem embryonischen Zustand leben, sondern freien

Zugang haben werden zu den ausgezeichneten und wunderbaren
Ländern der Buddhas.

„Wenn Du diese Wahrnehmung erreicht hast, solltest Du Dir ein Bild
machen von Dir selber, wie Du geboren wirst in der Welt des höchsten

Glückes, in der Region des Westens, und wie Du dort sitzest mit
gekreuzten Beinen auf einer Lotusblüte. Dann mache Dir ein Bild davon,

wie diese Blüte Dich in sich einschliesst und wie sie sich nachher wiederum

entfaltet. Wenn sich nämlich die Blüte wieder entfaltet, so ist Dein

Körper von 500 farbigen Strahlen umspielt. Deine Augen werden geöffnet
sein, sodass Du die Buddhas und Bodhisattvas siehst, wie sie den ganzen
Himmel erfüllen. Du wirst das Geräusch des Wassers und der Bäume

hören, den Gesang der Vögel und die Stimme der vielen Buddhas."

Buddha spricht darauf zu Ananda und Vaidehî (der Königin):
„Diejenigen, die wünschen, vermittelst ihrer reinen Gedanken im
westlichen Lande wiedergeboren zu werden, sollten zuerst über ein Bild des

Buddha meditieren, das 16 Ellen hoch ist und auf dem Lotus im Wasser

des Sees sitzt. Wie vorher gesagt wurde, ist der wirkliche Körper und sein

Mass unbegrenzt und unbegreiflich für den gewöhnlichen Verstand. Aber



ZUR PSYCHOLOGIE ÖSTLICHER MEDITATION 41

durch die Wirksamkeit des alten Gebetes dieses Tathâgata werden sicherlich

alle, die daran denken und sich seiner erinnern, ihr Ziel erreichen."

Der Text fährt fort: „Als Buddha diese Rede vollendet hatte, da

konnte Vaidehi die Königin, zusammen mit ihren 500 Begleiterinnen,
geleitet von den Worten Buddhas, den Anblick der weit sich erstreckenden

Welt der Glückseligkeit sehen und sie konnte ebenso den Körper Buddhas

und den Körper der beiden Bodhisattvas sehen. Ihr Geist war erfüllt mit
Freude, sie pries diese, indem sie sagte: „Niemals habe ich solch ein Wunder

gesehen." Auf der Stelle wurde sie ganz und gar erleuchtet und
erreichte den Geist des Verzichtes, nunmehr vorbereitet, alle Folgen zu

erdulden, was immer auch diese seien. Ihre 500 Begleiterinnen ebenso

erfreuten sich des Gedankens, dass sie nunmehr die höchste vollkommene

Erkenntnis erreichten und wünschten in jenem Lande des Buddha
wiedergeboren zu werden. Der durch alle Welt Geehrte sagte voraus, dass sie

alle in jenem Lande wiedergeboren würden und dass sie imstande sein

würden, Samâdhi (die übernatürliche Ruhe) der Gegenwart vieler Buddhas

zu erreichen."

In einem Exkurs über das Schicksal des Unerleuchteten sagt Buddha,
die Yogaübung zusammenfassend:

„Aber da er von Schmerzen geplagt ist, so wird er keine Zeit finden,
an Buddha zu denken. Ein guter Freund wird dann zu ihm sagen: Auch

wenn Du die Erinnerung an Buddha nicht üben kannst, so mögest Du

wenigstens den Namen aussprechen: ßuddha Amitâyus.' Er möge dies in
reiner Gesinnung tun mit konstanter Stimme. Er möge beständig an Buddha

denken, bis er 10 mal den Gedanken vollendet hat, indem er wiederholt:

„Namo(A)mitâyushe Buddhâya" (Verehrung dem Buddha Amitâyus).

Vermöge des Verdienstes des Aussprechens des Buddhanamens wird
er durch jede Wiederholung seine Sünden austilgen, die ihn sonst in
Geburt und Tod während 80 Millionen Kaipas verwickeln würden. Er wird,
wenn er stirbt, einen goldenen Lotus sehen, gleich der Scheibe der Sonne

vor seinen Augen, und in einem Augenblick wird er wiedergeboren sein

in Sukhâvatî, der Welt der höchsten Glückseligkeit."



42 C. G. JUNG

Das sind die wesentlichen, uns hier interessierenden Inhalte der

Yogaübung. Der Text zerfällt in 16 Meditationen, von denen ich hier

nur Stücke hervorgehoben habe. Sie mögen aber genügen, um die

bis Samâdhi, der höchsten Entzückung und Erleuchtung, aufsteigende
Meditation zu schildern.

Die Übung beginnt mit der Konzentration auf die untergehende
Sonne. In südlichen Breiten ist die Strahlungsintensität der
untergehenden Sonne noch so stark, daß einige Augenblicke des

Hinsehens genügen, um ein intensives Nachbild zu erzeugen. Man sieht

dann, auch mit geschlossenen Augen, die Sonne noch für eine ganze
Weile. Bekanntlich besteht eine der hypnotischen Methoden darin,
daß ein glänzender Gegenstand, z. B. ein Diamant oder Krystall,
fixiert wird. Man darf vermuten, daß die Fixierung der Sonne einen

ähnlichen hypnotischen Effekt bewirken soll. Allerdings soll es kein
einschläfernder Effekt sein, insofern mit der Fixierung auch eine

„Meditation" der Sonne verknüpft werden muß. Meditation ist ein

Nachdenken über und ein Sich-Klarmachen, ein Realisieren der Sonne,

ihrer Gestalt, ihrer Eigenschaften und Bedeutungen. Da das Runde

in den folgenden Stücken eine bedeutsame Rolle spielt, so darf man
auch vermuten, daß die runde Sonnenscheibe als Vorlage zu den

nachfolgenden runden Phantasiegebilden dienen soll. Ebenso soll sie

vermöge ihres intensiven Lichtes die nachfolgenden strahlenden

Visionen vorbereiten. Auf diese Weise soll, wie der Text sagt, „die
Wahrnehmung erschaffen" werden.

Die nächste Meditation, die des Wassers, stützt sich auf keinen

Sinneseindruck mehr, sondern erschafft nun durch aktive Imagination

das Bild einer spiegelnden Wasserfläche, die, wie man aus

Erfahrung weiß, das Sonnenlicht vollkommen widerspiegelt. Es soll nun

vorgestellt werden, daß das Wasser sich in „leuchtendes und
durchsichtiges Eis" verwandelt. Durch diese Prozedur wird das immaterielle

Licht des Sonnennachbildes in die Materie des Wassers und dieses

schließlich in die feste Stofflichkeit des Eises gewandelt. Dadurch wird



ZUR PSYCHOLOGIE ÖSTLICHER MEDITATION 43

offenbar eine Konkretisierung und Verstofflichung der Vision bezweckt,
und damit entsteht eine Materialität der Phantasieschöpfung, welche

an die Stelle der physischen Natur, dieser uns bekannten Welt, tritt.
Es wird eine andere Wirklichkeit geschaffen gewissermaßen aus
seelischem Stoff. Das Eis, das natürlicherweise eine bläuliche Farbe

hat, wandelt sich nun zu dem blauen Lapislazuli, zu einem festen

steinernen Gebilde, welches seinerseits zu einem „Boden" wird, der

allerdings „leuchtend und durchsichtig" ist. Mit diesem „Boden" ist
eine unveränderliche, sozusagen absolut reale Grundlage geschaffen.

Dieser blaue, durchsichtige Boden ist wie ein gläserner See, durch
dessen durchsichtige Schiebten der Blick in die Tiefe dringt.

Aus dieser Tiefe leuchtet nun die sog. „goldene Fahne" auf. Es

ist hier zu bemerken, daß das Sanskritwort „dhvaja" für „Fahne"
überhaupt die Bedeutung von „Zeichen" und „Symbol" hat. Man
könnte daher ebensogut vom Erscheinen eines „Symboles" reden. Es

wird hier klar, daß, indem das Symbol sieb „nach den 8 Richtungen
des Kompaß" erstreckt, die Grundlage ein achtstrahliges System
darstellt. Wie der Text sagt, sind durch die Fahne die „8 Ecken der

Grundlage vollkommen ausgefüllt". Das System leuchtet wie „1000
Millionen Sonnen". Das leuchtende Sonnennachbild hat also an
Strahlungsenergie bedeutend gewonnen und sich zu einer unermeßlichen

Leuchtkraft gesteigert. Die eigentümliche Vorstellung von „goldenen
Tauen", die sich wie ein Netz über das System ausbreiten, will
vermutlich besagen, daß letzteres zusammengebunden und auf diese Weise

befestigt sei, sodaß es nicht mehr auseinanderfallen kann. Leider

sagt der Text nirgends etwas über die Möglichkeit eines Versagens
der Methode und über die Zerfallserscheinungen, die infolge eines

Fehlers eintreten könnten. Derartige Störungen eines imaginativen
Prozesses sind aber für den Kenner nichts Unerwartetes ; sie bilden
im Gegenteil ein regelmäßiges Vorkommnis. Es ist daher nicht

erstaunlich, daß in der Yogavision eine Art innerer Verfestigung des

Bildes durch goldene Taue vorgesehen ist.



44 C. G. JUNG

Obschon der Text es nicht ausdrücklich erwähnt, ist das achtstrah-

lige System bereits das Ami tab hai and. Darin wachsen wunderbare
Bäume, wie sich dies für ein Paradies, das es ist, geziemt. Eine
besondere Wichtigkeit kommt dem Wasser des Amitâbhalandes zu. Es

findet sich, dem Oktogon entsprechend, in der Gestalt von 8 Seen.

Die Quelle dieses Wassers ist ein zentrales Juwel, Cintâmani, die

Wunschperle, ein Symbol der „schwer erreichbaren Kostbarkeit"3)
und des höchsten Wertes. In der chinesischen Kunst ist es jenes mondartige

Gebilde, das häufig mit dem Drachen verbunden erscheint. Die
wundersamen „Töne" des Wassers bestehen in 2 Gegensatzpaaren,
die dogmatische Grundwahrheiten des Buddhismus ausdrücken, „Leiden

und Nichtsein, Vergänglichkeit und Nichtselbst", was besagen will,
daß alles Sein leidvoll, und alles lebhafte vergänglich sei. Aus diesen

Irrtümern erlöst das Nichtsein und das Nicht-Ich-Sein. Das

tönende Wasser ist also etwas wie die Lehre Buddhas überhaupt, ein
erlösendes Wasser der Weisheit, eine „aqua doctrinae", um einen
Ausdruck des Origenes zu gebrauchen. Die Quelle dieses Wassers, die

Perle ohne Gleichen, ist der Tathâgata, der Buddha selber. Daher

folgt nun die imaginative Rekonstruktion des Buddhabildes, und
indem dieser Aufbau vorgenommen wird, ergibt sich die Einsicht, daß

Buddha eigentlich nichts anderes ist, als die in der Meditation tätige
Psyche des Yogin, des Meditierenden selber. Aus dem „eigenen
Bewußtsein und Gedanken" geht nicht nur die Gestalt des Buddha hervor,

sondern die Seele, die diese Gedankenbilder erzeugt, ist B u d d h a

selber.
Die Gestalt des Buddha sitzt im runden Lotus, im Zentrum des

oktogonalen Amitâbhalandes. Buddha ist ausgezeichnet durch das

große Mitleid, mit dem er „alle Wesen annimmt", also auch den

Meditierenden, d. h. das innerste Wesen, welches Buddha ist, tritt in
der Vision hervor und offenbart sich als das eigentliche Selbst des

Meditierenden. Er erfährt sich selber als das alleinig Seiende, als das

3) Jung, Wandlungen und Symbole der Libido, 1912, p. 161 u. a. a. O.



ZUR PSYCHOLOGIE ÖSTLICHER MEDITATION 45

höchste Bewußtsein, welches eben Buddha ist. Um zu diesem letzten
Ziel zu gelangen, brauchte es den ganzen Weg mühsamer geistiger
Rekonstruktionsübung, um vom verblendeten Ichbewußtsein, das die
Schuld an der leidvollen Illusion der Welt trägt, loszukommen und

an jenen andern seelischen Pol zu gelangen, in welchem die Welt als

Illusion aufgehoben ist.

*

Unser Text ist insofern kein bloßes literarisches Museumsstück,
als er in dieser und in vielen andern Formen in der Seele des Inders
lebt und dessen Leben und Denken durchdringt bis in die kleinsten

Einzelheiten, die dem Europäer so überaus fremdartig vorkommen.
Es ist nicht etwa der Buddhismus, der diese Seele formt, und erzieht,
sondern der Yoga. Der Buddhismus selber ist eine Geburt aus dem

Geiste des Yoga, der älter und universaler ist als die historische
Reformation Buddhas. Mit diesem Geiste muß sich derjenige wohl oder
übel befreunden, welcher danach strebt, indische Kunst, Philosophie
und Ethik von Innen her zu verstehen. Unser gewohntes Verstehen

aus dem Äußern versagt hier, weil es dem Wesen indischer Geistigkeit

hoffnungslos inadaecjuat ist. Und insbesondere möchte ich warnen
vor der so oft versuchten Nachahmung und Anempfindung östlicher

Praktiken. Es kommt dabei in der Regel nicht mehr heraus als eine
besonders künstliche Verdummung unseres westlichen Verstandes. Ja,

wer es fertig brächte, in jeder Hinsicht auf Europa zu verzichten und
wirklich auch nichts anderes zu sein als ein Yogin mit allen ethischen

und praktischen Konsequenzen und im Lotussitz auf dem Gazellenfell

unter einem staubigen Banyanbaum dahinzuschwinden und seine

Tage in namenlosem Nichtsein zu beschließen, einem Solchen würde
ich es zugestehen müssen, daß er den Yoga auf Indisch verstanden

hat. Wer das nicht kann, der soll auch nicht tun, als ob er den Yoga
verstünde. Er kann und soll nicht auf seinen westlichen Verstand
verzichten, sondern im Gegenteil letzteren anstrengen, um ohne Nach-



46 C. G. JUNG

ahmung und Anempfindelei in ehrlicher Weise so viel vom Yoga zu
verstehen, als unserm Verstände eben möglich ist. Da die Geheimnisse

des Yoga dem Inder so viel oder noch mehr bedeuten als uns
die Mysterien des christlichen Glaubens und wir es doch jedem Exoten
verwehren würden, unser mysterium fidei lächerlich zu machen, so

dürfen auch wir die seltsamen indischen Vorstellungen und Übungen
nicht gering schätzen und für absurden Irrtum halten. Damit würden

wir uns nur den Zugang zu einem sinngemäßen Verständnis verbauen.

Allerdings haben wir es in Europa schon weit gebracht in dieser
Hinsicht, indem uns die geistigen Inhalte des christlichen Dogmas in einem
rationalistischen und aufklärerischen Nebel bis zu einem bedenklichen
Grade verschwunden sind, und allzuleicht ist es, zu unterschätzen,

was man nicht kennt und versteht.

Wenn wir überhaupt verstehen wollen, so kann dies nur auf
europäische Weise geschehen. Man kann zwar Vieles mit dem Herzen

verstehen, aber dabei findet es oft der Verstand schwierig, mit der

intellektuellen Formulierung nachzukommen und dem Verstandenen
den gebührlichen Ausdruck zu geben. Es gibt zwar ein Begreifen

mit dem Kopfe und insbesondere mit dem wissenschaftlichen Verstand,
wobei aber manchmal das Herz zu kurz kommt. Wir müssen daher

bald das Eine, bald das Andere der wohlwollenden Mitarbeit des

Publikums überlassen. Versuchen wir es also zunächst mit dem Kopfe,
jene verborgene Brücke aufzufinden oder zu bauen, welche vom Yoga
zum europäischen Verständnis herüberführen soll.

Zu diesem Zwecke müssen wir uns noch einmal die Reihe der
bereits besprochenen Symbole vergegenwärtigen, aber diesmal mit
Rücksicht auf ihren Sinngehalt. Die Sonne, mit der die Reihe

anhebt, ist die Quelle von Wärme und Licht und unzweifelhafter

Mittelpunkt unserer sichtbaren Welt. Als Spenderin des Lebens
ist sie daher sozusagen immer und überall entweder die Gottheit
selber oder wenigstens ein Bild derselben. Selbst in der christlichen

Vorstellungswelt ist sie eine beliebte Allegorie Christi. Eine zweite



ZUR PSYCHOLOGIE ÖSTLICHER MEDITATION 47

Quelle des Lebens, und dies namentlich in südlichen Ländern, ist das

Wasser, das bekanntlich auch in der christlichen Allegorik eine
bedeutende Rolle spielt, z. B. in der Gestalt der 4 Paradiesesströme und
der Quelle, die an der Seite des Tempelberges entsprang. Letztere
wurde dem Blute aus der Seitenwunde Christi verglichen. In diesem

Zusammenhang erinnere ich auch an das Gespräch Christi mit der
Samariterin am Brunnen und an die Ströme lebendigen Wassers aus
dem Leibe Christi (Joh. VII, 38). Eine Meditation über Sonne und
Wasser wird unfehlbar solche und ähnliche Bedeutungszusammenhänge

evocieren, womit der Meditierende allmählich aus dem Vordergrunde
der sichtbaren Erscheinung zum Hintergrund, d. h. zu dem dahinter-
liegenden geistigen Sinn der Meditationsgegenstände übergeleitet

wird. Dadurch wird er in die psychische Sphäre versetzt, wo
Sonne und Wasser ihrer physischen Gegenständlichkeit entkleidet und
damit zu Symbolen seelischer Inhalte werden, nämlich zu Bildern der
Lebensquelle in der eigenen Seele. Unser Bewußtsein schafft sich ja
nicht selber, sondern es quillt auf aus unbekannter Tiefe. Es erwacht

allmählich im Kinde und es erwacht jeden Morgen aus der Tiefe des

Schlafes aus einem unbewußten Zustande. Es ist wie ein Kind, das

täglich aus dem mütterlichen Urgründe des Unbewußten geboren wird.
Ja, eine genauere Erforschung des Bewußtseinsprozesses ergibt die
Tatsache, daß es nicht nur vom Unbewußten beeinflußt wird,
sondern sogar in Form zahlloser spontaner Einfälle überhaupt beständig
dem Unbewußten entquillt. Die Meditation der Bedeutung von Sonne

und Wasser ist daher etwas wie ein Abstieg zur seelischen Quelle,
eben zum Unbewußten selber.

Hier liegt nun allerdings ein Unterschied zwischen östlichem und
westlichem Geiste vor. Es ist derselbe Unterschied, dem wir schon

begegnet sind: es ist der zwischen Hochaltar und Tiefaltar. DerWesten

sucht immer Erhebung, der Osten aber Versenkung oder Vertiefung.
Die äußere Wirklichkeit mit ihrem Geist der Körperhaftigkeit und
Schwere scheint den Europäer viel stärker und schärfer anzupacken



48 C. G. JUNG

als den Inder. Darum sucht Ersterer sich über die Welt zu erheben,
Letzterer aber kehrt gern in die mütterlichen Tiefen der Natur zurück.

Wie nun die christliche Kontemplation z. B. in den Exercitia Spi-
ritualia des HI. Ignatius von Loyola mit allen Sinnen sich bestrebt,
die heilige Gestalt so konkret wie möglich zu erfassen, so verfestigt
audi der Yogin das Wasser, das er betrachtet, zunächst zu Eis und
sodann zu Lapislazuli und schafft dadurch einen festen „Boden", wie

er es nennt. Er schafft seiner Vision sozusagen einen soliden Körper.
Damit gibt er dem Innern, nämlich den Gestalten seiner seelischen

Welt, eine konkrete Realität, welche an die Stelle der äußern Welt

tritt. Er sieht zwar zunächst nichts als eine spiegelnde blaue
Oberfläche, etwa wie die eines Sees oder Meeres, welch letzteres audi in

unsern Träumen ein beliebtes Symbol des Unbewußten ist. Denn unter
der spiegelnden Wasserfläche bergen sich unbekannte Tiefen, die

dunkel und geheimnisvoll sind.

Wie der Text sagt, ist der blaue Stein durchsichtig, womit
ausgesagt wird, daß der Blick des Meditierenden in die Tiefe des

seelischen Geheimnisses einzudringen vermag. Dort erblickt er nun das,

was zuvor nicht gesehen werden konnte, d. h. was unbewußt war.
Wie Sonne und Wasser die physischen Lebensquellen sind, so drücken

sie als Symbole das essentielle Lebensgeheimnis des Unbewußten aus :

in der Fahne, d.h. dem Symbol, das der Yogin durch den Lapis-
lazuliboden erblickt, schaut er gewissermaßen eine Gestalt der vordem

unsichtbaren und anscheinend gestaltlosen Bewußtseinsquelle. Durch

Dhyâna, d. h. Versenkung und Vertiefung der Kontemplation hat das

Unbewußte, wie es scheint, Gestalt angenommen. Es ist, wie wenn
das Licht des Bewußtseins, das aufgehört hat, Gegenstände der äußern

Sinneswelt zu beleuchten, nunmehr das Dunkel des Unbewußten
erleuchtete. Wenn die Sinneswelt und der Gedanke an sie gänzlich

ausgelöscht ist, so tritt das Innere deutlicher hervor.

Hier überspringt nun der östliche Text ein psychisches Phänomen,

das dem Europäer zur Quelle endloser Schwierigkeiten wird. Versucht



ZUR PSYCHOLOGIE ÖSTLICHER MEDITATION 49

ein solcher die Vorstellungen der äußern Welt zu verbannen und
seinen Geist von allem Äußeren zu entleeren, so wird er zunächst

zur Beute seiner subjektiven Phantasieen, die mit den Inhalten

unseres Textes nichts zu tun haben. Phantasieen haben keinen guten
Ruf, sie sind billig und wertlos und werden daher als nutz- und sinnlos

verworfen. Sie sind die kleças, jene unordentlichen und chaotischen

Triebkräfte, die der Yoga eben „anjochen" will. Dasselbe Ziel
verfolgen auch die Exercitia Spiritualia, und zwar suchen beide Methoden
den Erfolg dadurch zu erreichen, daß sie dem Meditierenden den
Gegenstand der Kontemplation vorhalten, indem sie ihm dasjenige
Bild zeigen, auf das er sich konzentrieren soll, eben um die sog.
wertlosen Phantasieen auszuschalten. Beide Methoden, sowohl die
östliche wie die westliche, versuchen auf direktem Wege zum Ziel zu
gelangen. Ich will die Erfolgsmöglichkeiten dort, wo sich die
Meditationsübung in einem bedeutsamen kirchlichen Rahmen abspielt, nicht

in Frage stellen. Außerhalb eines solchen aber geht die Sache in der
Regel nicht, oder sie führt sogar zu deplorablen Resultaten. Durch
die Erhellung des Unbewußten nämlich gerät man zunächst in die
Sphäre des chaotischen persönlichen Unbewußten, in welchem sich

alles findet, was man gerne vergißt und was man unter allen
Umständen weder sich selber noch einem andern eingestehen und
überhaupt nicht für wahr haben möchte. Man glaubt daher am besten

weg zu kommen, wenn man möglichst nicht in diese dunkle Ecke

schaut. Allerdings, wer so verfährt, der wird auch um diese Ecke nie
herumkommen. Keinesfalls wird er auch nur eine Spur von dem

erreichen, was der Yoga verspricht. Nur wer diese Dunkelheit
durchschreitet, kann hoffen, irgendwie weiter zu kommen. Idi bin darum

prinzipiell gegen die kritiklose Übernahme von Yogapraktiken durch

Europäer, denn idi weiß zu genau, daß sie sich damit um ihre dunkle
Ecke herumzudrücken hoffen. Ein solches Beginnen ist aber völlig
sinn- und wertlos.

Hier liegt auch der tiefere Grund, warum wir im Westen (abge-



50 C. G. JUNG

sehen von der sehr beschränkten Anwendung der jesuitischen Exercitia)

nichts entwickelt haben, das sich mit dem Yoga vergleichen ließe.

Wir haben eine abgrundtiefe Scheu vor der Scheußlichkeit unseres
persönlichen Unbewußten. Daher zieht es der Europäer vor, lieber
den Andern zu sagen, wie sie es zu machen hätten. Daß die

Besserung des Ganzen beim Einzelnen, ja bei mir selber anfängt, das

will uns schon gar nicht in den Kopf. Viele denken sogar, es sei

krankhaft, einmal ins eigene Innere zu blicken, man werde davon

melancholisch, wie mir sogar einmal ein Theologe versicherte.

Ich habe vorhin gesagt, es hätte sieb bei uns nichts entwickelt, was
sich dem Yoga vergleichen ließe. Das ist nicht ganz richtig. Es hat
sich bei uns, wie das dem europäischen Präjudiz entspricht, eine ärztliche

Psychologie entwickelt, die sich speziell mit den kleças befaßt.

Wir nennen dies die „Psychologie des Unbewußten". Die von Freud

inaugurierte Richtung hat die Bedeutung der menschlichen Schattenseite

und ihres Einflusses auf das Bewußtsein erkannt und sich in
dieses Problem verwickelt. Diese Psychologie beschäftigt sich

ausgerechnet mit dem, was unser Text verschweigt und als erledigt
voraussetzt. Der Yoga weiß sehr wohl um die Welt der kleças, aber die

Naturhaftigkeit seiner Religion kennt den moralischen Konflikt
nicht, welchen die kleças für uns bedeuten. Ein ethisches Dilemma

trennt uns von unserem Schatten. Der Geist Indiens wächst aus der

Natur. Unser Geist steht gegen die Natur.

Darum ist uns der Boden aus Lapislazuli undurchsichtig, weil die

Frage des Bösen in der Natur zuerst beantwortet werden muß.

Diese Frage kann beantwortet werden, aber sicherlich nicht mit seichter

rationalistischer Argumentation oder intellektuellem Geschwätz. Die
ethische Verantwortung des Einzelnen kann eine gültige Antwort
geben. Aber Rezepte oder Lizenzen gibt es nicht, sondern nur
Bezahlung bis zum letzten Heller. Dann kann der Boden aus Lapislazuli

durchsichtig werden. Unser Sütra setzt also voraus, daß die Schattenwelt

unserer persönlichen Phantasieen, d.h. des persönlichen Un-



ZUR PSYCHOLOGIE ÖSTLICHER MEDITATION 51

bewußten, durchschritten sei, und fährt nun fort, eine symbolische
Gestalt zu schildern, die uns zunächst fremdartig anmutet. Es handelt
sieb um ein radiäres achtteiliges geometrisches Gebilde, um eine sog.
Ogdoas, eine Achtheit. In der Mitte erscheint ein Lotus, in welchem

Buddha sitzt, und das entscheidende Erlebnis ist schließlich die

Erkenntnis, daß der Meditierende selber Buddha ist, wodurch der durch
die Rahmenerzählung geschürzte Schicksalsknoten als gelöst erscheint.

Das konzentrisch gebaute Symbol drückt offenbar höchste Konzentration

aus, welche nur dadurch erreicht wird, daß die vorhin
geschilderte Anziehung und Überleitung des Interesses von den
Eindrücken der Sinneswelt und den objektgebundenen Vorstellungen weg
und die Zuwendung zum Bewußtseinshintergrund auf die Spitze
getrieben wurde. Die Bewußtseinswelt mit ihrer Verhaftung ans Objekt,
ja sogar das Zentrum des Bewußtseins, das Ich, erlischt, und dafür
erscheint in endloser Steigerung des Glanzes die Amitâbhawelt.

Psychologisch heißt dies soviel als, daß hinter oder unter der
persönlichen Phantasie- und Triebwelt eine noch tiefere Schiebt des

Unbewußten erscheint, welche im Gegensatz zur chaotischen Unordnung

der kleças von höchster Ordnung und Harmonie ist, und im
Gegensatz zu deren Vielheit die allumfassende Einheit des „bod-
himandala", des Zauberkreises der Erleuchtung, darstellt.

Was hat nun unsere Psychologie zu dieser indischen Feststellung
eines überpersönlichen, weltumfassenden Unbewußten zu sagen, welches

gewissermaßen dann erscheint, wenn die Dunkelheit des

persönlichen Unbewußten durchsichtig geworden ist? Unsere moderne

Psychologie weiß, daß das persönliche Unbewußte nur eine
Oberschicht ist, die auf einem ganz anders gearteten Fundament ruht.
Dieses wird als kollektives Unbewußtes bezeichnet. Der Grund
zu dieser Bezeichnung ist der Umstand, daß unähnlich dem persönlichen

Unbewußten und dessen rein persönlichen Inhalten die Bilder
des tiefern Unbewußten von ausgesprochen mythologischem
Charakter sind. Das will besagen, daß sie nach Form und Inhalt mit



52 C. G. JUNG

jenen allverbreiteten Urvorstellungen, wie sie den Mythen zu Grunde
liegen, übereinstimmen. Sie sind nicht mehr persönlicher, sondern rein
überpersönlicher Natur und darum allen Menschen gemeinsam. Darum
lassen sie sich auch in allen Mythen und Märchen aller Völker und
Zeiten und ebenso bei einzelnen Individuen nachweisen, ohne daß

diese die geringste bewußte Kenntnis der Mythologie hätten.

Unsere abendländische Psychologie ist tatsächlich soweit wie der

Yoga, daß sie nämlich imstande ist, eine tiefere Einheitsschicht des

Unbewußten wissenschaftlich nachzuweisen. Die mythologischen Motive,

deren Vorhandensein die Erforschung des Unbewußten erwiesen

hat, bilden zwar an sich eine Vielheit, aber diese gipfelt in einer
konzentrischen oder radiären Anordnung, welche recht eigentlich das

Zentrum oder das Wesen des kollektiven Unbewußten ausmacht.

Wegen der bemerkenswerten Übereinstimmung der Einsichten des

Yoga mit den Ergebnissen der psychologischen Forschung habe ich

für dieses Zentralsymbol den Sanskritterminus „Mandala", das „Kreis"
bedeutet, gewählt.

Sie werden nun gewiß fragen : aber wie in aller Welt kommt die

Wissenschaft auf dergleichen Feststellungen? Dazu gibt es zwei Wege.
Der erste ist der historische. Untersuchen wir z. B. die introspektive

Methode der mittelalterlichen Nuturphilosophie, so sehen wir,
daß sie sieb immer wieder des Kreises und zwar meistens des

viergeteilten, zur Symbolisierung des zentralen Prinzips bedient hat und

dies in offenkundiger Anlehnung an die kirchliche Quaternitätsalle-
gorik, wie sie sieb in zahllosen Darstellungen des rex gloria; mit den

4 Evangelisten, den 4 Paradiesesströmen, den 4 Winden etc. findet.

Der zweite Weg ist der empirisch-psychologische. In einem

gewissen Stadium der psychischen Behandlung zeichnen die Patienten

gelegentlich spontan solche Mandalas, entweder weil sie sie träumen

oder weil sie plötzlich das Bedürfnis spüren, ihre seelische Unordnung
durch die Darstellung einer geordneten Einheit zu kompensieren.

Einen solchen Prozeß hat z. B. auch unser nationaler Heiliger, der



ZUR PSYCHOLOGE ÖSTLICHER MEDITATION 53

selige Bruder Nikiaus von der Flüe, durchlaufen, dessen Endzustand
Sie noch im Bilde der Dreifaltigkeitsvision in der Pfarrkirche von
Sächseln sehen können. Er hat seine große Sehreckvision, die ihn
aufs tiefste erschütterte, mit Hilfe der Kreiszeichnungen im Büchlein

eines deutschen Mystikers geordnet.4)
Was aber sagt unsere empirische Psychologie zu dem im Lotus sitzenden

Buddha? Folgerichtigerweise müßte ja beim Abendländer Christus

in der Mitte des Mandala thronen. Das war, wie schon gesagt, im Mittelalter

bei uns auch der Fall. Aber unsere modernen Mandatas, deren

spontane Entstehung wir bei zahlreichen Individuen ohne äußereVoraussetzung

oder Einmischung beobachten, enthalten keine Christusfigur
und noch weniger einen Buddha im Lotussitz. Wohl aber kommt
das gleichschenklige Kreuz oder gar eine unverkennbare Andeutung des

Svastika nicht selten vor. Ich will diese seltsame Tatsache, die an sieb

allerdings von höchstem Interesse ist, hier nicht diskutieren.5)
Zwischen dem christliehen und den buddhistischen Mandala besteht

ein feiner, aber enormer Unterschied. Der Christ wird in der
Kontemplation nie sagen: leb bin Christus, sondern mit Paulus wird er
bekennen: „doch nun nicht ich lebe, sondern Christus lebet in mir".
Unser Surra aber sagt: Du wirst erkennen, daß du Buddha bist.
Im Grunde ist das Bekenntnis identisch, insofern der Buddhist diese

Erkenntnis nur erreicht, wenn er „anâtman", d. h. ohne Selbst ist,
aber in der Formulierung besteht ein grenzenloser Unterschied: der
Christ erreicht sein Ende in Christo, der Buddhist erkennt, daß er Buddha

ist. Der Christ kommt eben aus der vergänglichen und ichhaften

Bewußtseinswelt, der Buddhist aber ruht n o ch auf dem ewigen Grunde
der innern Natur, deren Einssein mit der Gottheit oder dem universalen

Wesen uns auch in andern indischen Bekenntnissen entgegentritt.

4) Vergi. P. Alban Stöckli, O. M. Cap., Die Visionen des Seligen Bruder Klaus,
Einsiedeln 1933.

C. G. Jung, Bruder Klaus, Neue Schweizer Rundschau 1933, Heft 4.

5) Der Leser findet die nötigen Angaben in meinem Buch „Psychologie und
Religion", 1940.




	Zur Psychologie östlicher Meditation

