Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur
Band: 5 (1943)

Artikel: Zur Psychologie ostlicher Meditation

Autor: Jung, C.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

33

Zur Psydhologie ostlicher Meditation

von C. G. Jung

Mein leider so friih verstorbener Freund Heinrich Zimmer hat in
seinem Bude ,Kunstform und Yoga”!) die tiefen Zusammenhinge
hervorgehoben, weldhe zwischen der hieratischen Arditektur Indiens
und dem Yoga bestehen. Wer einmal den Borobudur oder die Stiipas
von Barhut und Sandhi gesehen hat, der kann sich in der Tat schwer
dem Eindrudk entziehen, dafl hier eine dem Furopder ungewohnte
Geisteshaltung und Anschauung am Werke ist, wenn er nicht schon
durch tausend andere Eindriidke des indischen Lebens davon belehrt
worden ist. In den ungeziihlten Facetten des iiberquellenden Reich-
tums indischer Geistigkeit spiegelt sich eine innere Ansdauung der
Seele wieder, welche dem griechisch geschulten Verstande des Euro-
piders zunidhst fremdartig und unzugiinglich erscheint. Unser Verstand
erschaut die Dinge, unser ,Auge trinkt”— um mit Gottfried Keller
zu reden — ,was die Wimper hilt, von dem goldnen Uberflufl der
Welt” und wir schlieBen aus der Fiille d&uflerer Eindriike auf’s Innere.
Ja, wir leiten sogar dessen Inhalte von Auflerm ab nach dem Satze:
,[Nichts ist im Verstande, das nicht vorher in den Sinnen war.” Dieser
Satz scheint in Indien keine Geltung zu haben. Indisches Denken
und Gestalten erscheint blofl in der Sinnenwelt, ldfit sich aber nicht
aus dieser ableiten. Trotz aller oftmals aufdringlichen Sinnlicdhkeit des
Ausdrudkes ist es dodh in seinem eigentlichsten Wesen unsinnlich, um
nicht zu sagen, iibersinnlich. Es ist nicht die Welt der Sinne, der
Kérper, Farben und Téne, nicht mensdliche Leidenschaft, weldhe
durch die Gestaltungskraft der indischen Seele in verklirter Gestalt
oder in realistischem Pathos wiedergeboren werden, sondern es ist

") Kunstform und Yoga im indischen Kultbild, Berlin 1926.



34 C. G. JUNG

eine Unter- oder Uberwelt metaphysischer Natur, aus weldher fremde
Gestalt in irdisch bekanntes Weltbild durchbricht. Wenn man die un-
geheuer eindrudksvollen Gétterdarstellungen der siidindischen Katha-
kalitanzer aufmerksam beobadhtet, so wird man nicht eine natiirliche
Geste sehen: Alles ist bizarr unter- und iibermensdhlich: sie gehen
nicht wie Mensdhen, sondern gleiten, sie denken nicht mit dem Kopf,
sondern mit den Hinden. Selbst das mensdhliche Antlitz verschwindet
hinter blauemaillierter kunstvoller Maske. Unsere bekannte Welt bietet
nichts, das sich auch nur im Fntferntesten mit dieser grotesken Grof3-
artigkeit vergleichen liele. Man wird durch soldhen Anblik in einen
Traum versetzt, als dem einzigen Orte, an dem einem etwa schon
Ahnliches begegnet ist. Es sind aber keine niadhtlichen Spukgestalten,
die uns im Kathakali oder in den Tempelbildern entgegentreten, son-
dern gespannt dynamische, bis in feinste Finzelheiten gesetzmiflig
gebildete oder organisch gewadhsene Figuren. Es sind keine Schemen
und Abbilder einstmaliger Wirklichkeiten, sondern vielmehr Wirklich-
keiten, die noch nicht waren, potentielle Realititen, die jeden Moment
iiber die Schwelle des Seins treten konnen.

Wer sich soldhen Eindriidien ungeteilten Herzens hingibt, wird
bald merken, dafl diese Gestalten dem Inder nicht als traumhaft,
sondern als wirklich vorkommen, wie sie auch in uns selber mit bei-
nahe erschredkender Lebendigkeit an Ftwas riithren, wofiir wir aller-
dings keine Sprache haben. Und zugleich merkt man, je tiefer man
ergriffen ist, dafl unsere Sinnenwelt zum Traum wird, und daff man
in einer Gotterwelt von unmittelbarster Wirklichkeit erwadht.

Was der Européer zunidhst in Indien sieht, ist @uflerlich ange-
schaute Korperhaftigkeit. Das ist aber nicht Indien, wie es der Inder
siecht, das ist nicht s eine Wirklichkeit. Wirklichkeit ist, wie das deutsche
Wort besagt, das was wirkt. Der Inbegriff des Wirkenden ist fiir
uns mit der Erscheinung der Welt verkniipft, fiir den Inder dagegen
mit der Seele. Welt ist ihm Schein, und seine Realitit nihert sich
dem, was wir etwa Traum nennen wiirden.



ZUR PSYCHOLOGIE 6STLICHER MEDITATION 35

Dieser seltsame Gegensatz zum Westen driidkt sich zu allermeist
in der religiosen Ubung aus. Wir reden von religioser Erbauung und
Erhebung, Gott ist uns der Herr des Weltalls, wir haben eine Re-
ligion der Nidhstenliebe, in unsern in die Hohe strebenden Kirchen
gibt es einen Hodhaltar; Indien dagegen spricht von Dhyana, Me-
ditation und Versenkung, die Gottheit ist im Innern aller Dinge und
vor Allem im Menschen, man wendet sich vom Auflern ab zum In-
nern, in den alten indischen Tempeln ist der Altar 2-3 m tief in die
Erde versenkt, und was wir auf das Schamhafteste verhiillen, ist dem
Inder heiligstes Symbol. Wir glauben an das Tun, der Inder an das
unbewegte Sein. Unsere religiose Ubung besteht in Anbetung, Ver-
ehrung und Lobpreisung, die wesentlichste Ubung des Inders dagegen
ist der Yoga, die Versenkung in einen, wie wir sagen wiirden, be-
wufltlosen Zustand, den er aber als hochstes Bewufltsein preist. Der
Yoga ist einerseits der sprechendste Ausdrudk des indischen Geistes,
andererseits das stets gebrauchte Instrument zur Erzeugung eben dieser
eigenartigen Geisteshaltung.

Was ist nun der Yoga? Das Wort ,yoga” bedeutet wortlich A n-
jochung, namlich Disziplinierung der seelischen Triebkrifte, im Sans-
krit als klecas bezeichnet. Die Anjochung bezwedkt die Beherrschung
jener Kriifte, die den Mensdchen an die Welt verhaften. In der Sprache
Augustin’s entsprechen die klecas der superbia und concupiscentia.
Es gibt vielerlei verschiedene Formen des Yoga, die aber alle dasselbe
Ziel verfolgen. ldh will sie nicht alle auffithren, sondern nur erwihnen,
dafl es neben rein psychischen Ubungen auch den sog. Hathayoga
gibt, der in einer Art Gymnastik besteht, hauptsichlich in Atem-
iibungen und besondern Kérperhaltungen. Ih habe mir nun vor-
genommen, in diesem Vortrag einen Yogatext zu sdildern, der
einen tiefen Einblidk in die psycischen Vorgiinge des Yoga vermittelt.
Es ist dies ein wenig bekannter buddhistischer Text in chinesischer
Sprache, weldher aber eine Ubersetzung aus dem urspriinglichen Sans-
krit ist. Er stammt aus dem Jahre 424 n. Chr. Sein Name ist Ami-



86 C. G. JUNG

tayur-dhyana-siitra, zu deutsch: Traktat der Amitabha-Meditation.?)
Das besonders in Japan hodgesdhiitzte Sttra gehort in das Gebiet
des sog. theistischen Buddhismus, in weldhem sich die Lehre vom
Adibuddha, oder Mahabuddha, dem Urbuddha, findet, aus wel-
chem die 5 Dhyanibuddhas oder -Bodhisattvas hervorgehen. Einer
der Fiinf ist Amitabha, der ,Buddha der untergehenden Sonne
des unermeflichen Lichtes”, der Herr von Sukhavati, dem Lande der
Gliidkseligkeit. Er ist der Protector unserer gegenwirtigen Weltperiode,
wie Cakyamuni, ndmlich der historische Buddha, der Lehrer derselben
ist. Im Kulte des Amitabha findet bemerkenswerterweise eine Art
Fudharistiefeier mit consecriertem Brot statt. Er wird dargestellt, wie
er in der Hand das Gefiafd der lebenspendenden Unsterblidhkeits-
speise oder des heiligen Wassers hiilt.

Der Text beginnt mit einer Rahmenerzihlung, deren Inhalt uns
hier nicht weiter interessiert. Fin Kronprinz trachtet seinen Eltern
nach dem Leben und die Kénigin in ihrer Not ruft Buddha's Hilfe
an, der ihr seine beiden Schiiler, den Maudgalyayana und den Ananda,
schidken mége. Buddha erfiillt ihren Wunsdh, und sofort erscheinen
ihr die Beiden. Ebenso erscheint Cakyamuni, der Buddha selber, vor
ihren Augen. Er zeigt ihr in der Vision alle 10 Welten, um sie wihlen
zu lassen, in weldher sie wiedergeboren werden will. Sie wihlt das
westliche Reich des Amitabha. Er lehrt sie nun den Yoga, der sie
zur Wiedergeburt im Amitabhareiche befihigen soll. Nach versdie-
denen moralischen Vorsdiriften teilt er ihr folgendes mit:

»»Du und alle andern Wesen (nimlich, die mit derselben Ansicht) soll-
ten es zu threm einzigen Ziel machen, eine Wahrnehmung des westlichen
Reiches zu erzeugen durch den konzentrierten Gedanken. Du fragst wohl,
wie diese Wahrnehmung geschaffen werden kann. Ich will es Dir jetzt
erkliren. Alle Wesen, insofern sie nicht von Geburt an blind sind, haben
einen Gesichtssinn und alle sehen die untergehende Sonne. Du solltest

*) Sacred Books of the East, Vol. XLIX, Part II, p. 161 ff. (translated by
J. Takakusu).



ZUR PSYCHOLOGIE OSTLICHER MEDITATION 37

Dich in der richtigen Haltung hinsetzen, den Blick nach Westen gerichtet,
und dann bereite Deine Gedanken vor fiir eine konzentrierte Meditation
iber die Sonne. Ueranlasse Dein Bewusstsein zu einer festen Fixation an
die Sonne, sodass Du eine ungestorte Wahrnehmung derselben hast durch
die ausschliessliche Konzentration darauf. Schaue auf sie hin, wenn sie im
Begriffe ist unterzugehen, und wenn sic aussieht wie eine aufgehingte
Trommel. Nachdem Du so die Sonne gesehen hast, behalte dieses Bild
klar und fixiert, gleichgiiltig, ob Deine Augen offen sind oder geschlossen.
Dies ist die Wahrnehmung der Sonne und das ist die erste Medi-
tation.” Wie wir bereits gesehen haben, ist die untergehende Sonne
eine Allegorie des Unsterblichkeit spendenden Amitdbha. Der Text
fahrt fort:

,2Dann sollst Du die Wahrnehmung des Wassers erschaffen.
Blicke auf das klare und reine Wasser und lass dieses Bild klar und un-
verandert vor Dir verharren. Erlaube Deinen Gedanken nie, sich zu zer-
streuen und verloren zu gehen.” Wie schon erwihnt ist Amitabha auch
der Spender des Wassers der Unsterblidhkeit. ,,Nachdem Du so das
Wasser gesehen hast, solltest Du die Wahrnehmung des Eises erschaf-
fen. So wie Du es leuchtend und durchsichtig schaust, solltest Du auch die
Erscheinung des lapis lazuli imaginieren. Nachdem Du das getan
hast, wirst Du den Boden sehen, wie wenn er aus lapis lazuli bestiinde,
durchsichtig und leuchtend, beides innen und aussen. Unter diesem Boden
von lapis lazuli wirst Dudie goldene Fahne sehen mit den 7 Juwelen,
Diamanten und andern (Edelsteinen), welche den Boden tragen. Diese
Fahne erstreckt sich nach den 8 Richtungen des Kom-
passes und auf diese Weise sind die 8 Ecken der Grundlage vollkommen
ausgefiillt. Jede Seite der 8 Richtungen besteht aus 100 Juwelen und jedes
Juwel hat 1000 Strahlen und jeder Strahl hat 84 000 Farben, welche, re-
flektiert auf dem Boden von lapis lazuli, den Anschein haben von 1000
Millionen Sonnen, und es ist schwierig, diese getrennt von einander zu
sehen, Uber die Oberfliche dieses Bodens von lapis lazuli strecken sich
goldene Taue, die kreuzweise verbunden sind, und die Abteilungen sind



38 C. G. JUNG

gemacht von Schniiren mit jeweils 7 Juwelen, und jeder T eil ist klar und
deutlich.

Wenn diese Wahrnehmung geformt worden ist, so solltest Du medi-
tieren tiber thre Bestandteile, einen nach dem andern. Und mache die
Bilder so klar wie méglich, sodass sie niemals sich auflosen und verloren
gehen, gleichgiiltig ob Deine Augen geschlossen oder offen sind. Mit
Ausnahme der Zeit Deines Schlafes solltest Du dieses Bild immer vor
Deinem inneren Auge tragen. Einer, der den Zustand dieser Wahrneh-
mung erreicht hat, von dem wird gesagt, er habe undeutlich das Land des
hiochsten Gliickes gesehen (Sukhdvati). Einer, der aber den Zustand von
Samddhi erreicht hat, ist imstande, das Land klar und deutlich zu sehen.
Dieser Zustand kann nicht ganz erkldrt werden. Dies ist die Wahrneh-
mung des Landes und dies ist die dritte Meditation.” Samadhi ist
»Lingezogenheit”, d. h. ein Zustand, in weldhem aller Weltzusammen-
hang ins Innere absorbiert ist. Samadhi ist das Adte des acht-
fachen Pfades.

Darauf folgt die Meditation iiber die Juwelen-Biume des Ami-
tabha-Landes und dann die Meditation iiber das Wasser.

»Dieses Wasser findet sich in 8 Seen. Das Wasser in jedem See
besteht aus 7 Juwelen, welche weich und nachgiebig sind. Die Quelle
kommt vom Konig der Juwelen, (Cintdmani ,,l0unsch-Perle”) . ... In der
Mitte jedes Sees sind 60 Millionen Lotusbliiten, jede aus 7 Juwelen beste-
hend. Alle Bliiten sind vollkommen rund und genau gleich gross. Das
zwischen den Bliiten fliessende Wasser erzeugt melodische und angeneh-
me Tone, welche alle vollkommenen Tugenden ausdriicken, wie Leiden,
Nichtexistenz, Uergdanglichkeit und Nichiselbst. Sie driicken auch das Lob
der Zeichen der Uollkommenheit aus und der minderen Zeichen von Aus-
gezeichnetheit aller Buddhas. Dem Konig der Juwelen (Cintdmani) ent-
fliessen die goldfarbenen Strahlen von dusserster Schonheit. Ihr Leuchten
verwandelt sich in Udgel, welche die Farben von 100 Juwelen haben. Sie
singen harmonische 1 éne, siiss und entziickend, die Erinnerung an Buddha
lobend, ebenso die Erinnerung an das Gesetz und die Erinnerung der



ZUR PSYCHOLOGIE 6STLICHER MEDITATION 39

Kirche. Das ist die Wahrnehmung des Wassers der 8 guten Eigenschaften
und das ist die 5. Meditation.”

Uber die Meditation des Amitabha selber belehrt Buddha die
Konigin folgendermaflen: ,.Gestalte die Wahrnehmung einer Lotus-
bliite auf dem Boden von 7 Juwelen.” Die Bliite besitzt 84000 Bliiten-
blitter, jedes Blatt 84000 Adern und jede Ader 84000 Strahlen, ,von
denen jeder einzelne klar gesehen werden kann”.

»Darauf solltest Du Buddha selbst wahrnehmen. Du fragst
wie? Jeder Buddha T athdgata (der Uollendete) ist einer, dessen Hauch-
korper das Prinzip der Natur ist (Dharmadhdtu-kdya, dhdtu = Element),
sodass er in das Bewusstsein aller Wesen eingehen kann. Deshalb, wenn
Du Buddha wahrgenommen hast, dann besitzt in der Tat Dein Bewusst-
sein jene 32 Zeichen der Uollkommenheit und die 80 kleineren Zeichen
der Ausgezeichnetheit, welche Du am Buddha wahrnimmst. Schliesslich
ist es Dein Bewusstsein, das Buddha wird, oder besser, es ist Dein Be-
wusstsein, das in der Tat Buddha ist. Der Ozean des wahren
und universellen Wissens aller Buddhas hat seine Quelle in unserem eige-
nen Bewusstsein und Gedanken. Deshalb solltest Du Deinen Gedanken
mit einer ungeteilten Aufmerksamkeit auf eine sorgfiltige Meditation
uber jenen Buddha T athdgata, den Arhat, den Heiligen und vollkommen
Erleuchteten, richten. Wenn Du die Wahrnehmung dieses Buddha gestal-
test, so solltest Du zuerst das Bild dieses Buddha wahrnehmen, gleich-
giiltig ob Deine Augen offen oder geschlossen sind. Schaue ihn an, wie
ein Idol in Jdmbinada-Gold, (Saft des Jambubaumes, Jambunadi = Fluss
aus Saft der Jambufrucht, fliesst rings um den Meru herum und kehrt
wieder zum Baum zuriick,) das auf der Bliite sitzt.

Wenn Du die sitzende Figur gesehen hast, so wird Dein geistiges Ge-
sicht klar werden und Du wirst imstande sein, die Schonheit jenes Buddha-
landes klar und deutlich zu sehen. Indem Du diese Dinge siehst, lasse sie
klar und fest Dir erscheinen, so deutlich wie die Fldche Deiner Hinde.”

.»Aenn Du durch dieses Erlebnis hindurch gehst, so wirst Du zugleich
alle Buddhas der 10 Welten sehen. Diejenigen, welche diese Meditation



40 C. G. JUNG

ausgetibt haben, von denen wird gesagt, dass sie die Korper aller Buddhas
betrachtet haben. Da sie iiber den Korper Buddhas meditiert haben, wer-
den sie auch den Geist Buddhas wahrnehmen. Es ist das grosse Mit-
leid, welches Buddhas Geist genannt wird. Durch das allumfassende
Mitleid geschieht es, dass er alle Wesen annimmt. Diejenigen, welche
diese Meditation ausgeiibt haben, werden nach ihrem Tode wieder ge-
boren werden in der Gegenwart des Buddhas in einem anderen Leben
und werden einen Geist des Uerzichtes erreichen, mit dem sie allen Folgen
begegnen, welche sich nach diesem ereignen werden. Darum sollten die,
welche Weisheit besitzen, ihre Gedanken zu einer sorgfiltigen Meditation
tiber diesen Buddha Amitdyus sammeln.”

Von denen, weldhe diese Meditation ausiiben, wird gesagt, daf}
sie nicht mehr in einem embryonischen Zustand leben, sondern freien
Zugang haben werden zu den ausgezeichneten und wunderbaren

Lindern der Buddhas.

,enn Du diese Wahrnehmung erreicht hast, solltest Du Dir ein Bild
machen von Dir selber, wie Du geboren wirst in der Welt des héchsten
Gliickes, in der Region des Westens, und wie Du dort sitzest mit ge-
kreuzten Beinen auf einer Lotusbliite. Dann mache Dir ein Bild davon,
wie diese Bliite Dich in sich einschliesst und wie sie sich nachher wieder-
um entfaltet. Wenn sich namlich die Bliite wieder entfaltet, so ist Dein
Korper von 500 farbigen Strahlen umspielt. Deine Augen werden geiffnet
sein, sodass Du die Buddhas und Bodhisattvas siehst, wie sie den ganzen
Himmel erfiillen. Du wirst das Gerdusch des Wassers und der Bdaume
horen, den Gesang der Uogel und die Stimme der vielen Buddhas.”

Buddha spricht darauf zu Ananda und Vaidehi (der Konigin):
»Diejenigen, die wiinschen, vermittelst ihrer reinen Gedanken im west-
lichen Lande wiedergeboren zu werden, sollten zuerst iiber ein Bild des
Buddha meditieren, das 16 Ellen hoch ist und auf dem Lotus im Wasser
des Sees sitzt. Wie vorher gesagt wurde, ist der wirkliche Korper und sein
Mass unbegrenzt und unbegreiflich fiir den gewohnlichen Uerstand. Aber



ZUR PSYCHOLOGIE OSTLICHER MEDITATION 41

durch die Wirksamkeit des alten Gebetes dieses T athdgata werden sicher-
lich alle, die daran denken und sich seiner erinnern, ihr Ziel erreichen.”

Der Text fihrt fort: ,,Als Buddha diese Rede vollendet hatte, da
konnte Uaidehi die Konigin, zusammen mit ihren 500 Begleiterinnen, ge-
leitet von den Worten Buddhas, den Anblick der weit sich erstreckenden
Welt der Gliickseligkeit sehen und sie konnte ebenso den Korper Buddhas
und den Korper der beiden Bodhisattvas sehen. IThr Geist war erfiillt mit
Freude, sie pries diese, indem sie sagte: ,,Niemals habe ich solch ein Wun-
der gesehen.” Auf der Stelle wurde sie ganz und gar erleuchtet und er-
reichte den Geist des Uerzichtes, nunmehr vorbereitet, alle Folgen zu
erdulden, was immer auch diese seien. lhre 500 Begleiterinnen ebenso
erfreuten sich des Gedankens, dass sie nunmehr die hochste vollkommene
Erkenntnis erreichten und wiinschten in jenem Lande des Buddha wieder-
geboren zu werden. Der durch alle Welt Geehrte sagte voraus, dass sie
alle in jenem Lande wiedergeboren wiirden und dass sie imstande sein
wiirden, Samddhi (die iibernatiirliche Ruhe) der Gegenwart vieler Bud-
dhas zu erreichen.”

In einem Exkurs iiber das Schidksal des Unerleuchteten sagt Buddha,
die Yogaiibung zusammenfassend:

»Aber da er von Schmerzen geplagt ist, so wird er keine Zeit finden,
an Buddha zu denken. Ein guter Freund wird dann zu ihm sagen: Auch
wenn Du die Erinnerung an Buddha nicht iiben kannst, so mogest Du
wenigstens den Namen aussprechen: ,Buddha Amitdyus’ Er moge dies in
reiner Gesinnung tun mit konstanter Stimme. Er moge bestindig an Bud-
dha denken, bis er 10 mal den Gedanken vollendet hat, indem er wieder-
holt: ,,Namo(A)mitdyushe Buddhdya” (Uerehrung dem Buddha Amitd-
yus). Uermoge des Uerdienstes des Aussprechens des Buddhanamens wird
er durch jede Wiederholung seine Siinden austilgen, die ihn sonst in Ge-
burt und Tod wihrend 80 Millionen Kalpas verwickeln wiirden. Er wird,
wenn er stirbt, einen goldenen Lotus sehen, gleich der Scheibe der Sonne
vor seinen Augen, und in einem Augenblick wird er wiedergeboren sein
in Sukhdvati, der Welt der hochsten Gliickseligkeit.”



42 C. G. JUNG

Das sind die wesentlichen, uns hier interessierenden Inhalte der
Yogaiibung. Der Text zerfillt in 16 Meditationen, von denen ich hier
nur Stiike hervorgehoben habe. Sie mogen aber geniigen, um die
bis Samadhi, der hédsten Entziidkung und Erleuchtung, aufsteigende
Meditation zu schildern.

Die Ubung beginnt mit der Konzentration auf die untergehende
Sonne. In siidlichen Breiten ist die Strahlungsintensitit der unter-
gehenden Sonne noch so stark, dafl einige Augenblike des Hin-
sehens geniigen, um ein intensives Nachbild zu erzeugen. Man sieht
dann, auch mit geschlossenen Augen, die Sonne nodh fiir eine ganze
Weile. Bekanntlich besteht eine der hypnotischen Methoden darin,
dafl ein glinzender Gegenstand, z. B. ein Diamant oder Krystall,
fixiert wird. Man darf vermuten, dafl die Fixierung der Sonne einen
dhnlichen hypnotischen Effekt bewirken soll. Allerdings soll es kein
einschlifernder Fflekt sein, insofern mit der Fixierung audh eine
»Meditation” der Sonne verkniipft werden muf}. Meditation ist ein
Nadhdenken iiber und ein Sich-Klarmadhen, ein Realisieren der Sonne,
ihrer Gestalt, ihrer Eigenschaften und Bedeutungen. Da das Runde
in den folgenden Stiidken eine bedeutsame Rolle spielt, so darf man
auch vermuten, dafl die runde Sonnenscheibe als Vorlage zu den
nachfolgenden runden Phantasiegebilden dienen soll. Ebenso soll sie
vermoge ihres intensiven Lichtes die nadhfolgenden strahlenden Vi-
sionen vorbereiten. Auf diese Weise soll, wie der Text sagt, ,die

Wahrnehmung erschaffen” werden.

Die nidhste Meditation, die des Wassers, stiitzt sich auf keinen
Sinneseindruck mehr, sondern erschafft nun durdh aktive Imagina-
tion das Bild einer spiegelnden Wasserfliche, die, wie man aus Er-
fahrung weif8, das Sonnenlicht vollkommen widerspiegelt. Es soll nun
vorgestellt werden, dafl das Wasser sich in ,leuchtendes und durdh-
sichtiges Eis” verwandelt. Durch diese Prozedur wird das immaterielle
Licht des Sonnennachbildes in die Materie des Wassers und dieses
schlieBllich in die feste Stofflichkeit des Eises gewandelt. Dadurdh wird



ZUR PSYCHOLOGIE OSTLICHER MEDITATION 43

offenbar eine Konkretisierung und Verstofflichung der Vision bezwedkt,
und damit entsteht eine Materialitit der Phantasieschopfung, weldhe
an die Stelle der physischen Natur, dieser uns bekannten Welt, tritt.
Es wird eine andere Wirklichkeit geschaffen gewissermaflen aus
seelischem Stoff. Das FEis, das natiirlicherweise eine bliduliche Farbe
hat, wandelt sich nun zu dem blauen Lapislazuli, zu einem festen
steinernen Gebilde, welches seinerseits zu einem ,Boden” wird, der
allerdings ,leuchtend und durdhsichtig” ist. Mit diesem ,Boden” ist
eine unverinderliche, sozusagen absolut reale Grundlage geschaffen.
Dieser blaue, durdsichtige Boden ist wie ein gldserner See, durch

dessen durdhsichtige Schichten der Blidk in die Tiefe dringt.

Aus dieser Tiefe leuchtet nun die sog. ,goldene Fahne” auf. Es
ist hier zu bemerken, dafl das Sanskritwort ,dhvaja” fir ,Fahne”
iiberhaupt die Bedeutung von ,Zeichen” und ,Symbol” hat. Man
kénnte daher ebensogut vom Erscheinen eines ,Symboles” reden. Es
wird hier klar, dafl, indem das Symbol sich ,nach den 8 Richtungen
des KompaB” erstreckt, die Grundlage ein adhtstrahliges System dar-
stellt. Wie der Text sagt, sind durch die Fahne die ,8 Edken der
Grundlage vollkommen ausgefiillt”. Das System leudhtet wie ,,1000
Millionen Sonnen”. Das leuchtende Sonnennadhbild hat also an Strah-
lungsenergie bedeutend gewonnen und sich zu einer unermefllichen
Leudhtkraft gesteigert. Die eigentiimliche Vorstellung von ,goldenen
Tauen”, die sich wie ein Netz iiber das System ausbreiten, will ver-
mutlich besagen, daf} letzteres zusammengebunden und auf diese Weise
befestigt sei, sodafl es nicht mehr auseinanderfallen kann. Leider
sagt der Text nirgends etwas iiber die Moglichkeit eines Versagens
der Methode und iitber die Zerfallserscheinungen, die infolge eines
Fehlers eintreten konnten. Derartige Stérungen eines imaginativen
Prozesses sind aber fiir den Kenner nichts Unerwartetes; sie bilden
im Gegenteil ein regelmifliges Vorkommnis. Es ist daher nidcht er-
staunlich, da8 in der Yogavision eine Art innerer Verfestigung des
Bildes durch goldene Taue vorgesehen ist.



44 C. G. JUNG

Obschon der Text es nicht ausdriidklich erwiihnt, ist das achtstrah-
lige System bereits das Amitabhaland. Darin wachsen wunderbare
Biume, wie sich dies fiir ein Paradies, das es ist, geziemt. Fine be-
sondere Widhtigkeit kommt dem Wasser des Amitidbhalandes zu. Es
findet sich, dem Oktogon entsprechend, in der Gestalt von 8 Seen.
Die Quelle dieses Wassers ist ein zentrales Juwel, Cintdmani, die
Wunsdiperle, ein Symbol der ,schwer erreichbaren Kostbarkeit” )
und des hochsten Wertes. In der chinesischen Kunst ist es jenes mond-
artige Gebilde, das hiufig mit dem Drachen verbunden erscheint. Die
wundersamen , I6ne” des Wassers bestehen in 2 Gegensatzpaaren,
die dogmatische Grundwahrheiten des Buddhismus ausdriidken, ,Lei-
den und Nidhtsein, Verginglichkeit und Nidhtselbst”, was besagen will,
daf} alles Sein leidvoll, und alles Ichhafte verginglich sei. Aus diesen
Irrtiimern erlost das Nichtsein und das Nicht-Ih-Sein. Das
tonende Wasser ist also etwas wie die Lehre Buddhas iiberhaupt, ein
erlésendes Wasser der Weisheit, eine ,aqua doctrinee”, um einen Aus-

druk des Origenes zu gebrauchen. Die Quelle dieses Wassers, die
Perle ohne Gleichen, ist der Tathagata, der Buddha selber. Daher
folgt nun die imaginative Rekonstruktion des Buddhabildes, und in-
dem dieser Aufbau vorgenommen wird, ergibt sich die Einsicht, daf3
Buddha eigentlich nichts anderes ist, als die in der Meditation titige
Psyche des Yogin, des Meditierenden selber. Aus dem ,eigenen Be-
wufltsein und Gedanken” geht nicht nur die Gestalt des Buddha her-
vor, sondern die Se el e, die diese Gedankenbilder erzeugt, ist Buddha
selber.

Die Gestalt des Buddha sitzt im runden Lotus, im Zentrum des
oktogonalen Amitabhalandes. Buddha ist ausgezeichnet durch das
grofle Mitleid, mit dem er ,alle Wesen annimmt”, also auch den
Meditierenden, d. h. das innerste Wesen, weldhes Buddha ist, tritt in
der Vision hervor und offenbart sich als das eigentliche Selbst des
Meditierenden. Er erfihrt sich selber als das alleinig Seiende, als das

%) Jung, Wandlungen und Symbole der Libido, 1912, p. 161 u. a. a. O.



ZUR PSYCHOLOGIE OSTLICHER MEDITATION 45

hochste Bewufitsein, welches eben Buddha ist. Um zu diesem letzten
Ziel zu gelangen, brauchte es den ganzen Weg miihsamer geistiger
Rekonstruktionsitbung, um vom verblendeten Ichbewufitsein, das die
Schuld an der leidvollen Illusion der Welt trigt, loszukommen und
an jenen andern seelischen Pol zu gelangen, in weldhem die Welt als
Illusion aufgehoben ist.

*

Unser Text ist insofern kein blofles literarisches Museumsstiidk,
als er in dieser und in vielen andern Formen in der Seele des Inders
lebt und dessen Leben und Denken durchdringt bis in die kleinsten
Einzelheiten, die dem Furopider so iiberaus fremdartig vorkommen.
Es ist nicht etwa der Buddhismus, der diese Seele formt, und erzieht,
sondern der Yoga. Der Buddhismus selber ist eine Geburt aus dem
Geiste des Yoga, der dlter und universaler ist als die historische Re-
formation Buddhas. Mit diesem Geiste muf} sich derjenige wohl oder
iibel befreunden, weldher danach strebt, indische Kunst, Philosophie
und Ethik von Innen her zu verstehen. Unser gewohntes Verstehen
aus dem Auflern versagt hier, weil es dem Wesen indischer Geistig-
keit hoffnungslos inadaquat ist. Und insbesondere modhte ich warnen
vor der so oft versuchten Nachahmung und Anempfindung ostlicher
Praktiken. Fs kommt dabei in der Regel nicht mehr heraus als eine
besonders kiinstliche Verdummung unseres westlichen Verstandes. Ja,
wer es fertig bridite, in jeder Hinsicht auf Furopa zu verzichten und
wirklidh auch nichts anderes zu sein als ein Yogin mit allen ethischen
und praktischen Konsequenzen und im Lotussitz auf dem Gazellen-
fell unter einem staubigen Banyanbaum dahinzuschwinden und seine
Tage in namenlosem Nidtsein zu besdhliefen, einem Solchen wiirde
ich es zugestehen miissen, dafl er den Yoga auf Indisch verstanden
hat. Wer das nicht kann, der soll auch nicht tun, als ob er den Yoga
verstiinde. Er kann und soll nicht auf seinen westlichen Verstand ver-
zichten, sondern im Gegenteil letzteren anstrengen, um ohne Nach-



46 C. G. JUNG

ahmung und Anempfindelei in ehrlicher Weise so viel vom Yoga zu
verstehen, als unserm Verstande eben moglich ist. Da die Geheim-
nisse des Yoga dem Inder so viel oder noch mehr bedeuten als uns
die Mysterien des dhristlichen Glaubens und wir es doch jedem Exoten
verwehren wiirden, unser mysterium fidei lidherlich zu madhen, so
diirfen auch wir die seltsamen indischen Vorstellungen und Ubungen
nicht gering schitzen und fiir absurden Irrtum halten. Damit wiirden
wir uns nur den Zugang zu einem sinngeméfien Verstindnis verbauen.
Allerdings haben wir es in Furopa schon weit gebracht in dieser Hin-
sicht, indem uns die geistigen Inhalte des dhristlichen Dogmas in einem
rationalistischen und aufklirerischen Nebel bis zu einem bedenklichen
Grade verschwunden sind, und allzuleicht ist es, zu unterschiitzen,
was man nicht kennt und versteht.

Wenn wir iiberhaupt verstehen wollen, so kann dies nur auf euro-
pdische Weise geschehen. Man kann zwar Vieles mit dem Herzen
verstehen, aber dabei findet es oft der Verstand schwierig, mit der
intellektuellen Formulierung nadhzukommen und dem Verstandenen
den gebiihrlichen Ausdruck zu geben. Es gibt zwar ein Begreifen
mit dem Kopfe und insbesondere mit dem wissenschaftlichen Verstand,
wobei aber manchmal das Herz zu kurz kommt. Wir miissen daher
bald das Fine, bald das Andere der wohlwollenden Mitarbeit des
Publikums iiberlassen. Versudhen wir es also zunidhst mit dem Kopfe,
jene verborgene Briike aufzufinden oder zu bauen, welche vom Yoga
zum europiischen Verstindnis heriiberfiihren soll.

Zu diesem Zwedke miissen wir uns nodh einmal die Reihe der
bereits besprochenen Symbole vergegenwirtigen, aber diesmal mit
Riidksicht auf ihren Sinngehalt. Die Sonne, mit der die Reihe
anhebt, ist die Quelle von Wirme und Licht und unzweifelhafter
Mittelpunkt unserer sichtbaren Welt. Als Spenderin des Lebens
ist sie daher sozusagen immer und iiberall entweder die Gottheit
selber oder wenigstens ein Bild derselben. Selbst in der dhristlichen
Vorstellungswelt ist sie eine beliebte Allegorie Christi. Eine zweite



ZUR PSYCHOLOGIE 6STLICHER MEDITATION 47

Quelle des Lebens, und dies namentlich in siidlichen Lindern, ist das
Wasser, das bekanntlich auch in der dristlichen Allegorik eine be-
deutende Rolle spielt, z. B. in der Gestalt der 4 Paradiesesstréme und
der Quelle, die an der Seite des Tempelberges entsprang. Letztere
wurde dem Blute aus der Seitenwunde Christi verglichen. In diesem
Zusammenhang erinnere ich auch an das Gesprich Christi mit der
Samariterin am Brunnen und an die Stréme lebendigen Wassers aus
dem Leibe Christi (Joh. VII, 38). Eine Meditation iiber Sonne und
Wasser wird unfehlbar soldhe und dhnliche Bedeutungszusammenhinge
evocieren, womit der Meditierende allmihlich aus dem Vordergrunde
der sichtbaren Erscheinung zum Hintergrund, d. h. zu dem dahinter-
liegenden geistigen Sinn der Meditationsgegenstinde iiberge-
leitet wird. Dadurch wird er in die psychische Sphire versetzt, wo
Sonne und Wasser ihrer physischen Gegenstindlichkeit entkleidet und
damit zu Symbolen seelischer Inhalte werden, ndmlich zu Bildern der
Lebensquelle in der eigenen Seele. Unser Bewufltsein schaflt sich ja
nicht selber, sondern es quillt auf aus unbekannter Tiefe. Es erwacht
allmihlich im Kinde und es erwadt jeden Morgen aus der Tiefe des
Schlafes aus einem unbewufiten Zustande. Es ist wie ein Kind, das
tiglich aus dem miitterlichen Urgrunde des Unbewufiten geboren wird.
Ja, eine genauere Frforschung des Bewufltseinsprozesses ergibt die
Tatsache, dafl es nicht nur vom Unbewuflten beeinflufit wird, son-
dern sogar in Form zahlloser spontaner Einfille tiberhaupt bestindig
dem Unbewuf3ten entquillt. Die Meditation der Bedeutung von Sonne
und Wasser ist daher etwas wie ein Abstieg zur seelischen Quelle,
eben zum Unbewufiten selber.

Hier liegt nun allerdings ein Unterschied zwischen &stlichem und
westlichem Geiste vor. Es ist derselbe Unterschied, dem wir schon
begegnet sind: es ist der zwischen Hodhaltar und Tiefaltar. Der Westen
sucht immer Erhebung, der Osten aber Versenkung oder Vertiefung.
Die #uflere Wirklichkeit mit ihrem Geist der Koérperhaftigkeit und
Schwere scheint den Europier viel stirker und schirfer anzupadken



48 C. G. JUNG

als den Inder. Darum sucht Ersterer sich iiber die Welt zu erheben,
Letzterer aber kehrt gern in die miitterlichen Tiefen der Natur zuriidk.

Wie nun die dristliche Kontemplation z. B. in den Exercitia Spi-
ritualia des HI. Ignatius von Loyola mit allen Sinnen sich bestrebt,
die heilige Gestalt so konkret wie moglich zu erfassen, so verfestigt
auch der Yogin das Wasser, das er betrachtet, zuniichst zu Eis und
sodann zu Lapislazuli und schafft dadurc einen festen ,Boden”, wie
er es nennt. Er schafft seiner Vision sozusagen einen soliden Kérper.
Damit gibt er dem Innern, némlich den Gestalten seiner seelischen
Welt, eine konkrete Realitiit, weldhe an die Stelle der d@uflern Welt
tritt. Er sieht zwar zunichst nichts als eine spiegelnde blaue Ober-
fliche, etwa wie die eines Sees oder Meeres, welch letzteres audh in
unsern Triumen ein beliebtes Symbol des Unbewufiten ist. Denn unter
der spiegelnden Wasserfliche bergen sich unbekannte Tiefen, die
dunkel und geheimnisvoll sind.

Wie der Text sagt, ist der blaue Stein durdsichtig, womit aus-
gesagt wird, dafl der Blik des Meditierenden in die Tiefe des see-
lischen Geheimnisses einzudringen vermag. Dort erblidkt er nun das,
was zuvor nicht gesehen werden konnte, d. h. was unbewuf}t war.
Wie Sonne und Wasser die physischen Lebensquellen sind, so driidien
sie als Symbole das essentielle Lebensgeheimnis des Unbewuften aus:
in der Fahne, d. h. dem Symbol, das der Yogin durch den Lapis-
lazuliboden erblidt, schaut er gewissermafien eine Gestalt der vordem
unsichtbaren und anscheinend gestaltlosen Bewufltseinsquelle. Durch
Dhyana, d. h. Versenkung und Vertiefung der Kontemplation hat das
Unbewuflte, wie es scheint, Gestalt angenommen. Es ist, wie wenn
das Licht des Bewufitseins, das aufgehért hat, Gegenstinde der duflern
Sinneswelt zu beleuchten, nunmehr das Dunkel des Unbewufiten er-
leuchtete. Wenn die Sinneswelt und der Gedanke an sie giinzlich
ausgelosdht ist, so tritt das Innere deutlicher hervor.

- Hier iiberspringt nun der 6stliche Text ein psychisches Phinomen,
das dem Europier zur Quelle endloser Schwierigkeiten wird. Versudht



ZUR PSYCHOLOGIE OSTLICHER MEDITATION 49

ein solcher die Vorstellungen der duflern Welt zu verbannen und
seinen Geist von allem Aufleren zu entleeren, so wird er zunidhst
zur Beute seiner subjektiven Phantasieen, die mit den Inhalten
unseres lextes nichts zu tun haben. Phantasieen haben keinen guten
Ruf, sie sind billig und wertlos und werden daher als nutz- und sinn-
los verworfen. Sie sind die klecas, jene unordentlichen und chaotischen
Triebkriifte, die der Yoga eben ,anjochen” will. Dasselbe Ziel ver-
folgen auch die Fxercitia Spiritualia, und zwar suchen beide Methoden
den Erfolg dadurch zu erreichen, dafl sie dem Meditierenden den
Gegenstand der Kontemplation vorhalten, indem sie ihm dasjenige
Bild zeigen, auf das er sich konzentrieren soll, eben um die sog.
wertlosen Phantasieen auszuschalten. Beide Methoden, sowohl die
ostliche wie die westliche, versuchen auf direktem Wege zum Ziel zu
gelangen. Idh will die Erfolgsmoglidhkeiten dort, wo sich die Medi-
tationsiibung in einem bedeutsamen kirchlichen Rahmen abspielt, nicht
in Frage stellen. Auflerhalb eines soldhen aber geht die Sache in der
Regel nicht, oder sie fiihrt sogar zu deplorablen Resultaten. Durch
die Erhellung des Unbewufiten nidmlich gerit man zunidhst in die
Sphire des dchaotischen personlichen Unbewufiten, in welchem sich
alles findet, was man gerne vergifit und was man unter allen Um-
stinden weder sich selber noch einem andern eingestehen und iiber-
haupt nicht fir wahr haben mochte. Man glaubt daher am besten
weg zu kommen, wenn man moglichst nicht in diese dunkle Edke
schaut. Allerdings, wer so verfihrt, der wird auch um diese Edke nie
herumkommen. Keinesfalls wird er auch nur eine Spur von dem er-
reichen, was der Yoga verspricht. Nur wer diese Dunkelheit durch-
schreitet, kann hoffen, irgendwie weiter zu kommen. Ich bin darum
prinzipiell gegen die kritiklose Ubernahme von Yogapraktiken durch
Furopier, denn ich weiff zu genau, daf} sie sich damit um ihre dunkle
F.de herumzudriidken hoffen. Ein solches Beginnen ist aber vollig
sinn- und wertlos.

Hier liegt auch der tiefere Grund, warum wir im Westen (abge-



50 C. G. JUNG

sehen von der sehr besdhrinkten Anwendung der jesuitischen Exer-
citia) nichts entwidkelt haben, das sich mit dem Yoga vergleichen liefle.
Wir haben eine abgrundtiefe Scheu vor der ScheuBlichkeit unseres
personlichen Unbewufiten. Daher zieht es der Europier vor, lieber
den Andern zu sagen, wie sie es zu machen hitten. Dafl die Bes-
serung des Ganzen beim Einzelnen, ja bei mir selber anfingt, das
will uns schon gar nicht in den Kopf. Viele denken sogar, es sei
krankhaft, einmal ins eigene Innere zu blidken, man werde davon
melandholisch, wie mir sogar einmal ein Theologe versicherte.

Ich habe vorhin gesagt, es hiitte sich bei uns nichts entwidkelt, was
sich dem Yoga vergleichen liefe. Das ist nicht ganz richtig. Es hat
sich bei uns, wie das dem europiischen Prijudiz entspricht, eine édrzt-
liche Psydhologie entwidkelt, die sich speziell mit den klecas befaft.
Wir nennen dies die ,Psychologie des Unbewufiten”. Die von Freud
inaugurierte Richtung hat die Bedeutung der mensdhlichen Schatten-
seite und ihres Einflusses auf das Bewuf$tsein erkannt und sich in
dieses Problem verwidkelt. Diese Psydhologie besdhiftigt sich ausge-
rechnet mit dem, was unser Text verschweigt und als erledigt vor-
aussetzt. Der Yoga weifs sehr wohl um die Welt der klecas, aber die
Naturhaftigkeit seiner Religion kennt den moralischen Konflikt
nicht, weldhen die klecas fiir uns bedeuten. Ein ethisches Dilemma
trennt uns von unserem Schatten. Der Geist Indiens wichst aus der
Natur. Unser Geist steht gegen die Natur.

Darum ist uns der Boden aus Lapislazuli undurdhsichtig, weil die
Frage des Bésen in der Natur zuerst beantwortet werden mufl.
Diese Frage kann beantwortet werden, aber sicherlich nicht mit seichter
rationalistischer ‘Argumentation oder intellektuellem Geschwitz. Die
ethische Verantwortung des Einzelnen kann eine giiltige Antwort
geben. Aber Rezepte oder Lizenzen gibt es nicht, sondern nur Be-
zahlung bis zum letzten Heller. Dann kann der Boden aus Lapislazuli
durdhsichtig werden. Unser Siitra setzt also voraus, dafl die Schatten-
welt unserer personlichen Phantasieen, d. h. des persénlichen Un-



ZUR PSYCHOLOGIE OSTLICHER MEDITATION 51

bewufiten, durchsdhritten sei, und.fihrt nun fort, eine symbolische
Gestalt zu schildern, die uns zuniidhst fremdartig anmutet. Fs handelt
sich um ein radidres achtteiliges geometrisches Gebilde, um eine sog.
Ogdoas, eine Adtheit. In der Mitte erscheint ein Lotus, in welchem
Buddha sitzt, und das entscheidende Erlebnis ist schlieBlich die Er-
kenntnis, dafl der Meditierende selber Buddha ist, wodurch der durch
die Rahmenerzihlung gesdhiirzte Schidksalsknoten als gelost erscheint.
Das konzentrisch gebaute Symbol driidkt offenbar hédhste Konzen-
tration aus, weldhe nur dadurdh erreicht wird, dafl die vorhin ge-
schilderte Abziehung und Uberleitung des Interesses von den Ein-
driidken der Sinneswelt und den objektgebundenen Vorstellungen weg
und die Zuwendung zum BewufBtseinshintergrund auf die Spitze ge-
triecben wurde. Die Bewufltseinswelt mit ihrer Verhaftung ans Objekt,
ja sogar das Zentrum des Bewufltseins, das Ich, erlischt, und dafiir
erscheint in endloser Steigerung des Glanzes die Amitabhawelt.

Psychologisch heifit dies soviel als, da8 hinter oder unter der
personlichen Phantasie- und Triebwelt eine nodh tiefere Schicht des
Unbewuflten erscheint, weldhe im Gegensatz zur chaotischen Unord-
nung der klecas von hédister Ordnung und Harmonie ist, und im
Gegensatz zu deren Vielheit die allumfassende F.inheit des ,bod-
himandala”, des Zauberkreises der Erleuchtung, darstellt.

Was hat nun unsere Psydhologie zu dieser indischen Feststellung
eines iiberpersonlichen, weltumfassenden Unbewufiten zu sagen, wel-
ches gewissermaflen dann erscheint, wenn die Dunkelheit des per-
sonlichen Unbewufiten durdhsichtig geworden ist? Unsere moderne
Psychologie weifs, dafl das personliche Unbewufite nur eine Ober-
schicht ist, die auf einem ganz anders gearteten Fundament ruht.
Dieses wird als kollektives Unbewufites bezeichnet. Der Grund
zu dieser Bezeichnung ist der Umstand, da8 unihnlich dem person-
lihen Unbewuften und dessen rein personlichen Inhalten die Bilder
des tiefern Unbewuflten von ausgesprochen mythologiscem Cha-
rakter sind. Das will besagen, dafl sie nach Form und Inhalt mit



52 C. G. JUNG

jenen allverbreiteten Urvorstellungen, wie sie den Mythen zu Grunde
liegen, iibereinstimmen. Sie sind nicht mehr persénlicher, sondern rein
itberpersonlidher Natur und darum allen Menschen gemeinsam. Darum
lassen sie sich auch in allen Mythen und Mirchen aller Vélker und
Zeiten und ebenso bei einzelnen Individuen nachweisen, ohne dafl
diese die geringste bewufite Kenntnis der Mythologie hiitten.

Unsere abendlindische Psydhologie ist tatsichlich soweit wie der
Yoga, dafl sie nimlich imstande ist, eine tiefere Einheitsschicht des
Unbewufiten wissenschaftlich nachzuweisen. Die mythologischen Mo-
tive, deren Vorhandensein die Erforschung des Unbewuflten erwiesen
hat, bilden zwar an sich eine Vielheit, aber diese gipfelt in einer kon-
zentrischen oder radiiren Anordnung, welche redht eigentlich das
Zentrum oder das Wesen des kollektiven Unbewufliten ausmadht.
Wegen der bemerkenswerten Ubereinstimmung der Einsichten des
Yoga mit den Ergebnissen der psychologischen Forschung habe ich
fiir dieses Zentralsymbol den Sanskritterminus ,Mandala”, das ,,Kreis”
bedeutet, gewibhlt.

Sie werden nun gewifl fragen: aber wie in aller Welt kommt die
Wissenschaft auf dergleichen Feststellungen? Dazu gibt es zwei Wege.
Der erste ist der historische. Untersuchen wir z. B. die introspek-
tive Methode der mittelalterlichen Nuturphilosophie, so sehen wir,
daf} sie sich immer wieder des Kreises und zwar meistens des vier-
geteilten, zur Symbolisierung des zentralen Prinzips bedient hat und
dies in offenkundiger Anlehnung an die kirchliche Quaternitiitsalle-
gorik, wie sie sich in zahllosen Darstellungen des rex gloriee mit den
4 Fvangelisten, den 4 Paradiesesstromen, den 4 Winden etc. findet.

Der zweite Weg ist der empirisch-psychologisde. In einem
gewissen Stadium der psydischen Behandlung zeichnen die Patienten
gelegentlich spontan solcdhe Mandalas, entweder weil sie sie tridumen
oder weil sie plotzlich das Bediirfnis spiiren, ihre seelische Unordnung
durch die Darstellung einer geordneten FEinheit zu kompensieren.
Einen solhen Prozefl hat z. B. audh unser nationaler Heiliger, der



ZUR PSYCHOLOGIE OSTLICHER MEDITATION 53

selige Bruder Niklaus von der Fliie, durchlaufen, dessen Endzustand
Sie nodr im Bilde der Dreifaltigkeitsvision in der Pfarrkirche von
Sachseln sehen konnen. Er hat seine grofie Sdhredkvision, die ihn
aufs tiefste erschiitterte, mit Hilfe der Kreiszeichnungen im Biichlein
eines deutschen Mystikers geordnet.?)

Was aber sagt unsere empirische Psydhologie zu dem im Lotus sitzen-
den Buddha? Folgerichtigerweise miifite ja beim Abendlinder Christus
in der Mitte des Mandala thronen. Das war, wie schon gesagt, im Mittel-
alter bei uns audh der Fall. Aber unsere modernen Mandalas, deren
spontane Entstehung wir bei zahlreichen Individuen ohne duflere Voraus-
setzung oder Einmischung beobadhten, enthalten keine Christusfigur
und noch weniger einen Buddha im Lotussitz. Wohl aber kommt
das gleichschenklige Kreuz oder gar eine unverkennbare Andeutung des
Svastika nicht selten vor. Ich will diese seltsame Tatsache, die an sich
allerdings von hochstem Interesse ist, hier nicht diskutieren. %)

Zwischen dem dhristlichen und den buddhistischen Mandala besteht
ein feiner, aber enormer Unterschied. Der Christ wird in der Kon-
templation nie sagen: Ich bin Christus, sondern mit Paulus wird er
bekennen: ,doch nun nicht ich lebe, sondern Christus lebet in mir”.
Unser Stitra aber sagt: Du wirst erkennen, dafl du Buddha bist.
Im Grunde ist das Bekenntnis identisdh, insofern der Buddhist diese
Frkenntnis nur erreicht, wenn er ,andtman”, d. h. ohne Selbst ist,
aber in der Formulierung besteht ein grenzenloser Unterschied: der
Christ erreicht sein Ende in Christo, der Buddhist erkennt, dafl er Buddha
ist. Der Christ kommt eben aus der vergiinglichen und ichhaften Be-
wufltseinswelt, der Buddhist aber ruht nod auf dem ewigen Grunde
der innern Natur, deren Einssein mit der Gottheit oder dem universalen
Wesen uns audh in andern indischen Bekenntnissen entgegentritt.

) Vergl. P. Alban Stocli, O. M. Cap., Die Visionen des Seligen Bruder Klaus,
Einsiedeln 1933.

C. G. Jung, Bruder Klaus, Neue Schweizer Rundschau 1933, Heft 4.

5) Der Leser findet die notigen Angaben in meinem Bud ,Psydiologie und
Religion“, 1940.






	Zur Psychologie östlicher Meditation

