
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 4 (1942)

Artikel: De quelques bronzes bouddhiques anciens de Ceylan

Autor: Mercanton, P-L

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


51

De quelques
bronzes bouddhiques anciens de Ceylan

par P-L Mercanton
Avec 2 planches

Un compatriote établi durant de longues années dans l'île de

Ceylan et collectionneur éclairé d'objets d'art, M. Marcel Robert,
de Neuchâtel, a rapporté de là-bas un ensemble de statuettes du

Bouddha, en bronze et de haute antiquité. J'ai eu la bonne fortune,

par la courtoisie de M. R. Jaquerod, l'antiquaire zurichois qui les a

acquises et dispersées en 1941, de pouvoir examiner de près ces

pièces rares. Elles m'ont paru dignes de description et c'est la raison
d'être de la présente note; note forcément sommaire: d'une part les

renseignements absolument précis sur la provenance des objets

manquent, bien que M. Robert ait mis toute sa complaisance à rappeler

ses souvenirs d'un achat vieux de plus d'une décennie déjà et parce

que, d'autre part, les termes de comparaison qu'on trouverait sans

doute dans les musées de l'étranger, de même que maints documents

iconographiques, sont actuellement inaccessibles et le demeureront

longtemps encore.
L'ensemble de pièces en cause ici comprend une douzaine de

petits bouddhas assis, une statuette un peu plus grande du même

personnage et dans la même posture, enfin un bouddha debout, de

taille un peu plus grande encore. Seul le socle de ce dernier est

creux; les images elles-mêmes sont toutes de bronze massif. Leur
poids, le retrait visible du métal à la base des bouddhas assis en

témoignait suffisamment déjà ; j'ai tenu néanmoins à m'en assurer en
déterminant la densité moyenne de l'une quelconque des petites

statues; je l'ai trouvée presqu'exactement de 8 grammes par centimètre

cube ce qui est la densité du bronze usuel.



52 P-L MERCANTON

La patine de tous ces objets est plutôt sombre, noirâtre même,

partout où leur surface est exempte de la gangue dont le temps l'a
volontiers revêtue. Cette croûte, qui affecte plus particulièrement les

bouddhas assis, est généralement d'aspect terreux, mais souvent aussi

elle est faite de carbonate de cuivre cristallisé (malachite) et constitue

alors, surtout dans les recoins des objets, des amas épais de plusieurs
millimètres. Assez résistantes, ces efflorescences se laissent toutefois

éliminer par un grattage précautionneux, et ce au profit certain de

l'archéologie comme aussi de l'esthétique. On constate cependant
chez certaines pièces des corrosions définitives. Ce sont les bouddhas

assis qui ont le plus souffert d'altérations; le bouddha debout en
est quasi indemne et ce fait posait d'emblée la question de la
communauté d'origine des premiers et du dernier objet. Une lettre de

M. Robert y a répondu: effectivement les provenances diffèrent. Les

figurines assises ont été extraites, toutes ensemble, d'un puits, dans

une forêt proche d'Anurâdhapura ; le bouddha debout provient des

ruines d'un temple de la même région. Dès lors l'encroûtement des

premiers objets s'explique aisément; nature et développement de la

gangue témoignent en effet d'un long séjour dans des conditions
d'huméfaction propices à l'attaque profonde du métal.

La trouvaille est de peu antérieure à 1931, à en juger d'après

une facture de cette année-là rédigée en cinghalais et relative à

l'acquisition des pièces par M. Robert. Le Musée de Colombo qui a

examiné celles-ci les a déclarées authentiques et les a situées

chronologiquement au VIIme ou au VIIIme siècle de notre ère, soit à la

fin des temps d'Anurâdhapura. Cette datation s'applique-t-elle aussi

au bouddha debout Ce n'est pas certain, mais tout parle en faveur
d'une antiquité reculée pour cette pièce aussi. Quant au puits, il a

sans doute servi de cachette aux prêtres de quelque sanctuaire d'Anu-
râdhapura pour mettre leur pieux trésor à l'abri des envahisseurs tamouls,

peut-être lors du pillage des reliques par les Cholas, en 1017, sous
le règne de Mahinda V.



DE QUELQUES BRONZES BOUDDHIQUES ANCIENS DE CEYLAN 53

Passons maintenant à la description des objets.
Les douze plus petites figures, toutes hautes d'environ 11 cm,

forment un groupe des plus homogènes. A première vue on les

prendrait volontiers pour de simples répliques d'un même et unique
original. Un examen plus attentif avère bientôt leur individualité:
ce sont bien des œuvres distinctes. Chez les unes les linéaments du
vêtement — le vêtement classique du bouddhisme hinayanien, — le

retroussis du manteau notamment, ne sont indiqués que par de simples

sillons, étroits et peu profonds, venus directement de fonte et

non d'une reprise de la pièce au burin. Chez les autres, au contraire,
on se trouve en présence d'un relief peu accusé marquant surtout
le bord de la sanghâti, parfois aussi les plis du sous-vêtement. Chez

toutes, le manteau laisse l'épaule droite et le bras nus tandis qu'au
côté gauche il cache l'épaule et le bras jusqu'au poignet, les reliant

postérieurement avec le torse. Sur le dos, le repli marginal de la

sanghâti descend jusqu'aux reins où il s'arrête le plus fréquemment
à l'équerre, parfois pourtant aussi par un joli drapé sinueux. On

remarque des différences du même genre dans le vêtement des jambes.

Souvent enfin — il faut le noter — à un tracé en saillie s'en juxtapose
étroitement et tout du long un second en creux, accentuant l'effet

plastique du premier.
Corrélativement, des dissemblances se montrent dans le traitement

de la chevelure. Chez les bouddhas traités en creux les touffes de

cheveux se réduisent le plus souvent à un semis serré de petits cercles

gravés; dans les images traitées en relief ce sont autant de saillies

granulaires. Ni les unes ni les autres ne montrent d'ûrnâ. L'ushnîsha

se réduit partout à une légère saillie en tourteau d'où s'élève la si-
respotâ, la flamme typique des bouddhas cinghalais. Ici cet attribut
est en façon de palmette étalée frontalement, assez mince d'avant en

arrière. Chez nos petits bouddhas, son centre en saillie se creuse
d'une alvéole circulaire, vide aujourd'hui, mais qui semble avoir
enchâssé jadis quelque joyau. Le visage, quand la patine ne l'oblitère



54 P-L MERCANTON

pas trop, montre des traits expressifs et délicats : nez droit et mince,
arcades sourcilières en circonflexe, bouche petite et bien modelée.

Les paupières mi-closes donnent au regard le recueillement voulu

par la dhyâna-mudrâ, qui est l'attitude commune à tout le groupe
de nos bouddhas assis. Le lobe de l'oreille descend jusqu'à l'encolure

sans se séparer ni de celle-ci ni de la tête. L'ensemble manque
un peu de finesse, comme on doit l'attendre d'images de fabrication

sans doute courante et destinées aux classes populaires, comme celles-

ci semblent bien l'avoir été. Fig. 1 et 2.

On peut rapprocher utilement leur type de quelques monuments
plastiques dont j'ai pu avoir les représentations sous les yeux, à

savoir: d'abord un bronze reproduit dans la planche 88 de Trautz,
«Ceylan», pièce de date incertaine, mais d'aspect plutôt récent, puis

- et ceci nous intéresse davantage — un bouddha assis, haut d'un
mètre, provenant du vihâra No 2 de Polonnaruva, maintenant au
Musée de Colombo1)- La photographie de cet objet étant
malencontreusement arrêtée juste au sommet de la tête, il ne m'a pas été

possible de vérifier si celle-ci portait ou non la sirespotâ comme nos

petits bouddhas. Il est remarquable, à ce propos, qu'aucune des

grandes statues de pierre cinghalaises figurées dans les recueils ne

montre actuellement pareil attribut, bien que certains indices en
doivent faire conjecturer la présence originelle2). Carence de principe

ou injure du temps, ou peut-être encore disparition d'un agrément

qui aurait été de métal? On ne peut en décider «ex cathedra».

L'attitude du bouddha du vihâra No 2 de Polonnaruva est identique
à celle de nos petites pièces; la disposition de son vêtement aussi.

Or Bell date cette statue du XIIme siècle, mais la figure 178 de Smith

') Cf. Vincent A. Smith, *A History of Fine Arts in India and Ceylon»
Oxford 1911, fig. 179.

*) Cf. le bouddha assis d'Anurâdhapura, pi. 38 dans M. Hürlimann, « Ceylan
et Indochine; Atlantis, Berlin 1930, et le Bouddha assis du Gai-Vihâra de
Polonnaruva, ibidem, pi. 37 (le même dans Cohn, « Buddha in der Kunst des Ostens»,

p. 27).



ì



DE QUELQUES BRONZES BOUDDHIQUES ANCIENS DE CEYLAN 55

représente encore un autre bouddha semblable aux nôtres qui, lui,
daterait du Xme siècle et provient du PankuliyaVihâra d'Anurâdhapura.

Les qualités plastiques du groupe des douze petits bouddhas
Robert se retrouvent, mais accentuées et affinées, dans la treizième pièce,

légèrement plus grande (h=13,5 cm) qui a pris place dans la
collection de l'auteur. Elle se distingue par l'élégance naturelle de la

pose, la délicatesse du modelé, surtout du torse et des bras et, en

général, par sa facture plus soignée. La chevelure, un peu trop ché-

matisée pourtant, est figurée par quatre rangs de mamelons grossièrement

quadratiques s'étageant autour de la tête. Un étroit liseré les

sépare du front. Ils s'arrêtent en haut à un apex crânien vaguement

conique, formant ushnîsha, dont jaillit toute droite une flamme à sept

jets accolés, étalée frontalement et aplatie d'avant en arrière. La face

antérieure de cette sirespotâ, porte en son centre un petit médaillon

circulaire et faiblement bombé qui ne semble pas avoir reçu d'ornement

rapporté, ce, à la différence des petits bronzes précédemment
décrits. L'oreille se détache franchement de la tête et son lobe très

distendu ne touche pas non plus l'épaule. Les articulations des

membres sont bien et correctement marquées. Quant à l'habillement

rituel, bords des sous-vêtements, replis du manteau, etc., ils sont en

un franc relief, accusé davantage encore par le cerne creux qui
l'accompagne tout du long. Le bord de la sanghâti, par devant, fait
la chute quasi verticale caractéristique de la fin des temps
d'Anurâdhapura. Fig. 3 et 4.

Cette figurine du Bouddha s'apparente de près — pour autant

que j'en puis juger par la planche 60 du «Ceylan» de Trautz — aux
grands bouddhas assis du sanctuaire rupestre de Dambulla, lesquels

ne sont d'ailleurs pas en bronze3).

La disposition des touffes de cheveux se retrouve d'autre part chez

le célèbre bouddha de pierre qu'on admire sur la chaussée circulaire

") Gelpke, Mus. für Völkerkunde, Berlin: In litt.



56 P-L MERCANTON

extérieure d'Anurâdhapura près de l'Abhayagiri-Dâgoba et qui daterait

du IVme siècle de notre ère*).

Venons en maintenant au bouddha debout recueilli par M. Robert.
Les figures 5 et 6 montrent cette belle pièce, haute de 23 cm (sans

le socle) et dont M. le Dr de Murait, de Zurich, est aujourd'hui le

fortuné possesseur. Sa patine noirâtre, franche de corrosions,
incrustations et autres disgrâces du même genre, laisse voir, en relief peu
accentué, mais net et fin, le dessin délicat du tissu vestimentaire moulant

le corps avec exactitude. Le Tathâgata fait ici le geste de

l'enseignement (vyâkhyâna-mudrâ) ; sa main gauche tendue vers le sol

retient le bord de la sanghâti. Une certaine raideur d'attitude, la

physionomie légèrement figée, l'expression solennelle et pour tout
dire quelque peu gourmée du personnage sont bien caractéristiques
de ces représentations cinghalaises archaïques, sans parler du type
ethnique ici très pur.

Les bouclettes de la chevelure forment un réseau serré de
monticules arrondis, de grains, tous pareils. L'ushnîsha paraît manquer
totalement, mais du sommet du crâne la sirespotâ jaillit verticalement

vers le ciel. Le dit attribut, du même genre que ceux que j'ai décrits

plus haut, a ici une structure très conventionnelle en rouleaux ployés

par le milieu et accolés. Bien moins qu'aux belles flammes des bouddhas

siamois de Pitsanoulok, c'est aux flammes encerclant le Çiva Natarâja
de l'Inde méridionale, telles que la décoration courante les schématise

et multiplie, que la nôtre fait penser, et cela parlerait pour un âge

de ce bouddha moins reculé que celui des précédents.

Mais la grande simplicité du vêtement contraste chez ce bouddha

avec la complication ornementale croissante des bronzes cinghalais
depuis, qu'après les temps de Parâkrama-Bâhu, l'influence hindoue
s'est imposée toujours davantage. Cette sobriété assignerait au Bouddha
de Murait une antiquité plus haute.

*) Cf. Coomaraswamy, Gesahidite der indischen und indonesisdien Kunst, fig. 295.





DE QUELQUES BRONZES BOUDDHIQUES ANCIENS DE CEYLAN 57

Le Musée ethnographique de Bale possède une statuette très

semblable, haute de 33,5 cm (44 avec le socle). De bronze massif

aussi, elle est soutenue comme la précédente par un socle creux.
Coupe et port du vêtement monacal sont pareils à ceux du bouddha
de Murait; pareil est aussi le rendu délicat de l'étoffe crêpée qui
moule les formes. Le geste est ici l'abhaya-mudrâ. Fig. 7 et 8. Cette

pièce de mérite a été rapportée par M. Wirz, en 1935, d'un vieux
temple de Polonnaruva. Le Musée de Bàie la situe chronologiquement
entre les VIIme et XIIme siècles)- On peut voir enfin dans l'ouvrage
de Trautz déjà cité, pi. 91, une figurine du même type, haute de
22 cm, appartenant au Musée ethnographique de Berlin, et de

provenance exacte malheureusement inconnue. M. le professeur Gelpke,
conservateur des Antiquités indiennes du musée, ne la croit d'ailleurs

pas antérieure au XVIIme siècle. Elle paraît loin d'avoir les qualités
des nôtres et ne représente probablement qu'une survivance du genre.
C'est plutôt au grand bouddha monolithe d'Awkana qu'il convient
d'apparenter les statuettes de Murait et Wirz6).

Mentionnons encore que le socle du bouddha de Murait se
réduit à un tambour circulaire, assez mince de paroi, que recouvre
du feuillard de bronze dans lequel la figure s'implante par des tenons
prolongeant les jambes sous les talons. Le socle de l'image bâloise

est en forme de cloche.

En terminant, félicitons M. Robert d'avoir enrichi nos collections
de spécimens rares, uniques probablement en Suisse. Je remercie
aussi MM. Jaquerod et de Murait de même que les obligeants
conservateurs des Musées de Bàie et de Berlin, M. le Professeur Emil
Abegg, de l'Université de Zürich, qui a bien voulu vérifier la

transcription des noms propres et termes hindous, enfin M. R. Fazy,
président de la Société Suisse des Amis de l'Extrême-Orient, qui m'a

ouvert libéralement son admirable bibliothèque asiatique.

6) Paravicini, in litt
•) Cf. Vincent A. Smith, op. cit., fig. 180.


	De quelques bronzes bouddhiques anciens de Ceylan

