
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 3 (1941)

Artikel: Vom Wesen der chinesischen Sprache

Autor: Tscharner, E.H. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


41

Vom Wesen der chinesischen Sprache1)
von E. H. von Tscharner

Jeder Mensch spricht seine Sprache. In seiner Sprache drückt sich

seine Psyche aus und stellt sich, am faßbarsten, sein Geist dar. Jeder
Mensch hat aber seine Sprache zu größerem oder kleinerem Teil
gemeinsam mit anderen Menschen, mit anderen Menschengruppen, und

zwar zu desto größerem Teil, je näher ihm diese zeitlich, räumlich
und in anderen Hinsichten stehen: mit der Familien-, der „Klassen"-
und der Berufs-, mit der engeren und weiteren Volks- und
Kulturgemeinschaft, mit seinem Ort, seinem Kanton, seinem Land, ja — was

vorerst verwundern mag, aber auch nur von uns Europäern gesagt
sein soll — mit seinem Erdteil. Und hinter dem Gemeinsamen der
Sprache steht ein Gemeinsames des Geistes und der Psyche.

Daß wir geradezu „eine europäische Sprache" sprechen, werden

wir gewahr, wenn wir unseren verschiedenen europäischen Sprachen

eine so andersgeartete wie die chinesische gegenüber stellen. Denn
jede wirkliche Fremderkenntnis wird zu einer Selbsterkenntnis. So

dürfte uns dieserVersuch, insWesen der chinesischen Sprache zu schauen,

manche Wesenszüge unserer europäischen Sprachen klarer bewußt

machen, zugleich aber manche Wesenszüge des Geistes und der Psyche

offenbaren, die die chinesische Sprache so eigenartig prägen.
Es gibt zahlreiche Abhandlungen über das Chinesische, es gibt

Lehrbücher2) und selbst Grammatiken3) dieser Sprache, die, wie wir
sehen werden, im Gegensatz steht zu aller Grammatik! Wohl keine

Darstellung wird dem Chinesischen als rein sprachlicher Erscheinung

so gerecht wie das ausgezeichnete Büchlein von B. Karlgren „Sound
and Symbol in Chinese"4). Aber es gibt nur wenige Versuche, die

chinesische Sprache in einem psychologischen und philosophischen Sinne



42 E. H. VON TSCHARNER

zu deuten : seit den Abhandlungen des ersten großen vergleichenden
Sprachforschers W. v. Humboldt sind kaum ernsthafte Versuche dieser

Art unternommen worden bis zu denen des bedeutendsten heutigen

Sino-Soziologen M. Granet. Diesen Forschern verdanke ich manche

Erkenntnisse, Betrachtungsweisen und Anregungen.
Auch die kurze Wesensdeutung der chinesischen Sprache, die ich

hier vorlege, ist nur ein Versuch. Aber selbst dafür, und umsomehr

als ich bei den meisten Lesern keine Kenntnis des Chinesischen

voraussetze, schien es mir wünschenswert, möglichst gegenständlich
vorzugehen und diese Wesensdeutung aus der Betrachtung von Wort und
Schriftzeichen, von gesprochener und geschriebener Satzbildung
allmählich zu entwickeln.

Wort und Schriftzeichen

Der Sprachwissenschaftler bestimmt die chinesische Sprache mit drei
technischen Ausdrücken: sie ist monosyllabisch und isolierend und
besitzt eine ideographische Schrift. „Was heißt das?", können wir in
zweifachem Sinne fragen, einmal - als Nicht-Sprachwissenschaftler —

im Sinne der sprachlichen Erscheinung und dann in einem tieferen,
psychologisch-philosophischen Sinne.

Die Wörter der chinesischen Sprache, wie die ihrer Verwandten
der „indo-chinesischen" Sprachfamilie, von denen hier das Siamesische

und andrerseits das Tibetische und das Burmanische als die wichtigsten
erwähnt seien, sind alle einsilbig und unveränderlich, „isolierend",
indem sie keine Beugungsmerkmale noch Ableitungen bildende Vor-
und Nachsilben annehmen, ja „wurzelisolierend", indem sie ihrer Form
nach weder Verben, Substantive, Adjektive noch Adverbien sind wie
die indo-europäischen Wortwurzeln, auf die sich unsere Wörter
zurückführen lassen, aber jede dieser Geltungen haben können — ming
kann allen unseren Wörtern und Formen: klar, als Adjektiv oder

Adverb, klar sein, klar machen, also klären und erklären, Klarheit,



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 43

klar«, klare/n, klarster usw. entsprechen. Das Chinesische besitzt also

keine Merkmale für die grammatische Funktion seiner Wörter, wie sie

die unsrigen in ihren Endungen z. B. für die Fälle und die Zahl, ja
das Geschlecht, das allerdings auch das Englische nicht mehr kennt,
besitzen, und es hat keine grammatischen Wortklassen, wenn wir auch

in einem chinesischen Wort, das eine Handlung oder ein Geschehen

bezeichnet, vor allem ein Verb und in einem, das ein Ding benennt,

ein Substantiv zu sehen geneigt sind.
Vielleicht hat das Chinesische einmal, in vorgeschichtlicher Zeit,

zweisilbige Wörter und Beugungsmerkmale für persönliche Fürwörter
besessen, wie Karlgren5) aus gewissen Anzeichen in alten sprachlichen

Zeugnissen erschlossen zu haben glaubt, so daß die Einsilbigkeit und
die Flexionslosigkeit schon ein frühes Endergebnis einer früheren
Entwicklung wären. Ferner könnten wir Ansätze zu einer Scheidung in
Wortarten im Sinne unserer Stammbildungen sehen, wenn etwa ein
Wort in verschiedener Tönung gesprochen wird, je nachdem es

nominale oder verbale Geltung haben soll, z. B. haò: gut, wohl, Güte,
und haó: gut finden, gern haben, wobei an den Akzentwechsel im
Englischen für dieselbe Unterscheidung erinnert sei wie in the record

und to record. Die Tönungen, deren es in südchinesischen Mundarten
bis zu neun, aber im heutigen Nordchina nur noch vier gibt, bilden

jedoch im allgemeinen einen, von der „grammatischen" Funktion
unabhängigen, integrierenden Bestandteil der Wörter und tragen zu deren

lautlichen Unterscheidung bei, die auch so, namentlich in der heutigen,

abgeschliffenen Sprache Nordchinas, für unsern Sprachsinn noch dürftig

genug ist. Auf die Fragen des, sehr ausgedehnten, Gleichklangs und
der einzigartigen Tönung der chinesischen Wörter brauchen wir hier
nicht näher einzugehen, und bei lautlichen Wiedergaben werden wir
uns nach dem „Hochchinesischen", der heutigen „Nationalsprache"
richten6).

Als Sprachtypus ist also das Chinesische trotz den erwähnten

Vermutungen und Ansätzen eine monosyllabische und isolierende Sprache.



44 E. H. VON TSCHARNER

Im praktischen Gebrauch scheint sie dagegen oft zwei ihrer einsilbigen,
unveränderlichen Wörter zu „einem Wort" zu verbinden. So setzt sie

Synonyme nebeneinander wie i-shang, Kleid-Kleid7)» für Kleid oder
Wörter gegensätzlicher Bedeutung wie lai-wang, kommen-gehen, für
Verkehr oder sonstweiche in konventionell-festen Ausdrücken wie
shan-shuei, Berg-Wasser, für Landschaft. Andrerseits hängt sie Wörtern,
die meistens ohnehin ein Ding bezeichnen, die Wörter tsï oder er an,
die beide Sohn, Kind bedeuten8), wie in i-tst, Stuhl bzw., mit einem

anders getönten i, Seife, oder t'ou, Kopf, wie in mu-t'ou, Holz-Kopf,
für Holz schlechthin, d. h. sie braucht diese Wörter im Sinne unserer
Nominal-Suffixe und bildet so „Substantive". Wir stellen hier
Erscheinungen einer „grammatischen" Differenzierung fest, die mit der

Bestimmung des Chinesischen, wie ich sie zuerst gegeben habe, nicht
übereinzustimmen scheint. Wir werden auch, an Beispielen von Sätzen

der heutigen Umgangssprache, weitere Erscheinungen einer „grammatischen"

Differenzierung beobachten — im Gegensatz zu der
„Schriftsprache", die sich im wesentlichen seit den ältesten Zeugnissen gleich

geblieben ist. Dies dürfte die Annahme bekräftigen, daß eine
„grammatische" Differenzierung die Entwicklung des Chinesischen als

lebendiger Sprache kennzeichnet. Andrerseits aber werden wir an
denselben Satz-Beispielen sehen, wie wenig „grammatisch" differenziert
und bestimmt selbst die heutige Umgangssprache noch ist, deren Wörter
übrigens trotz ihren praktischenVerbindungen zu „zweisilbigenWörtern"
ihre ursprüngliche Selbstständigkeit bewahren. Und wir müssen uns
auch fragen: ist jener Gegensatz zwischen „Schriftsprache" und heutiger

Umgangssprache stichhaltig? Inwiefern geben uns die alten schriftlichen

Zeugnisse Aufschluß über die Umgangssprache ihrer Zeit?
Diese Frage stellt sich für alle, auch für unsere Sprachen und ist

sicher nicht immer genügend berücksichtigt worden. Wie die ältesten

Teile der klassischen Bücher der „Wandlungen" und der „Urkunden"
bestehen auch die frühesten Niederschriften in anderen Sprachen

meistens aus rein formelhaften Ausdrücken oder aus poetischen wie



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 45

das chinesische „Buch der Lieder". Diese Frage stellt sich aber für
das Chinesische noch gebieterischer, da dieses eine Schrift gebraucht,
die von den Sprachlauten unabhängige und viel reichere Ausdrucksmittel

als diese lautarme Sprache besitzt : nicht eine phonetische, sondern

eine ideographische, also, in heutige Begriffe übertragen, eine
Vorstellungen bezeichnende Schrift. Das heißt aber nicht, daß die Schrift
unabhängig von der Sprache entstanden sei und ein von ihr
unabhängiges Leben führe: jedes Schriftzeichen ist einem Sprachwort
zugeordnet und kann „ausgesprochen" werden, wie jedes Sprachwort
chinesisch „geschrieben" werden kann, und es ist bestimmt anzunehmen,
daß selbst die frühsten Schriftzeichen nicht entstanden sind9), ohne
daß Wörter, die dieselben Vorstellungen lautlich bezeichneten, bereits

dagewesen wären.

Wir verfügen heute über Schriftzeichen des 14./13. Jahrhunderts

v. Chr.10): in den Inschriften von Orakelknochen, die in den letzten
Jahrzehnten gefunden wurden und an die sich, über ein ganzes
Jahrtausend, Bronzen mit Inschriften anschließen. Die neuen Erkenntnisse,
die sich und soweit sie sich daraus für die früheren Entwicklungsphasen
der Schrift ergeben, berichtigen manche „etymologischen" Erklärungen
der chinesischen Tradition, die der Gelehrte Hü Shen um 100 n. Chr.

in seinem berühmten „Shuo wen" aufgeschrieben und zum Teil wohl
selbst erdacht hat, die im traditionellen China aber fast unantastbar
geblieben und wertvolle Zeugnisse für die traditionelle Auffassung

von der chinesischen Kulturentwicklung sind11); die wissenschaftliche

Ursprungserklärung der archaischen Zeichen bleibt allerdings in vielen
Fällen zweifel- und sogar rätselhaft, in anderen leuchtet sie weniger
ein als die traditionelle, und in einigen dürfte selbst die Gleichsetzung

eines archaischen Zeichens mit einem späteren anfechtbar sein.

Wir können vier Arten der Schriftzeichenbildung unterscheiden

und danach die Schriftzeichen in vier Klassen einteilen, eine Einteilung
der chinesischen Tradition, die heute durch die Orakelknochen schon

für deren Zeit gerechtfertigt erscheint. In den folgenden Beispielen



46 E. H. VON TSCHARNER

sind einerseits die archaischen Schriftbilder wiedergegeben, worin die

ursprüngliche Bezeichnung einer Vorstellung verhältnismäßig leicht zu
erkennen ist, andrerseits die entsprechenden Zeichen der „Normalschrift",

die wir der Erfindung des Pinsels gegen 200 v. Chr. verdanken
und die die ursprünglichen Schriftbilder meistens zu einer Verbindung
einer Reihe der Natur des Pinsels gemäßer graphischer Formeln
entstellt hat; als Übergang zwischen diesen beiden Schriftformen dient
gelegentlich die Form der „großen Siegelschrift", die um 800 v. Chr.
durch einen offiziellen Katalog festgesetzt worden sein soll12).

1. Die Schriftzeichen der 1. Klasse sind einfache, oft bis zur
Unkenntlichkeit vereinfachte Bilder von Gegenständen:

I y5V e'n Bftum (mu)> u rflO ein Herz (sin), $7 g ~^J

ein Kopf (shou).

Das Zeichen für Herz bedeutet schon in den ältesten literarischen Zeugnissen
weniger Herz in unserem Sinne als Geist, Bewußtsein. Das Bild des Kopfes schmückt
nach der Tradition ein Haarschopf, der in der Form der „großen Siegelschrift"
ganz glaubhaft erscheint, im archaischen Zeichen aber vielleicht der Kopfputz eines
Häuptlings ist, vertritt doch das Zeichen schon früh eine bildliche Bedeutung von
„Haupt".

Diese Klasse, zu der ursprünglich wohl mehrere hundert Zeichen

gehört haben, stellt Gegenstände namentlich aus folgenden Gebieten

dar: der Tier- und Pflanzenwelt, der „leblosen Natur", wie Wasser,

Berg, Sonne und Regen, und der Menschenwelt, wie den Menschen

selbst in verschiedenen Spielarten, manche äußere und innere Körperteile,

sowie viele Kulturerzeugnisse.
2. Die 2., viel weniger reiche Klasse, enthält einfache Sinnbilder:

¦=- r oben (shang): über einer gegebenen, längeren Linie eine

zweite, kürzere1S), fë\ ^oi n0(n (kao) : ein hohes Gebäude, des¬

sen Bild hier zum „Sinnbild" wird.



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 47

Neben Zeichen, die diesen Beispielen gemäß entstanden sind,
gehören in diese Klasse auch mehrere Zahlzeichen — unsere Ziffern sind
ebenfalls konventionelle, zum Teil ursprünglich symbolische, vom
Sprachlaut unabhängige Bezeichnungen von Zahlvorstellungen, sind
also nach einem Prinzip entstanden, das gerade mit dem hier
angewandten Prinzip der ideographischen Bezeichnung aller in Wörter
gefaßten psychisch-geistigen Vorstellungen nahe verwandt ist und uns
deshalb deren Verständnis erleichtern kann.

3. In der 3. Klasse, die mindestens dreimal so reichhaltig gewesen
sein muß als die 1., finden wir zusammengesetzte Sinnbilder,
solche, die eine, meistens nicht gegenständliche, Vorstellung durch die

Verbindung von zwei oder mehr einfachen Bildern und Sinnbildern
bezeichnen, anders und dem ursprünglichen Sachverhalt wohl näher
kommend ausgedrückt: in denen eine allgemeinere Bedeutung eines

Sprachwortes durch ein besonderes, zusammengesetztes Bild dargestellt
wird. Diese Erklärung stellt sich der üblichen, durch das „Shuo wen"
begünstigten Auffassung entgegen, daß der ursprüngliche Sinn vieler
chinesischer Wörter durch die Zerlegung und Auslegung der ihnen

zugeordneten Schriftzeichen erschlossen werden könne. Als zweites
und als drittes Beispiel habe ich Wörter gewählt, die zwei ebenso

berühmte wie oft mißdeutete Vorstellungen der chinesischen

Weltanschauung bezeichnen.

•x. f%» Friede (an), Bild einer Frau unter einem Dach, also im
' ~ 7\ Hause **), was wir als besonderes Bild, das eine

allgemeinere Wortbedeutung vertritt, so erklären könnten: „Frieden sehen

wir zum Beispiel, wenn eine Frau zuhause ist".

Weg (tao), Bild des Kopfes — des Häuptlingskopfes? -
und von „gehen".# st
„Gehen" ist hier nur durch die paar beidseitigen, oberen Striche an-

ifu %j gedeutet; diese stellen, wie es scheint, ineinander mündende Wege
dar, und zur Bezeichnung von „gehen" kommt noch das „Bild" eines

a b Fußes dazu, das wir in der Mitte des archaischen Zeichens a sehen und



48 E. H. VON TSCHARNER

das im archaischen, übrigens frühstens seit dem 11. Jahrhundert v. Chr. belegten,
Zeichen für tao Weg fehlt. Die Tradition erklärt dieses Zeichen für „gehen", nach
seiner Form in der „großen Siegelschrift" b, als „Bild" eines Fußes und, in den oberen
drei Strichen, eines Schrittes, der wohl durch ein noch vereinfachteres „Bild" eines
Fußes und einer Fußstapfe - oder durch drei Fußstapfen? - versinnbildlicht
gedacht ist ; diese Form bildet den Übergang zur graphischen Formel in der
„Normalschrift". Erinnern wir uns hier der „grammatischen" Omnivalenz der chinesischen
Wörter : „gehen" kann u. a. auch „gehen machen", also „verwirklichen" und „leiten"
heißen. Das Wort tao Weg tritt nun schon in den frühsten literarischen Zeugnissen,
die nach den Urteilen der heutigen Sino-Philologen bestenfalls im 9. Jahrhundert
v. Chr. aufgezeichnet wurden, in verschiedenen geistigen Bedeutungen auf, und so
scheint es wahrscheinlich, daß die zur Bezeichnung eines gegenständlichen Weges nicht
gerechtfertigte, übrigens kaum einwandfrei erklärbare Verbindung der Bilder „Kopf",
ja vielleicht „Häuptlingskopf", und „gehen" auf eine solche geistige Bedeutung
hinweist.

5$ ÜC }i& „Tugend", virtus (te), ein Bild, ursprünglich zusam-
** "** mengesetzt aus, rechts, einer senkrechten Linie,

darunter einem Auge, darunter einem Herzen und, links, „gehen"15), in
der „großen Siegelschrift" aus + gleich 10, einem senkrecht gedrehten

Auge, einer gekrümmten Linie und einem Herzen.
Die Erklärung des „Shuo wen" geht von der veränderten Form der „großen
Siegelschrift" aus, dürfte aber doch den Sinn des archaischen Zeichens aufklären
helfen. Der obere Teil bedeutet „gerade" und wird erklärt: zehn Augen haben,
nach genauem Schauen, keine Krümmung, keine Abweichung entdeckt. Dies ist also
wohl auch der Sinn der senkrechten Linie über dem Auge im archaischen Zeichen.
Aus der Verbindung dieses Sinnbilds mit dem Herzen ergibt sich „Geradheit des

Geistes", eine Bedeutung, die der verbreiteten moralisierenden Übertragung dieses
Zeichens und Wortes durch „Tugend" Vorschub leisten könnte ; die übliche
Hinzufügung des Zeichens für „gehen", die wir schon in der archaischen Schreibung
finden, könnte uns sogar auf den Gedanken des „Tugend-Wandels" bringen, aber
auch auf den, sicher richtigeren, der Wirkungskraft des ungekrümmten, des
spontanen Geistes.

4. Die 4. Klasse enthält sinnbildlich-lautlich zusammengesetzte

Schriftzeichen. Der sinnbildliche Teil bezeichnet eineVorstellungs-
Kategorie, in die sich das Zeichen und sein Wort ihrem Sinne nach

einordnen, wie Baum — Holz, Herz — Psychisches überhaupt oder

Hund — „hündisch", und der lautliche Teil besteht aus einem, meistens

selbst zusammengesetzten Zeichen, das nun aber den Laut des ihm

entsprechenden Wortes vertritt und so angibt, daß das ganze Zeichen



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 49

gleich oder ähnlich wie dieser lautliche Teil „ausgesprochen" wird.
Während eine rein bildliche und sinnbildliche Schriftzeichenschöpfung
bei der zunehmenden Bereicherung der Vorstellungen und des
Wortschatzes immer schwieriger werden mußte, bot das Prinzip der
sinnbildlich-lautlichen Zusammensetzung fast unbegrenzte Möglichkeiten,
freilich auch Gefahren, wie der Vergleich mit den ägyptischen
Hieroglyphen zeigt, die an der Wucherung dieses Prinzips zugrunde gingen ;

die Chinesen verstanden es aber, ihre in weisem Instinkt angelegte
Zeichenschrift dank diesem Prinzip, zwar nicht ohne Kompromisse,

immer weiter zu entfalten. Dieses Prinzip steht dem unserer Lautschrift,
das die Wortlaute zerlegt und mit „Buchstaben" die lautlichen
Grundbestandteile abstrakt bezeichnet, noch sehr fern. Es ist jedoch
bemerkenswert, daß die chinesische Tradition die Entstehung der weitaus

meisten Schriftzeichen diesem Klassenprinzip zurechnet; in Wirklichkeit
muß aber bei manchen Zeichen dieser Klasse ein älteres Wort einem

jüngeren mit seinem Laut einen Anteil an seiner Bedeutung geliehen

haben, und bei diesen und allen anderen spielt mit — was der Chinese

wohl voraussetzt, wenn er ein Zeichen zur Klasse der lautlichen

Zusammensetzungen zählt —, daß das chinesische Denken in der
Lautverwandtschaft eine Verwandtschaft, eine Entsprechung, einen
Zusammenhang der Sachen annimmt, wie z. B. die Fledermaus bzw. ihr Bild
das gleichlautende Glück verschaffen soll. Vielleicht dürfen wir sogar
in vielen Zeichen dieser Klasse „Wortableitungen" des lautlichen Teils

sehen, der hier das Grundwort wäre und dessen Bedeutungsverschiebung

in den „abgeleiteten" Wörtern für das Ohr manchmal durch einen mehr

oder weniger abweichenden Laut oder durch eine verschiedene Tönung
und graphisch durch den sinnbildlichen Teil bezeichnet wird16).

.»_ j » ^ f, •» Das Grundzeichen, a in archaischer und b

O 4) ^v vfi l^V in Pinselschrift, das „vierseitig", aber auch

a b c d e „Verfahren" u.a. bedeutet, vertritt das fang
lautende Wort, dem es zugeordnet ist. Verbunden mit „Erde", c, als

sinnbildlichem Teil, bedeutet es: Quartier, Weiler, mit „Rede", d: sich



50 EH. VON TSCHARNER

erkundigen, untersuchen, und mit „Fisch", e: Brachse, und wird immer

fang „ausgesprochen".

Die Erklärung des Shang-Knochen-Schriftbildes 1st nach Karlgren unsicher;
das „Shuo wen" sieht darin, allerdings nach späteren Varianten, zwei zu einem
vierseitigen Wasserfahrzeug verbundene Boote. Wieger vermutet, daß es, einer seiner
Bedeutungen gemäß, die vier Himmelsgegenden darstellen sollte. Das Prinzip der
Schriftzeichenbildung dieser Klasse leuchtet wohl am ehesten ein, wenn wir z. B.

die erste Zusammensetzung, c, erklären : das Zeichen vertritt ein Wort, das eine
besondere Art Erde oder Boden bedeutet und gleich oder ähnlich wie fang lautet,
und das ist das fang lautende Wort für Quartier, Weller. Wahrscheinlich hat aber
hier die Bedeutung „vierseitig" des selbständigen lautlichen Bestandteils beigetragen
zu seiner Wahl für diese Verbindung bzw., was noch wahrscheinlicher ist, die
Entstehung des Wortes fang Quartier veranlaßt. Bei der Zusammensetzung d dürfte
die weitere Bedeutung des Grundwortes: Verfahren, Mittel, mitgespielt haben,
während im letzten Beispiele, e, im fang gesprochenen Fisch, der wohlbeleibten
Brachse, möglicherweise ein etwas „vierseitiger" Fisch dargestellt wurde.

Die zweite Reihe enthält typischere Beispiele
_i- -J-* *f) $X /JE, dieser Zeichenbildungs - Klasse, die deren
a b e d e übliche Auffassung einigermaßen rechtfertigen.

Das Grundzeichen, a und b, das Arbeit bedeutet, wird kung
ausgesprochen. Verbunden mit „Kraft", c, lautet es ebenfalls kung und
bedeutet Leistung, Verdienst, mit „Seidenfaden", d, „rot" bedeutend,
lautet es nun aber hung, und mit „Wasser", e, „Strom", sogar kiang.

Das archaische Grundzeichen ist, sowohl nach der Tradition als auch nach der
heutigen Forschung, ein Bild eines Winkelmaßes, womit schon früh die Vorstellung
der Arbeit, des Handwerks, der Geschicklichkeit bezeichnet wurde. Seine
Zusammensetzung, c, mit „Kraft* zur Bedeutung „Werk, Leistung, Verdienst" dürfte
ebensowohl sinnbildlich wie lautlich sein. Während dieses zusammengesetzte Zeichen

ganz gleich wie das Grundwort ausgesprochen wird, vertreten die beiden folgenden
Beispiele nur noch eine, und zwar abnehmende, Lautähnlichkeit"). Die
Zusammensetzung d: hung, „rot", könnte wieder erklärt werden: „rot" sehen wir
vornehmlich an Fäden bzw. Gewebe, und das „rot" bezeichnende Wort lautet ähnlich
wie kung, Arbeit. Daß hier auch die Bedeutung des lautlichen Grundworts
mitgewirkt hätte, liegt zum mindesten nicht nahe, und ebenso wenig beim letzten
Beispiel e.

Im Bildungsprinzip der Schriftzeichen dieser Klasse wird ein
Klassifikations-Verfahren sichtbar, womit der Chinese seine psychischen

Vorstellungen bzw. die vorgestellten Dinge einteilte. Dieses wurde auch



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 51

das Hauptprinzip der lexikalischen Anordnung18): die Vorstellungsoder

Dingklassen bilden hier lexikalische Klassen, die durch den
bildlichen bzw. sinnbildlichen Teil der einzelnen bildlich- oder sinnbildlichlautlich

zusammengesetzten Zeichen angegeben werden. Deshalb werden
diese Bestandteile auch „Schlüssel" genannt, üblicher und unzutreffender
Weise jedoch „Radikale". Das „Shuo wen", das dieses Klassifikations-
Prinzip zum ersten Mal lexikalisch anwandte, unterschied 540 solcher

Klassen, die in der Folgezeit immer mehr eingeschränkt wurden, bis
sie zur Ming-Zeit, 1368-1644, die noch heute gültige Mindestzahl von
214 erreichten. Diese Einschränkung kam nicht etwa durch Ausscheidungen

zustande — der Wortschatz hatte sich im Gegenteil immer
vermehrt19), — sondern vor allem durch eine klassifikatorische
Zusammenlegung vieler Zeichen, wozu diese oft ebenso vergewaltigt wurden
wie die alten Schriftbilder bei ihrer Anpassung an die graphischen
Formeln des Pinsels. Das dürfte zeigen, daß die Vorstellungs- und
Dingklassifikation im chinesischen Denken allmählich verblaßte und

immer mehr einer lexikalisch-technischen Klassifikation Platz machte.

Dies bestätigt sich auch in der Einordnung vieler rein sinnbildlicher

Zusammensetzungen der 3. Zeichenbildungs-Klasse im Lexikon : gehört
hier z. B. das aus Frau und Kind zusammengesetzte Zeichen für „gut"
in die Klasse „Frau" oder die Klasse „Kind"? Und wäre das Zeichen

für tè „Tugend" nicht besser in der „Herz"-Klasse als in der Klasse

seines Bestandteils „gehen" eingeordnet? Solche Fragen haben die

Lexikographen oft ganz willkürlich entschieden.

Die „Shuo wen"-Tradition führt noch zwei weitere Zeichenbildungs-
Klassen auf. Das Prinzip der einen ist die Verwendung eines besonderen,

gegenständlichen Schriftbildes für eine abgeleitete, meistens

verallgemeinernde und versinnbildlichende Bedeutung, das der anderen

die Entlehnung eines Zeichens für ein Wort aus dem scheinbar alleinigen

Grunde, daß dieses ganz gleich lautet wie das vom Zeichen vertretene
Wort. Diese Prinzipien wirken aber gleichzeitig auf die Zeichen der

anderen Klassen und tragen so zu ihrer ungeheuren Vieldeutigkeit



52 E. H. VON TSCHARNER

und Bedeutungsfülle bei, die den abendländischen Benutzer eines
chinesischen Wörterbuches oft zur Verzweiflung bringen können, die
aber gerade mit ihrer Bildhaftigkeit die Eigenart der chinesischen Sprache

und des chinesischen Denkens kennzeichnen, was wir an den
Satzbeispielen deutlicher sehen werden.

Satz

Wie gestaltet der Chinese Sätze mit seinen Wörtern und Zeichen,
diesen vieldeutigen, aber unveränderlichen „Einheiten", die weder
Merkmale „grammatischer Wortklassen" tragen, noch solche ihrer
„grammatischen" Verhältnisse annehmen? Es ist oft gesagt worden,
die „chinesische Grammatik" beschränke sich auf die „Syntax", auf
Regeln für die Wort- und die Satzstellung sowie für den Gebrauch

einer Reihe von Verhältniswörtern. Das stimmt, aber nur bis zu einem
ziemlich bescheidenen Grade : der Chinese macht in seiner Satzbildung

so viele Ausnahmen von den Stellungsregeln und geht so willkürlich

um im Gebrauch oder Nichtgebrauch der Verhältniswörter, der
„Partikeln", die wir in unseren Satzbeispielen kennen lernen werden, daß

wir hier auch kaum von einer Syntax sprechen können. Je höher, je
dichterischer oder formelhafter der Stil, desto „grammatisch"
unbestimmter ist die Satzgestalt, was besonders von den ältesten literarischen

Zeugnissen, wie den „Büchern der Lieder" und „der Wandlungen",
gilt, während die Satzbildung der Umgangssprache den chinesisch

höchsten Grad „grammatischer Bestimmtheit" aufweist. Dank dieser

und noch mehr dank den stehenden Wortverbindungen ist der Satz

der Umgangssprache für den bloß Hörenden unmittelbar verständlich;

um dagegen den Satz der reinen Schriftsprache zu verstehen, bedarf
der Chinese des Auges, dem die viel differenzierteren graphischen

Vorstellungszeichen den Sinn des Satzes eingeben.
Die ersten drei Beispiele sollen einerseits diesen Unterschied zwichen

dem Satztypus der Schriftsprache und dem der Umgangssprache zeigen



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 53

— es sind Sätze aus dem „Ta hio"20), der „Großen Wissenschaft",

im Urtext, der übrigens nicht zu den ältesten und formelhaftesten

Zeugnissen gehört, und in einer modernen umgangssprachlichen
Fassung21). Zum ersten Beispiel gebe ich zugleich eine lateinische und eine
französische22), eine englische23) und eine deutsche24) Übersetzung
bekannter Sinologen, um uns so andrerseits das trotz allen Verschiedenheiten

Gemeinsame in der Satzgestaltung unserer europäischen Sprachen

gegenüber dem Chinesischen vor Augen zu halten, aber auch um die

Abweichungsmöglichkeiten in der Auffassung chinesischer Texte zu
veranschaulichen.

Diese Übersetzungen sind allerdings nicht reine Übersetzungen:

wie die umgangssprachliche chinesische Fassung, schließen sie bereits,

mehr oder weniger, eine Auslegung und Erläuterungen ein. Das wird
aber nach der vorangehenden Wort-für-Wort-Übersetzung leicht
festzustellen sein. Bei der Übersetzung der Wörter brauche ich, wo es nur
irgendwie angeht, deutscheWörter und Wortformen, die möglichst genau
die Grundvorstellungen der chinesischen Wörter bezeichnen, und nur,
wo dies das Verständnis erschweren würde, solche, die die besondere

Bedeutung eines Wortes im gegebenen Satz ausdrücken.

* f < û. k *R *A m
ta hio dû tao tsai ming ming tè

gross lernen Part. weg sein in klar klar «tugend»

% $L t8 k f M tt ** A. Â. Je.
kiang-kiu ting ta hüe - wen ti kung - ht, sht pa
ergründen höchst gross Wissen Part Fähigkeit, das ist nehmen

tsî - ki pen - lai ti tè - sing lung tê kuang-ming
selbst ursprünglich Part. Tugend machen erlangen leuchtend

„Magni studii via est in illustrandis illustribus virtutibus.. ."



54 E. H. VON TSCHARNER

„La voie de la sagesse, qui est l'objet de la grande étude, consiste
à faire resplendir en soi-même les vertus brillantes (que la nature met
dans l'âme de chacun) .."

„What the Great Learning teaches, is - to illustrate illustrious virtue."
„Der Weg der großen Wissenschaft besteht darin, die klaren Geisteskräfte

zu klären ..."
Die umgangssprachliche Fassung lautet in möglichst wörtlicher,

Zusammenhängenderübersetzung: „Die Fähigkeit des das-höchste-Wissen-Ergründens
ist die eigene ursprüngliche Tugend leuchtend machen." Die Partikel ti, eine
„Attributiv-Partikel", bringt Vorangehendes in attributive Abhängigkeit vom
folgenden Satzteil, der dadurch „als Substantiv bestimmt" wird ; „grammatisch"
unbestimmt bleibt aber, wieviel Vorangehendes attributiv abhängig wird — rein
sprachlich könnten wir soweit auch übersetzen: „ergründen des höchsten Wissens
Fähigkeit", was zeigt, daß auch die chinesisch ausgeprägteste Satzgestalt oft kein
eindeutiges Verständnis gestattet. Dabei läßt es seine Sprache auch dem heutigen
Chinesen frei, diese Attributiv-Partikel nicht zu brauchen. An der zweiten Stelle
kommt die Verwendung der Partikel ti einer grammatischen Bezeichnung eines
Adjektiv-Attributs - „die eigene ursprüngliche", - ja der eines Partlzipial-Attributs
gleich, wenn wir die Stelle in ihrer, trotz den stehenden Wortverbindungen meistens
noch lebendig gefühlten Wort-für-Wort-Geltung auffassen: pen bedeutet Wurzel,
lai kommen, die Stelle wörtlich also „selbst wurzel kommend". Das ist aber noch
lange keine sprachliche Gestaltung in der Art unserer europäischen Sprachen, und
wir nehmen schon eine sprachlich-geistige Umsetzung vor, wenn wir die Stelle
„wörtlich" wiedergeben: „die von der Wurzel des Selbst kommend« (Tugend)".
- Noch ein Wort hat hier „grammatische Funktion", das Wort pa, „nehmen" : es
hat in der Umgangssprache lediglich die Aufgabe, eine vorangestellte „Akkusativ-
Ergänzung" des „Verbs" als solche zu bezeichnen.

Dem schriftsprachlichen Text gegenüber schließt auch die Fassung
in der Umgangssprache, wie erwähnt, eine Auslegung und Erläuterungen ein : nach
einem ganz objektiven Maßstab wäre also der Unterschied in der Sprachgestaltung
nicht so groß. Der Satz der Schriftsprache weist zwei „grammatische" Wörter auf:
die Partikel ohi, die hier der umgangssprachlichen Partikel ti entspricht, und das
Wort tsai sein in, an, bei, bestehen in u. ä. Im übrigen bleiben die Beziehungen
der Wörter zueinander, wie diese selbst, unbestimmt. So kann die Wortfolge ta
hio auch anders verstanden werden: viele chinesische Kommentatoren haben sie
als „die Schule der Großen" erklärt. Ebenso könnte in der Wortfolge ming ming
dasselbe Wort, das wir hier das erste Mal verbal auffassen, gleichwertig wiederholt
sein, um einen Zustand oder ein Geschehen eindrücklich zu schildern, wie dies
besonders in der dichterischen Sprache oft vorkommt ; daß dies hier nicht der Fall
ist, spürt der Chinese wohl schon aus dem Rhythmus, dessen Rolle im chinesischen
Satz wir an späteren Beispielen besser erkennen werden, aber vor allem aus dem
Sinn des ganzen Satzes.



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 55

Der Vergleich dieses und sogar des umgangssprachlichen chinesischen

Satzes mit den europäischen Sätzen der vier Übersetzungen

bringt uns den ungeheuren Unterschied in der sprachlichen Gestaltung
hier und dort schon weitgehend zum Bewußtsein: hier ist jedes Wort
als grammatische Wortart gekennzeichnet und in seiner grammatischen

Beziehung zu den andern Wörtern im Satz durch Beziehungsmerkmale

bestimmt, durch Endungen des Falls, der Zahl, der Person, der Zeit,
des Modus, ja des Geschlechts, hier, vom Lateinischen abgesehen,

wimmelt es von Artikeln, Fürwörtern und Verhältniswörtern, hier
erscheint jedes Wort genau ausgerichtet und eingefügt in einem
logischorganischen Satzgebäude — dort unveränderliche, grammatischen
Wortklassen und der Satzbeziehung nach unbestimmte, einfach aneinander

gereihte Wörter und nur ganz wenige Verhältniswörter und
Wörterverhältnisse als notdürftige Stützen zu einem „grammatischen"
Verständnis des Satzgebildes, dessen Sinn sich nicht grammatisch, sondern

sozusagen aus einem Zusammenklingen der in den hier bezeichneten

Vorstellungs-, ja Bilderkomplexen enthaltenen und miteinander
vereinbarten Bedeutungen ergeben muß.

Zum zweiten und zum dritten Beispiel gebe ich eine eigene
zusammenhängende Übertragung, die sich so nah wie möglich an die

Wortbedeutung und den Satzablauf des chinesischen Schriftsprache-

Textes halten soll.

¦k %_ & *fi *H & %¦ **
ku dû yii ming ming té yä t'ien
alt Part. wünschen klar klar «tugend» in, an himmel

T # *. » •* 131

hia die sien dû k'i kuo
unten Part. vor ordnen sein, ihr Staat

+ 4 « -#««/! 4 * t A r
ku sht - hou yao - siang ming ming tè yä t'ien - hia
alt Zeit gedenken « klar klar tiigenc1» in Welt



56 E. a VON TSCHARNER

fi A. iL -* -;ê 4* *L ^ $ &
fi /en, sten ycro cW - hao t'a - ti kuo - kia

Part. Mensch, vomer wichtig ordnen sein Staat

„Der im Altertum die klare 'Tugend' unter dem Himmel (d. h. im

ganzen chinesischen Reich, das als 'die Welt' galt) klar zu machen

Wünschende ordnete zuerst seinen Staat."

Die Formulierung „Der Wünschende" wird durch die Partikel die im Urtext
gerechtfertigt, eine „Nominal-Partikel", die meistens ein persönliches, aber nicht
näher bestimmtes „Subjekt" eines „Verbs" oder einen ebensolchen Träger einer
Eigenschaft anzeigt Die zum ersten Beispiel herangezogenen Übersetzer geben alle
dieses „Subjekt" durch einen Plural wieder, nicht aber die umgangssprachliche
Fassung, die deutlich "sein (-en Staat)" sagt, insofern die Umgangssprache wenigstens
in den persönlichen Fürwörtern und folglich Possessiva Einzahl und Mehrzahl
unterscheidet; für die „Nominal-Partikel" setzt sie hier „Mensch" ein. An neuen
Partikeln haben wir hier noch : yü, mit präpositioneller Geltung, und k'i, ein Wort,
das Granet26) als eine ursprüngliche hinweisende Lautgebärde erklärt und das wir
im allgemeinen am besten wie lateinisch eins, eorum („seiner, ihrer") auffassen,
wenn es sich nicht, wie hier und oft, auf das „Subjekt" bezieht. Den Ausdruck
ku au, am Anfang des Satzes, empfinden wir als ein Genitiv-Attribut, doch kann
er auch eine „adverbiale Wendung" sein, und wir sind fast gezwungen, ihn als
solche wiederzugeben ; der entsprechende Ausdruck der umgangssprachlichen
Fassung kann beide Geltungen haben. Wie im ersten Beispiel fällt bei dieser auf,
daß sie den Satzsinn namentlich durch dem Ohr vertraute Wortverbindungen
verdeutlicht, wobei sie aber nun den Ausdruck „ming ming tè" als Zitat übernimmt.
Wie „grammatisch" unbestimmt die Satzbildung selbst in der Umgangssprache noch
ist, zeigt das vielgebrauchte, hier zweimal auftretende Wort yao : aus der
Grundbedeutung „wichtig" leiten sich die Bedeutungen „sollen, müssen, wollen", ja des
futurischen „werden" - vgl. englisch : „we shall (will) win" - ab, und wir geben die
„Grammatik" der chinesischen Umgangssprache ebenso getreu wieder, wenn wir
übersetzen: „Der Mensch mußte zuerst ordnen", oder: „Für den
Menschen war es zuerst wichtig, daß (er) ordnete" oder „. wichtig,
zu ordnen".

•t7 ,fj jê A T fskuo du er hou t'ien hia p'ing
Staat ordnen und so nach himmel unten eben

skuo - kia du - an, t'ien - hia tsï - jan t'ai - p'ing la
Staat ordnen Welt natürlich friedlich Part.



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 57

„Ist der Staat geordnet, so ist es nachher unter dem Himmel
friedlich."

Das hier gebrauchte Zeichen hau bedeutet eigentlich Herrscher, Herrscherin,
und 1st ein Beispiel einer rein lautlichen und sogar „unnötigen" Entlehnung,
insofern es schon früh ein Zeichen für hou, „nachfolgen, nachher", gab. Eine große
Rolle in der Schriftsprache spielt das Verhältniswort er, das zwei Sätze verbindet
und zwar meistens so, daß es eine kausale oder konditionale Abhängigkeit des
zweiten vom ersten andeutet, manchmal diese aber zugleich in einen Gegensatz
bringt und entsprechend durch „und, und so" oder durch „aber, sondern" übersetzt

wird. Es ist bemerkenswert, daß die Umgangssprache hier, wie oft, überhaupt
keine „grammatischen Mittel" gebraucht, um eine solche Abhängigkeit anzuzeigen :

der Vordersatz, der seiner Gestalt nach ebensogut ein selbständiger Aussagesatz
sein könnte, läßt einfach dadurch, daß er als Vordersatz auftritt, eine kausale,
konditionale oder zeitliche Abhängigkeit des Nachsatzes empfinden. Verglichen mit
der Wendung dii k'i kuo im Satz unseres zweiten Beispiels, die wir als Folge Verb-
Objekt auffassen, erscheint uns hier das „Tatwort" du als Prädikat zu kuo und
das „Eigenschaftswort" p'ing als Prädikat zu t'ien hia. Das Wort p'ing könnte aber
ebensogut substantivische Geltung haben : „Frieden", und der Ausdruck t'ien hia
könnte ebensogut nominal anstatt adverbial aufgefaßt und das ganze Sätzchen
übersetzt werden : „der Friede des Unteren des Himmels" (d. h. also der Welt)
oder audi : „das Untere des Himmels ist friedlich". Beachten wir ferner, daß sowohl
hier als auch im Vordersatz und selbst in der umgangssprachlichen Fassung die
Kopula „ist" fehlt, das Kernwort aller unserer Urteilssätze. Und in diesem wie
in den vorangegangenen Beispielen stellen wir den Mangel jeglichen „grammatischen"

Merkmals der Zeit fest: daß es sich um die Vergangenheit handelt, muß
aus anderen als grammatisch-formalen Angaben erschlossen werden, wie aus der
Angabe des zweiten Beispiels „im Altertum". Dies gilt allgemein und zwar auch
für die Umgangssprache, die einzig eine "Perfektiv-Partikel", la, bezeichnenderweise
abgeblaßt aus liao, „vollenden" se), besitzt, diese aber oft, wie hier, als rein
rhetorisch-perfektive Bekräftigung verwendet.

Diese drei Beispiele dürften genügend gezeigt haben, daß selbst
die „grammatisch" ausgeprägteste Gestalt des chinesischen Sprachausdrucks,

die der Umgangssprache, verglichen mit der Gestaltung
unserer Sprachen grammatisch sehr unbestimmt ist: von wenigen
Ausnahmen abgesehen, bleibt die Zahl, Einzahl oder Mehrzahl, eines

Dingworts unbezeithnet, ebenso die Zeit eines sogenannten Zeitworts,
wofür gelegentlich eine „adverbiale" Angabe eintritt, in manchen Sätzen

ist nicht einmal ein Subjekt zu erkennen, und die Unterordnung eines
Satzes unter einen anderen müssen wir oft einfach erraten. Wieviel
mehr gilt dies alles von der Schriftsprache, dem Jahrtausende langen
Ideal chinesischen Sprachausdrucks!



58 E. H. VON TSCHARNER

Dabei drückt sich die Schriftsprache gern noch formelhafter aus als

in unseren Beispielen aus dem „Ta hio". Die bündige Formel ist
vielleicht die Urzelle der Schriftsprache gewesen, sicher aber ihr Kern
geblieben. Und oft eine harte Nuß und ein Zankapfel selbst für die
gelehrten chinesischen Kommentatoren. Der Ungewißheit der Bedeutung

entspricht hier oft eine Unsicherheit der Satzteilung, wofür erst
in neuerer Zeit eine Interpunktion eingeführt wurde, während sie sich

sonst oft an gewissen Partikeln — „Pause-Partikeln" — oder am Rhythmus
entscheiden ließ oder dann unentschieden blieb. Ein Beispiel dafür ist
die folgende Stelle aus dem 1. Kapitel von Laotses „Tao-tê-king" mit
zwei abweichenden Übersetzungen.

Ä. «t Â £k yx th. ¦*• '•#¦
(ku) di'ang icu(,?) yü(,?) » kuan k'i miao

(deshalb) beständig nicht-sein wünschen brauchen schauen sein subtil

„Always without desire we must be found,
If its deep mystery we would sound "27)

„Of the invariable Non-being, we wish to see its secret essences." 2S)

Das erste Wort, ht, „deshalb", fehlt in manchen Textüberlieferungen, i, mit
der Grundbedeutung „nehmen, brauchen" ist, wohl über die „adverbiale"
Auffassung „durch Gebrauch", zu einem der schwerst faßbaren und wörtlich Obertragbaren

Wörter geworden, das oft einer Partikel gleichkommt und je nach dem
Satzzusammenhang „mit, weil, dadurch, darin, deshalb, um zu" u. a. übersetzt wird.
Der große Unterschied der angeführten Übersetzungen rührt nun daher, daß die
einen Interpreten einen Satzeinschnitt nach yü, die anderen schon nach wu
annehmen, anders gesagt das Wort „wünschen" zum zweiten oder zum ersten Halbsatz
schlagen.

Das „beständige Nicht-Sein", di'ang wu, klingt sehr Laotse'isch,
aber die Wortfolge di'ang wu yü, „beständig nicht-sein wünschen",
„beständig wunschlos sein" oder sogar, mit verbaler Auffassung von
di'ang, „die Wunschlosigkeit beständig machen" — Übersetzungen, die
alle gleichberechtigt und ihrem Sinne nach im chinesischen Text
potentiell zugleich enthalten sind — stimmt mit den Laotse'schen Gedanken
und Formulierungen mindestens ebensosehr überein; für diese
Auffassung und Satzteilung spricht auch mehr das Auftreten der „Partikel"
i und schließlich der Rhythmus, der sich so, zum mindesten im zweiten
Teil, in der bevorzugten Viergliedrigkeit bewegen würde. Sehr typisch



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 59

ist dieses Beispiel noch in der Hinsicht: wir können hier nicht einmal
ein „logisches Subjekt" feststellen; der ganze Satz bleibt schwebend
in seiner Fügung, und „Subjekte" sind zugleich in den „Verben"
enthalten.

Die älteste dichterische Sprache, wie wir sie aus vielen Stellen des

„Shï-king", des „Buchs der Lieder", kennen, bietet den Vorteil einer,
dank Versmaß, Reimen und Pause-Wörtern leicht faßbaren rhythmischen

Gliederung, aber den Nachteil eines „grammatisch" noch
unbestimmteren, „formelhafteren" Ausdrucks. Es sind oft verschiedene
Übersetzungen möglich, aber keine wird dem chinesischen Ausdruck
gerecht, wie M. Granet, der sich um die Deutung des „Shï-king" und
seiner Sprache besonders verdient gemacht hat29), an drei Übersetzungsvorschlägen

zu dem folgenden Beispiel zeigt30):

&. % ¥$3 4 9 -& M.
yung yung ming yen hü fi shï tan

eintracht — 81) singen wildgans aufgehen sonne beginnen morgen

„Elles se répondent et volent par paires, les oies qui chantent au
soleil levant."

„Cris d'appel et de réponse, c'est là le chant des oies sauvages
au point du jour."

„Les appels et le chant des oies sauvages, voilà ce qui signale le
lever du soleil et l'aurore."

yung yung ist eines der im „Shï-king" häufigen Wortpaare, die zu gegenständlicher,

oft lautmalerischer Schilderung dienen, und wird von Granet erklärt : „appels
et réponses, vols typiques d'oies sauvages allant par paires", ein Bild, das im Wort
zu der Bedeutung „Eintracht" erweitert wurde. Aber nicht nur dieses wiederholte
Wort, sondern auch die anderen Wörter erscheinen In diesem Beispiel paarweise
angeordnet, eine Anordnung, die dem untergeteilten Rhythmus sowie einem
Parallelismus der Vorstellungsfolge in den letzten drei Wortpaaren entspricht : die Folge
ist immer Geschehensvorstellung — Dingvorstellung, und dieser Parallelismus fällt
in den letzten zwei Wortpaaren, wo er fast tautologisch inhaltlich wird, besonders
auf. Von der Erfassung dieser inhaltlich-rhythmischen Gliederung müssen wir
ausgehen, um den Sinn des Satzes in seinem Zusammenhang zu verstehen. Wenn wir
uns aber fragen, wie diese einzelnen Bildergruppen zueinander zu beziehen sind,
so kommen wir wieder in Verlegenheit. Jede Bildergruppe könnte sowohl die
Haupt-Satzaussage als auch eine attributive oder adverbiale Bestimmung sein,
wie die drei Übersetzungsvorschläge zeigen.



60 E. H. VON TSCHARNER

Ist hier aber nicht außer dem rhythmischen auch ein sinnmäßiges
Ordnungsprinzip am Werke? Als solches kommt nur eines in Betracht:
die Anordnung der Bilder in der Folge ihres Auftretens bzw. eine
der Vorstellungsfolge entsprechende Wortfolge, was W. Wundt32) als
das ursprüngliche Prinzip der sprachlichen Apperzeptionsverbindungen
erklärt. Zuerst hören wir yung yung, dann erkennen wir das Schreien,
darauf, daß es von Wildgänsen kommt, dann erblicken wir das
Aufgehen, nämlich der Sonne, und das Beginnen, des Morgens. Dabei
dürfte das erste Bild, das alle anderen erweckt, die Hauptaussage
darstellen. Der übrigen Bilder sind aber nicht nur drei, sondern sechs:
die Wörter, die wir als „Verben", als Bezeichnungen von Tat- oder
Geschehensvorstellungen in den letzten drei Wortpaaren empfunden
haben, müssen wir zugleich als selbständige Wörter gelten lassen, die
selbständige Bilder vermitteln nnd gewissermaßen selbständige Sätze
bilden. Dies versucht Granet in einer weiteren, seiner „chinesischsten"
Übersetzung wiederzugeben :

„Tong yong, (elles) chantent les oies sauvages; (il) se lève
le soleil, (elle) commence (1') aurore."

Im formelhaftesten, gedrängtesten Ausdruck zumal der dichterischen
Sprache sind überhaupt keine „grammatischen" Verhältnisse mehr
ersichtlich, die Wörter erscheinen vollends selbständig, wenn auch in der
Folge der von ihnen bezeichneten Vorstellungen, aneinander gereiht,
kommen aber umsomehr in ihrer ganzen Anschaulichkeit, Bedeutungsfülle

und Beziehungspotentialität zur Geltung.

Diese noch gesteigerte reine Potentialität, Fülle und Macht des
bildhaften chinesischen Sprachausdrucks kennzeichnet auch die ältesten
Formeln der Wahrsagekunst, wie sie uns in den „Urteilen" zu den
Hexagrammen und zu den einzelnen Linien des „I-king", des „Buchs
der Wandlungen", als dessen sprachliche Grundbestandteile überliefert
sind. Besonders deutlich sehen wir das in den folgenden Beispielen.

Das erste Beispiel ist das „Urteil" zum ersten Hexagramm, „Kien",
das „Himmel" und „himmelartiges Wirken" bedeutet. Die Aussagen
über „K'ien" können wir ebensowohl als vier machtvolle, bildhafte,
in je einem Wort bestehende Aussagen wie als solche, in denen je
zwei Wörter sich verbinden, auffassen33): dies mögen die Übersetzungen
von J. J. M. de Groot34) und von R. Wilhelm veranschaulichen. Um



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 61

die Eigengeltung der einzelnen Wörter zu verdeutlichen, gebe ich diese
vorher in „ihrer Verbalform" wieder.

Mj £» "f *'J £7
k'ien yuan heng li dieng
K'ien schöpfen durchdringen fördern festa, recht sein

de Groot: „der Himmel ist schöpferisch, alldurchdringend, freigebig
und unerschütterlich."

Wilhelm: „Das Schöpferische wirkt erhabenes Gelingen,
fördernd durch Beharrlichkeit."

Das letzte Beispiel ist das „Urteil" zu der ersten Linie des

Hexagramms „K'ien", zu der „Anfangs-Neun". Dieses „Urteil" läßt sich
wiederum in zwei Sätzen von je zwei Wörtern, wie Wilhelm es tut,
oder auch in einer einzigen, aus den vier Wörtern gebildeten
Satzaussage auffassen und wiedergeben — wobei allerdings für das
Verständnis solcher Orakelsprüche die ganze Gedankenfülle, die deren
Wörter in besonders hohem Maß assoziativ vertreten, hinzuzudenken
ist38).

i* Ju 3% iL to $
di'u kiu ts'ien lung wu yung

anfang neun verbergen drache nicht brauchen

Wilhelm: „Anfangs eine Neun bedeutet:
Vedeckter Drache. Handle nicht."

„Anfangs-Neun: der »verborgene Drache' läßt nicht .Gebrauch
machen."

Aus diesen letzten Beispielen, aus dem „I-king" und dem „Shï-king",
sehen wir im höchsten Grade, wie die chinesischen Wörter selbst im
Satze in sich gewandt, eine rein potentielle, ungestaltete „Vorstellungsmasse"

sind, im Gegensatz zu unseren Wörtern, die sich, besonders
deutlich im Satze, immer nach außen wenden, richten und beziehen,
und wie die in sich gewandten chinesischen Wörter in ihrer reinen
Potentialität viel reicher und mächtiger sind als die unsrigen, die sich

stets aktuell gestalten und bestimmen, dadurch aber auch einschränken.



62 E. H. VON TSCHARNER

Sprache and Denken

Nach all den Beobachtungen, die wir hier an chinesischen
Sprachgebilden gemacht haben, möchte ich zuerst ein Urteil des geistvollen
W. v. Humboldt anfuhren: daß es „in fast allen Sprachen, vorzüglich
aber im Englischen, einzelne ganz Chinesische Phrasen" gebe. Dieses
sicher zutreffende Urteil mag unsere gegenteiligen Eindrücke, die wohl
von den Schriftbildern noch verstärkt wurden, etwas berichtigen. Karlgren

37) geht noch weiter als Humboldt. Unter der Voraussetzung
allerdings, daß das Chinesische einmal eine flektierende Sprache gewesen
sei, erklärt er, es sei genau derselben Entwicklungslinie gefolgt wie
die indo-europäischen Sprachen, indem es stufenweise „synthetische
Endungen" verloren und sich umsomehr beim Hörer — oder Leser —

an die Fähigkeit rein logischer Analyse gewendet habe. „Das
Englische ist vielleicht in dieser Hinsicht die höchstentwickelte indo-euro-
päische Sprache; aber das Chinesische ist viel weiter fortgeschritten."
Diesem Urteil ist es schwieriger beizustimmen. Die grammatischen
Beziehungsmerkmale, die wir mit den verblaßten oder abgefallenen
Endungen unserer Substantive, Adjektive und Verben verlieren,
ersetzen wir durch grammatische Hilfswörter wie Pronomina, Präpositionen

und Hilfsverben — denken wir einerseits an die hilfswörterarme,
aber in den Nominal- und Verbalendungen nach Casus, Genus, Zahl,
Person, Zeit, Modus äußerst differenzierte lateinische Sprachgestaltung
und andrerseits an den Ersatz für die verlorenen Genitiv- und
Dativendungen durch Präpositionen im Französischen und im Englischen,
ja im Schweizerdeutschen oder an die Verschiedenheit in der
Bedingungsform des Verbs zwischen den Reihen „je viendrais, tu il
viendrait, nous viendrions" usw., wobei die ursprüngliche lautliche
Differenzierung z.T. auch nur noch durch die „Orthographie" vertreten
wird, und „I — he, we, you, they — would come". Überdies gehören
alle unsere Wörter unumgänglich grammatischen Wortklassen an, und
wenn sich auch heute noch unser Wortschatz bereichert, so bereichert
er sich fast ausschließlich durch Ableitung von bestehenden Wörtern,
nach unserem alten grammatischen Prinzip der Wortbildung durch
Affixe — wir können endlos so schöne Wörter wie „ver-un-mög-lich-en"
bilden — und durch Wortzusammensetzungen. Das alles aber ist
grammatisch, und der Geist der Grammatik beherrscht unsere Sprache.



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 63

In derselben Abhandlung „Über den grammatischen Bau der
chinesischen Sprache" schreibt W. v. Humboldt38): „Die Grammatik ist
mehr, als irgend ein anderer Theil der Sprache, unsichtbar in der
Denkweise des Sprechenden vorhanden, und jeder bringt zu einer
fremden Sprache seine grammatischen Ideen hinzu, und legt sie, wenn
sie vollkommener und ausgeführter sind, in die fremde Sprache hinein."
Wie sehr das, für uns, zutrifft, haben wir gerade an den Beispielen
der Übersetzung aus dem Chinesischen gesehen: wir können den
chinesischen Sprachausdruck in unseren Sprachen nicht anders wiedergeben,

als daß wir ihn in deren grammatische Kategorien und
Verhältnisse übertragen. Humboldt ist aber, trotz aller Blickweite, im
humanistischen Vorurteil befangen, daß das grammatische Denken jede
Sprache, also auch, wie schon der Titel seiner Abhandlung beweist,
die chinesische Sprache bedinge. „Die grammatische Classificirung der
Wörter in Substantiva, Verba u.s.w.", sagt er39), liege als „inneres,
sprachbestimmendes Gesetz unerkannt in der Seele jedes Menschen,
allein inwieweit diese Classificirung Ausdruck in der Sprache erhält,
hangt von der grammatischen Natur jeder Sprache ab." Und bei der
Untersuchung der Satzbildung schreibt er40): „Die Chinesische Sprache
stellt meistentheils vereinzelt hin, was in andren verbunden ist..
Die Sprache überlässt es dem Hörer, eine Menge von Mittelbegriffen
hinzuzufügen, und legt daher dem Geiste eine grössere Arbeit auf,
welche einen Theil der Grammatik ergänzen muss."

Braucht der Chinese in seinem sprachlichen Denken wirklich solche
„Mittelbegriffe" Können und müssen wir überhaupt von einer „Grammatik

der chinesischen Sprache" reden?
Zur Kennzeichnung der chinesischen Sprache wird gern behauptet,

der Chinese sage und schreibe z. B: „Bruder schlagen ich", er spreche
also lediglich in Infinitiven und Nominativen. Schieben wir so aber
nicht der chinesischen Denkweise die unsere unter? Wir dürfen
vielleicht sagen, daß ein chinesisches Wort, das ein Geschehen bezeichnet,
potentiell sowohl einem Infinitiv als auch irgendeiner flektierten, finiten
Form unseres Verbs gleichkomme, in Wirklichkeit aber ist das chinesische

Wort ein Drittes, das in unsere grammatischen Kategorien einfach
nicht hineingeht, also hier weder ein Infinitiv noch ein Verbum finitum
oder, wenn es ein Ding bezeichnet, weder ein Nominativ noch ein
anderer Fall, und es ist weder eine Wortwurzel noch eine Wortab-



64 E. H. VON TSCHARNER

leitung. Wir haben ja gesehen, daß wir den Sinn eines chinesischen
Satzes, trotz gewissen Verhältniswörtern, die uns als grammatische, als

syntaktische Hilfswörter vorkommen, aber für den Chinesen nicht
unerläßlich sind, niemals grammatisch, sondern letzten Endes nur intuitiv
erfassen können. Und Karlgren erklärt41), daß wir nicht durch das
Studium grammatikalischer Regeln, sondern nur durch viel Übung im
Lesen das Chinesische erlernen können. „Nach jahrelanger Übung
können wir eine Art sechsten Sinn erlangen, ein linguistisches
Feingefühl, das uns fast instinktiv die wirkliche Bedeutung des Satzes
offenbart."

Grammatik ist Logik. In der Gestaltung des kleinsten Satzes leistet
unser Geist eine logische Arbeit. Demgemäß wäre die chinesische
Sprache schon wegen ihrer Satzgestaltung eine nicht-logische Sprache.
Wir müßten sie auch eine nicht-logische Sprache nennen, insofern
ihre Wörter an und für sich der grammatischen, also logischen
Bestimmung entbehren, die unsere Wörter a priori grammatischen
Wortklassen zuordnet. In dieser Klassifikation nehmen wir, ganz unbewußt,
eine logische Abstraktion vor, die bereits eine logische Begrifflichkeit
unserer Wörter bedingt, ganz abgesehen von den eigentlichen
logischbegrifflichen Wörtern, die unser Geist geschaffen hat und schafft,
bezeichnenderweise vor allem unser Geist des modernen Intellektualismus,
weshalb unsere meisten logisch-begrifflichen Wörter aus dem Erbschatz
unserer „toten" Sprachen geprägte Fremdwörter sind. Demgegenüber
besitzt das Chinesische wohl überhaupt keine Wörter, die wir
logischbegrifflich nennen könnten, sondern nur solche, die ein gegenständliches

Ding, einen besonderen Vorgang, eine besondere Vorstellung
bezeichnen, also immer konkret-bildhaft sind, aber sich, dank der
ungeheuren Assoziationspotentialität, die ihnen das chinesische Denken
verleiht, zur Bezeichnung verschiedenster anderer Dinge, Vorgänge
und Vorstellungen verwenden lassen. Die chinesische Sprache ist der
Ausdruck eines ßilddenkens und nicht einer begrifflich-logischen
Geistestätigkeit, sie ist wohl psychologisch, aber nicht logisch, steht also
psychologisch auf einer „niedrigeren" Stufe als unsere Sprachen, die
das vornehmste Werkzeug unseres angeblich autonomen, logischen,
bewußten Verstandes sind.

Die Sprache ist Ausdruck des Denkens. Aber wir denken in Formen

der Sprache, in Wörtern und Sätzen. Wir können nicht denken,



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 65

ohne — wenigstens „innerlich" — zu sprechen. Insofern unser Sprechen
logisch ist, müßte auch unser Denken logisch sein. Wie oft es jedoch
unlogisch, wie selten es namentlich konsequent logisch ist, brauche ich
kaum nachzuweisen. Wir haben feste logische Begriffe, z.B. die der
Wahrheit und der Gerechtigkeit : an ihrer formalen Logik ist nicht zu
zweifeln, aber wie logisch unberührt ihr Inhalt bleiben kann, wird uns
heute mehr denn je bewußt. Wo liegt also die Überlegenheit unseres
Sprechens und Denkens? Kann ein bildhaftes Denken und Sprechen
wie das chinesische geistig nicht ebenso „hoch" stehen wie ein
logischbegriffliches? Sind Logik und Begrifflichkeit etwas anderes als Formen
des Denkens?

Der Geist, die Psyche prägen die Sprache. Und die Sprache leiht
dem Denken ihre Formen. Soweit die Welt in unserer Vorstellung
da ist, ist sie auch nur durch unsere Sprache da, unsere Welt in der

unseren, die chinesische in der chinesischen. Die Welt aber, die wir
nur unbewußt ahnen und erleben, die wir unbewußt selbst leben und
sind, und woraus, ihm unbewußt, auch unserem bewußten und
logischen Denken sein Inhalt ewig zuströmt, ist wohl dieselbe in China
und hier, der Chinese aber ist ihr näher geblieben als wir.

Anmerkungen

') Nach einem am 25. Oktober 1941 im Psychologischen Club Zürich gehaltenen
Vortrag.

*) Neuere, empfehlenswerte : J. J. Brandt, Introduction to Literary Chinese, 2.

Aufl. Peking 1936, E. Haenisch, Lehrgang der chines. Schriftsprache, Bde. I und II,
Leipzig 1929 (2. verb. Aufl. 1940) u. 1931 ; H. S. Aldrich, Practical Chinese, 2 Bde.,
2. Aufl. Peking 1934, F. Lessing u. W. Othmer, Lehrgang der nordchinesischen

Umgangssprache, 2 Bde., 2. Aufl. Shanghai 1933.

*) Die „klassischen" Grammatiken von G. v. d. Gabelentz, Chinesische Grammatik,

Leipzig 1881, und Anfangsgründe der duties. Grammatik, Leipzig 1883; für
die heutige Umgangssprache : J. Mullie, The Structural Principles of the Chinese

Language, 2 Bde., Peking 1932/37; auch die erwähnten Lehrbücher enthalten
grammatikalische Lektionen.

4) Die (vollständigen) bibliographischen Angaben zu den für diese Arbeit
besonders wichtigen Schriften sind im Literaturverzeichnis am Schluß zu finden.



66 E. H. VON TSCHARNER

6) Sound and Symbol, S. 24, Philology and Ancient China, Oslo 1926, und
besonders Le Protodiinois, langue flexionnelle, im Journal Asiatique 1920.

') Diese deckt sich mit der früheren, als „Mandarinensprache" bekannten, für
den Amtsverkehr gültigen Aussprache und im großen ganzen mit der nordchinesischen

Mundart.
In der Umschrift folge ich Karlgren, d. h. der Umschrift, die er in seinem

letzten großen Werke Grammata Serica anwendet. Karlgren fußt auf der englischen
Umschrift von Wade, die, wenigstens zum praktischen Gebrauch, die weitaus ver-
breltetste ist, die er aber von einigen phonetischen Widersinnigkeiten befreit und
auch dem wissenschaftlichen Bedürfnis angepaßt hat, indem er, wie die strengeren
französischen und deutschen Sinologen, darin einer spracbgeschichtlich wichtigen
und regional heute noch vorhandenen Unterscheidung gewisser Anlaute Rechnung
trägt.

Es dürfte manchem willkommen sein, wenn ich hier die Lautzeichen der
verschiedenen Umschriften, deren Aussprache nicht der unseren entspricht, zusammenstelle

und erkläre. Nach Wade transkribiert, mit unbedeutenden Veränderungen,
H. A. Giles in seinem großen Chinese-English Dictionary, 1892, 2. Aufl. Shanghai
1909/12, Pelliot steht für die Ecole française d'Extrême-Orient, der alle heutigen
französischen Sinologen wie Granet, Maspero usw. angehören und deren Umschrift
wiederum mehr oder weniger von den Umschriften früherer wichtiger französischer
Sinologen abweicht, wie Ed. Chavannes, L. Wiegers (Caractères diinois etc.) und
namentlich S. Couvreurs mit seinem großen Dictionnaire classique de la langue
diinoise, Ho kien fou 1890, dessen Umschrift ich, wo wünschenswert, in Klammern
beifüge; R. Wilhelm vertritt die wissenschaftliche deutsche Umschrift, wie sie das
China-Institut in Frankfurt a. M. (Zeitschrift Sinica) und die Orientalistisdie
Literaturzeitung brauchen, und F. Lessing die praktische deutsche Umschrift seines, mit
W. Othmer 1912 herausgegebenen Lehrgangs (s. Anm. 2) und W. Rüdensbergs
Chinesisdi-deutsdien Worterbudis, Hamburg 1924, und die Rubrik „Aussprache" gibt
die chinesischen Laute in möglichst nahekommenden üblichen deutschen Lautzeichen
wieder.

Karlgren Wade Pelliot Wilhelm Lessing Aussprache
Anlautende Konsonanten

vor i und u
h

s
\hs h

s

h

s
Ja*

zwischen

s und seh

k

ts )- k
ts

S

ds }« dscfaa)

k'

ts' }, k'

ts1

k

ts }» tschM

vor a, ê, o, u
h h h h h che)
di di toh dsdi dsdi dsdi»)
di' aV toh' tsdi tsdi tschW



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 67

Karlgren Wade Pelliot Wilhelm Lessi ng Aussprache

p,t,k p,t,k p,t,k b,d,g i>,d,g b,d,ga>
P\t\k' P\t',k' p\t\k' p,t,k p,t,k P,t,kb)
ts ts ts ds ds ds<0
ts' ts' ts' ts ts tsb)

mit (d)
du chih tahe (tdieu) dsdiï dsdiï dsdld)
di'ï di'ih tah'e (toh'eu) tsohï tsdiï tsch
shï shih die (dieu) sdiï sohï sdì
sï szu sseu (seu) sï sï s

tsï tzu tseu (tzeu) dsï dsï ds
ts'ï tz'u ts'eu (tz'eu) tsï tsï ts

Vokale

anlautend
a,o a,o nga, ngo a,o a,o (ng)a, (ng)o
er êrh eul eri ori ör
auslautend
ao ao ao au au au«)
i ê ö(e) ö ö ö
ei ei ei e e e«
ou ou eou ou ou ow
ü ü iu ü ii Ü

uei ui, uei ouei ui ui ue
un un ouen un un un

j bezeichnet in allen Umschriften einen Lautwert, der dem des französischen
j und zugleich dem eines Gaumen-r nahesteht.

y entspricht in allen heutigen Umschriften dem konsonantischen i, dem
deutschen j; Couvreur braucht dafür noch i: ia, iu (Wieger: u), während andrerseits
die Pelliot-Schule für den Wortlaut i jetzt yi setzt.

Nach ye, -ie setzt Wade als einziger ein h: yeh, -ieh; in diesen und ähnlichen
Verbindungen braucht Lessing ä für e, z. B. miän.

a) Als höchstens mittelstarke, namentlich stimmlose, aber auch unaspirierte Verschlußlaute bzw.
Verschluß-Zischlaute zu artikulieren.

b) Als stark aspirierte Verschluß- bzw. Verschluß-Zischlaute auszusprechen, was der Apostroph
— aus einem von der älteren Sinologie entlehnten griechischen Spiritus asper hervorgegangen —

andeutet.

c) Wie In lacften oder schweizerdeutschem CAopf.
d) Der mit ï bezeichnete Laut ist ein ganz farbloser Vokal, der als ein summendes Ausklingen

der Reibe- und Zischlaute beschrieben werden kann und ungefähr dem Laut des e in französisch diemin

bei rascher Aussprache gleichkommt.
e) Verbindungen von zwei und drei Vokalen (z. B. uai, iao) werden auch einsilbig ausgesprochen

i und u konsonantisch wie J und (englisch) w.

f) Sehr geschlossenes, einem offenen i nahes c.



68 E. H. VON TSCHARNER

0 Ursprünglich Kleid des Oberkörpers und Kleid des Unterkörpers.
8) Karlgren, Sound, S. 33, ist der Ansicht, angehängtes tsï und er haben zuerst

Diminutive gebildet ; es fragt sich, ob wir es hier nicht mit rein lautlichen
„Suffixbildungen" zu tun haben, zu deren Bezeichnung die sehr einfachen Schriftzeichen
für Sohn, Kind entlehnt wurden, ob es also nicht ein neckischer Zufall ist, daß
die Wortlaute tsï und er gerade beide Kind, Sohn bedeuten können.

*) Wohl spätestens in der ersten Hälfte des zweiten Jahrtausends v.Chr.
,0) Dieser Zeit schreiben die meisten Forscher die 1934/35 im Bezirk Anyang,

Nord-Honan, ausgegrabene Shang-Stadt zu; s. H. G. Creel, The Birth of China,
London 1936, die bisher einzige zusammenfassende Verarbeitung dieser Forschungen
in einer europäischen Sprache.

") Das Shuo wen hat L. Wieger in den Leçons étymologiques seiner Caractères
danois, in seiner oft recht eigenwilligen, aber auch geistreichen Art, den
Abendländern zugänglich gemacht.

") Die archaischen Schriftzeichen und die meisten der dazugehörigen Angaben
sind Karlgrens Grommata entnommen. Die Zeichen in „Normalschrift" hat der Junge
chinesische Gelehrte Chen Shuiy mit dem Pinsel geschrieben; für den
freundschaftlichen Dienst danke ich ihm auch hier. Über die Schriftarten, auch weitere,
s. Karlgren, Sonnd, S. 61 ff.

1S) Das archaische Zeichen sieht dem der Zahl 2 sehr ähnlich, was die starke
Änderung des Zeichens in der „Normalschrift" veranlaßt haben mag.

14) Ed. Erkes, Der Primat des Weibes im alten China, in Sinica X, Frankfurt
a. M. 1935, S. 168 f., sieht darin ein Zeugnis für das ursprüngliche Mutterrecht in
China und erklärt das Zeichen als ein Bild der den Frieden verbürgenden Gegenwart

der Herrin im Hause.

ie) Ein anderes Zeichen für „gehen" als die Komponente des eben behandelten
Zeichens tao.

") Eine ähnliche Ansicht vertritt Rieh. Hadl in Artibus Asiae Vili, Basel 1940,
S. 57 f. Anm.

") Die Lautähnlichkeit hat sich großenteils im Laufe der Zeit durch die
Lautwandlungen verringert ; s. zu dieser Frage die Untersuchungen Karlgrens (vgl.
oben Anm. 5).

"*) Das andere lexikalische Prinzip, das aber die Kenntnis des Lautes des
gesuchten Zeichens voraussetzt, ist das der Reim-Lexika.

18) Das berühmte „K'ang-hi-Wörterbuch" von 1716 weist z.B. rund 40000
Zeichen auf, von denen zwar ungefähr drei Viertel nur graphische Varianten sind.

,0) Auch hüo und hüe gesprochen bzw. umschrieben.
*') Nach der Ausgabe Ten wen tuei ohao sì shu tu pen des Sh'i-kiai-Verlages,

5. Aufl. Shanghai 1928.

") Von S. Couvreur, Li ki, Bd. 2, 2. Aufl. Ho kien fou 1913, S. 614.

") Von J. Legge, The Four Books, Ausg. Shanghai 1930, S. 308.

") Von R. Wilhelm, Li Gl das Buch der Sitte, Jena 1930, S. 21.

") Quelques particularités, S. 167 f.



VOM WESEN DER CHINESISCHEN SPRACHE 69

**) Andere Wörter, die, in der Umgangs- und in der Schriftsprache, wie das
S. 56 angeführte yao, „wichtig" usw., für unser Empfinden als „zeitliche Hilfsverben"
verwendet werden, haben ihre Eigengeltung erst recht bewahrt.

") Übersetzung von J. Legge, Tue Tâo Teh King, in The Sacred Books of the
East, hsg. v. F. M. Müller, Bd. 39, Oxford 1891, S. 47; auf derselben Textauffassung
beruhen die Übersetzungen von L. Wieger, Taoïsme, Bd. 2, Hien-hien 1913, R.
Wilhelm, Laotse, Jena 1911, u.a.

*") Übersetzung von Derk Bodde, A History of Chinese Philosophy by Fung
Tu-lan, Peking 1937, S. 178, entsprechend der Auffassung dieses modernen
chinesischen Gelehrten, die auch Ch'u Ta-kao, A New Translation of the Tao Ti Ching,
London 1937, u. a. vertreten.

*") Fêtes et ahansons anciennes de la Chine, thèse, Paris 1919.
s0) Quelques particularités, S. 163 ff.
S1) Vgl. die Texterläuterungen.
3I) Grundriß der Psychologie, 14. Aufl. Stuttgart 1920, S. 371.
33) Vgl. die Erläuterungen von R. Wilhelm zum Urteil von „K'ien" in seinem

/ Ging, l/II, Jena 1934, S. 1-3.
M) Universismus, Berlin 1918, S. 24.

») Vgl. die Erläuterungen R. Wilhelms, a. a. O., S. 3 f.
3t) Werke, S. 314.

") Sound,S. 25.

38) Werke, S. 311.
»•) Ib., S. 310.
">) Ib., S. 320.

*>) Sound, S. 99.

Literaturverzeichnis

M. Granet, La pensée chinoise, Paris 1934 (Kap. : La langue et l'écriture, le style).
— Quelques particularités de la langue et de la pensée chinoise, in Revue
Philosophique de la France et de l'Etranger, Paris 1920.

H. Hackmann, Der Zusammenhang zwischen Schrift und Kultur in China, München
1928.

W. v. Humboldt, Über den grammatischen Bau der chinesischen Sprache u. a. Schriften,
in Werke, Berlin 1906 (W. v. Humboldts Gesammelte Schriften, hsg. v. d. Königl-
Preuß. Akademie der Wissenschaften, Erste Abteilung).

B. Karlgren, Grommata Serica, Stockholm 1940.

— Sound and Symbol in Chinese. London 1923.
E. H. v. Tsdiarner, Chinesische Gedichte in deutscher Sprache, Probleme der Über¬

setzungskunst, in Ostasiatische Zeitschrift, Berlin 1932.
L. Wieger, Caractères chinois, 4. Aufl. Hien-hien 1924.

F. N. Finde, Die Haupttypen des Sprachbaus, Leipzig 1910.
J. Stenzel, Philosophie der Sprache, München u. Berlin 1934.


	Vom Wesen der chinesischen Sprache

