
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 3 (1941)

Artikel: Quelques notes sur les inro

Autor: Champoud, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


25

Quelques notes sur les inro*)

par M. Champoud

I. Généralités: l'inro, ses origines et ses formes

A de très rares exceptions près, l'inro n'a été traité que dans les

monographies sur les laques japonais. D n'a trouvé, jusqu'ici, ni dans

le texte ni dans l'illustration, la place qui lui est due. Font exception
les somptueux catalogues des collections du marquis Maeda et de

M. M. Tomkinson avec leurs très belles reproductions. Le catalogue
du Victoria and Albert Museum mérite aussi d'être cité à titre
documentaire2).

Les ouvrages sur l'art oriental et sur l'art japonais traitent
copieusement des laques en général et des laques du Japon en
particulier. A part M. M. Tomkinson toutefois, aucun auteur ne parait
s'être laissé tenter spécialement par l'inro. Il reste tout un champ à

défricher, fertile en découvertes et riche d'enseignements. Les Japonais

ont porté l'art de la laque au plus haut point. Importé de Chine,

cet art devait s'adapter, plus qu'aucun autre, au génie local. D'enduit

protecteur, la laque devint décoration. Dès le XIVe siècle, cette
décoration était un art qui atteignit son apogée à la fin du XVIIIe et

au début du XIXe. L'inro suivit une évolution analogue. Objet d'
utilité pratique jusqu'au commencement du XIVe siècle, il est peu à

peu devenu l'expression la plus pure de l'art du laqueur. Il réunit,
sur une très petite surface, les genres de laque les plus divers. Souvent

enrichi d'incrustations dont la matière varie, il est, à raison même de

son exiguité, traité avec une minutie et une perfection rares. La sé-

') Les mots japonais, traités comme tels, ont été laissés invariables au pluriel.
") Vol. 10, Japanese Lacquer and Inro.



26 M. CHAMPOUD

paration des casiers créait une réelle difficulté. Les bons artistes s'en

sont joués et leurs inro présentent une surface, dont les divisions sont
imperceptibles et dont le poli égale celui d'un couvercle de boîte.

M. Louis Gonsel) dit que « les laques sont les objets les plus parfaits

sortis de la main des hommes». M. James Orange surenchérit

en affirmant que les beaux laques doivent être placés dans la catégorie
des choses presque sacrées. J'ajouterais, pour mon compte, que les inro
en sont la quintessence.

Objet le plus représentatif parmi les laques japonais, l'inro, de

quelque matière qu'il soit fait, est l'expression la plus typique de l'art
nippon en général, qui affectionne toujours les petites proportions,
l'exactitude, la minutie, le fignolé. Sur les deux faces des inro,
rarement plus grandes qu'une enveloppe de carte de visite et souvent
de la dimension d'un timbre-poste2) tout ce que l'art pictural peut
représenter est illustré.

Nos miniatures du XVàme siècle se sont presque uniquement limitées

à l'art religieux. L'artiste japonais a poussé la hardiesse jusqu'à
reproduire, sur ces autres miniatures que sont les inro, des épisodes

héroïques de l'histoire nipponne. Certaines pièces de ma collection

représentent des batailles navales avec infiniment plus de détails qu'un
tableau de Joseph Vernet.

Ces petits objets précieux attirent par leur valeur artistique, mais

l'on ne tarde pas à y trouver des sources d'intérêt et des joies
nouvelles: de l'histoire, la géographie, les légendes et le folklore japonais,

jusqu'à sa faune et sa flore, en passant par son théâtre, sa littérature,

ses fêtes et ses coutumes, les inro illustrent tout ce que le Japon

a produit, tout ce que l'on y trouve, toutes ses épopées, toutes ses

croyances, tout son génie. Mieux que sa peinture, grâce à la diversité

de la matière, parfois enrichis de pierreries, d'or et d'argent, les inro

') Louis Gonse, L'art japonais, Paris, A. Quantin, 1885, vol. II, p. 181.

*) Inro de Geisha.



QUELQUES NOTES SUR LES INRO 27

nous procurent par l'image un enseignement inépuisable, doublé d'une

jouissance artistique toujours renouvelée.

In Ro signifie littéralement «boîte à cachet» ou mieux «panier à

cachet».

II paraît certain qu'à l'origine l'inro n'était pas un objet portatif.
Servant en même temps de contenant au cachet et à diverses médecines,

il était placé dans le Tokonoma des chambres japonaises. Ce genre
primitif d'inro qui mériterait une étude indépendante, semble avoir
été mis en usage au XIVème siècle *). Mais est-ce bien là l'ancêtre de l'inro?

M. W. F. Weber et M. M. Tomkinson s'accordent pour relater,
qu'en l'an 113 de notre ère, on a trouvé, suspendue à la ceinture
d'un guerrier, une sorte de bourse destinée à contenir un briquet
appelé hi-uchi-bukuro *).

C'est dans cette sorte de bourse qu'il faut, a mon sens, chercher

l'origine de l'inro portatif, plutôt que dans l'objet placé au XIVfcme

siècle dans le Tokonoma. C'est le hi-uchi-bukuro qui s'est modifié pour
un usage nouveau, mais le principe est resté le même. Le professeur
Jiro Harada, de son côté, a bien voulu attirer mon attention sur

une sorte de petite boîte du VMème siècle, en corne de rhinocéros,

qui se trouve au Shosoln à Nara. Le couvercle est attaché par une
cordelette rappelant celle des inros.

Des inro à un compartiment ont servi à contenir des Kwannon
miniatures ainsi que des montres. Et surtout, il ne faut pas oublier que
la plupart des inro qui ont pris place dans les grandes collections

japonaises et étrangères n'ont jamais servi que comme objets d'ornement,
les plus précieux d'entre eux étant presque toujours conservés dans

leur boîte et enfermés dans le trésor familial.

Il est toutefois incontestable, qu'avant que les maîtres laqueurs du
XVIème au XXème siècle en fissent les objets d'art que nous con-

') Le point est controversé.
2) Littéralement: poche à frotter du feu.



28 M. CHAMPOUD

naissons, l'inro était un ustensile d'usage quotidien, rudimentaire parmi
le peuple et légèrement plus ouvragé parmi les classes plus élevées.

Plus tard, non seulement le Shogun, mais aussi les Daimio les

plus fortunés, auront leurs laqueurs privés à l'entretien desquels ils

pourvoiront entièrement.
Les auteurs ne sont pas davantage d'accord sur l'époque à

laquelle l'inro a commencé à être employé comme pendentif. M.
Tomkinson estime que c'est tout à la fin du XVIëme siècle ou au début

du XVIIème. M. Jonas se fonde sur un ouvrage intitulé «Jidogusa»,

publié à Kyoto en 1705, pour affirmer que c'est dans le courant du

XVème siècle que l'inro fixé à l'obi a fait son apparition. M. W. F.

Weber est de l'avis de M. Tomkinson.

Quoi qu'il en soit, la période exacte est difficile à établir puisque
l'inro tire son origine de sources diverses. En tant que «boîte à

médecine», dernier usage auquel il ait servi, il dérive évidemment de

cette sorte de pharmacie portative que l'on plaçait autrefois dans le

Tokonoma. Lorsqu'il devint d'usage de se servir plus fréquemment
de drogues et de les porter sur soi on arriva tout naturellement à

créer un objet commode à porter, inspiré de ceux qui contenaient

auparavant les objets d'usage courant, tels que la pierre à feu ou le

cachet. La variété des médecines rendait nécessaire le plus ou moins

grand nombre de compartiments, et le besoin de préservation fit
recourir à l'utilisation principale de la laque. On peut encore ajouter

que, si l'on considère l'étymologie du mot inro, c'est le «panier à

cachet» qui s'est transformé en boîte à médecine. Il semblerait donc

logique de départager les auteurs cités en admettant que les uns font

remonter l'usage de l'inro pendentif à l'époque où l'on s'en servait

comme panier à cachet, les autres à celle où il s'est mué en boîte

à médecine.
Je possède un inro de médecin. II se compose d'une sorte de

cadre de 25 cm de hauteur et de largeur, dans lequel sont insérés deux

rayons horizontaux sur chacun desquels sont rangées quatre petites



QUELQUES NOTES SUR LES INRO 29

boîtes cubiques destinées à contenir les divers médicaments. Une
balance, un pinceau à écrire et un carnet d'ordonnances reposent sur
la base du cadre. Inutile d'ajouter que tous ces objets sont minuscules,

à la mode japonaise. Le tout est glissé dans un étui recouvert
de cuir laqué muni d'un cordon, d'un ojimé et d'un netsuke pareil
à ceux utilisés pour les inro ordinaires.

Laissant de côté les boîtes à cachets ou boîtes à drogues qu'on
installait dans le Tokonoma, je n'étudie ici que ces étuis de petites
dimensions à forme variée, mais en général oblongue, qui se portaient
suspendus à l'obi et qui sont les seuls que le mot «inro» évoque
aujourd'hui dans l'esprit du collectionneur.

Si actuellement dans les ventes, en Europe ou au Japon, on offre
des inro plus ou moins démunis de leurs attributs, ils ne sont complets
qu'avec la cordelette en soie qui rassemble les compartiments, «l'ojime» ')
qui, en glissant sur les deux extrémités de cette cordelette, permet
d'ouvrir et de fermer les casiers et enfin le «netsuke»2) à travers
lequel la cordelette est nouée et qui, pendant en dehors de l'obi,
permet de retirer l'inro glissé entre ce dernier et le kimono.

La fantaisie des artistes a donné de nombreuses formes aux inro.
En général, ils ont celle d'un cylindre, plus ou moins aplati, composé

de un à dix compartiments s'emboîtant les uns dans les autres,

avec un fond et un couvercle. Mais cette disposition classique varie
à l'infini, non seulement par les proportions et l'inflextion des lignes,

mais dans l'apparence même, l'inro prenant parfois l'aspect d'un objet:
théière, aubergine, tête de lapin, maison japonaise, ou d'un personnage,

par exemple d'un acteur de Kabuki. Dans d'autres cas, la tranche du

cylindre au lieu d'être ovale devient hexagonale ou octogonale. Parfois

aussi l'ensemble des compartiments, au lieu d'être relié par une

') L'ojime est le plus souvent une simple boule de corail perforée. Forme,
matière et incrustations varient. Us représentent, parfois eux aussi des sujets divers.

*) Le netsuke se fait d'ivoire, de bois brut ou laqué, de porcelaine ou de

verre. Sa décoration varie comme celle de l'inro lui même.



30 M. CHAMPOUD

cordelette, s'enchâsse dans une sorte de gaine souvent ajourée, ouverte

aux deux extrémités, dans laquelle la cordelette est enfilée de façon
à retenir le corps de l'inro. Le principe des compartiments s'emboîtant
les uns dans les autres est presque toujours appliqué.

Le nombre des compartiments varie, mais la grande majorité des

boîtes à médecine est composée d'un fond, de trois compartiments
intermédiaires et d'un couvercle. Ma collection, qui compte 600 pièces,

ne contient qu'un seul inro ayant huit divisions intermédiaires en
sus du fond et du couvercle. Je n'en ai jamais vu de plus compliqué.

Les inro de geisha forment une classe à part. Ce sont des objets
minuscules, le plus souvent en laque, dont certains, composés de un
à trois compartiments, n'atteignent pas trois centimètres de haut. Leur
décoration est d'ordinaire assez simple, mais j'en possède deux ou trois,
signés par de grands laqueurs, dont la valeur artistique ne le cède en
rien a celle des plus belles pièces classiques. Ils ont fait leur apparition

dans la seconde moitié du XVIIIime siècle et certaines geisha en

portent encore aujourd'hui. Jadis d'un but utilitaire, ils ne sont plus
à présent qu'une fantaisie féminine, et le seul usage que les petites
danseuses en font encore est d'y mettre leur «jintan», ces pastilles

qui sont censées guérir de tous les maux.

II. Matière et fonds

Plus encore que la forme, la matière de l'inro varie. Voici la liste

des matières employées dans ceux de ma collection, liste qui n'est

évidemment pas limitative.

Or Bambou

Argent Ivoire
Bronze Porcelaine

Autres métaux divers Coquille d'œuf sur laque brute
Cuir Peau de requin
Bois Cloisonné



QUELQUES NOTES SUR LES INRO 31

L'énorme majorité est en laque, avec un squelette de peau de chat

ou de bois très mince.

Les fonds unis prédominent; les plus communs sont les suivants:

Fundame

Kinji
Arai fundame

Aoi fundame

Yagi kin
Ginji
Shiudame ou
Akadame
Shiukin
Sabie

Tamenuri
Shunken miri
Mitsuda
Sechutsu

Ro irò

Laque or-poudre d'or répandue sur la laque brute
jusqu'à formerune surface dorée absolument polie

Laque or-poudre d'or mélangée à la laque brute
Grandes particules d'or
Laque d'or vert
Laque d'or brun
Laque d'argent

Laque rouge

Laque rouge mélangée de poudre d'or
Laque rouille
Laque brune

Laque rouge brun
Laque verte et rouge
Laque verte
Laque noire

D'autres couleurs et teintes sont obtenues par des mélanges ou
des adjonctions de produits chimiques à la laque brute.

Les genres suivants sont aussi communément employés pour les

fonds :

Nashiji
Aokai Nashiji
Guyobu Nashiji

Kanshitsu

Kin Hirame

Laque pelure de poire
Nashiji contenant des particules de nacre
Nashiji contenant de grandes particules de feuil¬

les d'or
Poudre de laque sèche

Particules de feuilles d'or répandues sur une sur¬

face de laque unie



32 M. CHAMPOUD

Le Hiramakie,

Le Togidashi,

Gin Hirame Le même en argent
Le Kin et le Gin Hirame s'emploient également

mélangés
Mokume Imitation de bois naturel
Shibuichi Laque unie recouverte de poudre de bronze d'argent
Kirikane Petits carrés d'or en feuille appliqués sur un fond

de laque unie

Les sujets traités en laque sur les fonds énumérés peuvent être

divisés en trois groupes principaux:
Le Takamakie, présentant un relief toujours fortement marqué et

parfois très saillant,

ou makie à plat, dont le relief ne s'élève que pour
faiblement marquer le dessin,

qui ne présente aucun relief, toute la surface de

l'inro étant absolument lisse et polie.

Ce dernier genre ne comporte que des laques de couleurs diverses,

alors que les deux premiers s'enrichissent de toute une gamme de

variétés décoratives dont voici quelques exemples:

Mura Nashiji Nashiji d'intensité inégale
Kumo Maki Semis de particules d'or représentant des nuages
Kasumi Maki Semis de particules d'or représentant des nuages

longs et étroits
Michi Maki Technique spéciale pour représenter les rues

Kanagai Feuilles d'or appliquées sur certaines parties du sujet
Chinkin Bori Poudre d'or répandue dans les rainures, formant

le dessin du sujet.

Il faut encore mentionner le «Sumie» qui consiste en un dessin

au trait noir sur fond or, le tout uni, et le «Kuroie Maki» où le

sujet est en takamakie noir sur fond ro iro *).

') En ce qui concerne les genres «Shibayama» et «Somada», cf. infra, p. 36.



Zi

i&k

Vi£ ^.4.

-r^w.



Inro à quatre cases. Fond Ilo iro avec légère poudre or-nashiji, or «hira - et
takamakiye» avec kiri-kane et laque rouge. Décor: tronc du célèbre prunier,
d'Ama-ga-.saki. XVllIme s.

Le netsuke en ivoire. Hotei debout avec un enfant sur l'épaule droite. Par

Masatomo, XVIIIme s.



QUELQUES NOTES SUR LES INRO 33

Il y a enfin cette technique de laque sculptée, comprenant
notamment les trois genres suivants:

Tsuishiu Laque sculptée rouge
Tsuikoku Laque sculptée noire et rouge
Guribori Laque sculptée rouge, noire et verte, en couches

superposées.

Dl. Les écoles de laqueurs et leurs principaux représentants1)

Parmi les primitifs, il convient de citer tout d'abord Koami Docho

né au debut du XVème siècle. Après avoir été au service du Shogun,
il se fit prêtre et commença alors à pratiquer l'art de la laque. Il
s'inspira spécialement des écoles des peintres Noami, Aiami et Tosa
Mitsunobu. Koami Docho fut le fondateur d'une des plus importantes
lignées de laqueurs du Japon. Ses successeurs continuèrent son œuvre
pendant dix-neuf générations: le dernier du nom fut Koami Inaba
décédé en 1781. II va sans dire que ces nombreux artistes n'appartiennent

pas à la même école et que leur inspiration a progressivement
évolué en s'adaptant au fur et à mesure au style de l'époque.

Koyetsu, né en 1558, fut également un des grands laqueurs de

son temps, mais il a rarement signé ses œuvres. On le donne parfois

comme maître d'Ogawa Korin, mais cela paraît inexact Koyetsu étant

déjà mort à l'époque où son soi-disant élève commençait à pratiquer.
Koyetsu étudia d'abord la peinture avec Umikita Yusho et subit
ensuite l'influence de l'école Tosa, ce qui lui valut une grande réputation.
Il passe pour avoir été l'un des trois meilleurs calligraphes de son temps,
le premier à utiliser le plomb et la nacre dans la décoration. Sous

son impulsion, l'art de la laque subit un changement profond et ses

successeurs immédiats perfectionnèrent sa technique.
Deux grandes dynasties de laqueurs remontent à la première

moitié du XVfIème siècle: les Koma et les Shunsho. Le fondateur de

') Faute de place, ces notes se réduisent aux indications essentielles.



34 M. CHAMPOUD

la première, Koma Kyui, mort en 1663, attaché au Shogun Iyemitsu

Tokugawa, fut le laqueur le plus fameux de son temps. Les Koma se

sont surtout spécialisés dans le togidashi, et ceux du XVIIlème siècle

excellèrent dans le ro iro. Le dernier des Koma pratiqua son art
à la fin du XIXëme siècle. Tous les représentants de cette famille

furent de grands artistes, mais il faut faire une mention spéciale de

Koma Kyuhakku, mort en 1795, de Koma Kyoryusai, qui vient aussi

à la fin du XVIIIime siècle et de son élève, Koma Kwansai, de son

vrai nom Sakata Jiubei, mort à peu près en même temps que son
maître.

La famille des Shunsho prend naissance pratiquement en même

temps que celle des Koma. Son chef Tamamoto Shunsho est né en
1610. Il est également connu sous le nom de Harumasa. 11 s'inspira
de l'art chinois, et finit sa vie comme prêtre à l'âge de 73 ans. Le
dernier des Shunsho et dixième du titre, du nom de Masakane,
vivait encore au début de ce siècle-ci.

Ogawa Korin est sans nul doute le plus grand laqueur de la fin
du XVIPme siècle. 11 naquit en 1658 et mourut en 1710. C'est lui qui,
s'emparant du style que Koyetsu avait créé, l'éleva à un degré de

perfectionnement qui le met hors pair. Il simplifia et épura les lignes

en donnant au sujet une vigueur exceptionnelle. Ses fonds sont presque
toujours en kinji, sur lequel les sujets ressortent en plomb, en nacre
et en kanagai; quelques détails en laque hiramakie complètent
d'ordinaire l'ensemble. Ses œuvres sont en général inspirées des écoles

de peinture Kano et Tosa. Korin est également fameux dans l'art du
cha no yu.

Kensan, frère de Korin, lui aussi laqueur renommé, fit un ample

usage de céramique pour la décoration de ses œuvres.

Ogawa Haritsu, plus communément appelé Ritsuo, est un
contemporain de Korin. Il s'inspira également de l'école Tosa et de

Koyetsu au style duquel le sien s'apparente de très près. Outre le

plomb il fit un large usage de fayence, de corne de rhinocéros et



QUELQUES NOTES SUR LES INRO 35

de tsuishiti. Ce fut lui qui le premier signa ses netsuke. Ritsuo fut
d'autre part un grand poète et mena une vie ascétique. Il eut un
successeur du nom de Haritsu II.

Il ne reste pas beaucoup de laques signés de Kajikawa Hikobei
né au début du XVIIème siècle, mais Kaj'iwa Kyujiro, son élève et fils
d'adoption, surpassa de beaucoup son maître et peut être considéré

comme le fondateur réel de l'école de Kajikawa, qui compte près de

trente représentants du nom. Le style des Kajikawa a nettement évolué

par rapport à celui des laqueurs précédents. Le dessin est beaucoup

plus fin et l'emploi des variétés de laque beaucoup plus étendu. Les

inscrustations ne sont plus de nacre et de plomb, mais de petites pierreries
de couleurs diverses, qui, au fur et à mesure de l'évolution,
disparaîtront pour être remplacées par du hirame, du kirikane ou du

nashiji. Les couleurs sont variées et donnent un aspect nouveau et

plus vivant à l'ensemble du sujet. Les fonds Kinji sont plus brillants

que chez les primitifs.

Si les Kajikawa ont eu une grande vogue au Japon, spécialement

vers la fin de l'époque Tokugawa, ce sont peut-être eux qui ont eu
le plus grand succès auprès des étrangers. Aussi une proportion
considérable d'inro sont-ils signés de ce nom prestigieux. Les

imitations sont même plus nombreuses que les originaux et il n'est pas

pas exagéré de dire que quatre inro, sur cinq portant cette signature,
datent de la fin du XIXème siècle. Beaucoup d'entre eux sont simplement

munis du fameux signe du «pot», dont la forme a changé

suivant la génération qui l'employait.

Shiomi Masanari, aussi appelé Kohei, est le fils de Shiomi Harumasa.

Il est né vers 1650 et fut, lui aussi, l'un des maîtres laqueurs les plus

remarquables de la fin du XVIIhae et du début du XVIII *me siècle.

Il est surtout fameux par son tongidashi, peut-être ce que l'on a produit
de mieux dans ce genre. Il est le fondateur d'un style connu sous

le nom de «Shiomi makie». Masanari était également un bon peintre



36 M. CHAMPOUD

qui s'est inspiré de l'école Kano et excella surtout comme animalier.
Ses rats, ses bœufs et ses singes sont connus de tous les amateurs
de laque.

Tamada Jokasai, qui s'est d'abord nommé Terada et a ensuite
indifféremment signé des noms de Joka ou Jokasai, s'est spécialisé
dans les inro, et fut l'un des maîtres de la seconde moitié du XVIP""
siècle. Il fut au service du Shogun et eut comme concurrent Koami
Choho. Ses descendants signèrent eux aussi du nom de Jokasai.

Iisuka Toyo est l'un des plus grands artistes du milieu du XVIIIème

siècle. 11 est aussi connu sous les noms de Kanshosai et Toyosai.

On raconte qu'au début de sa carrière le seigneur d'Awa lui
demanda de décorer ses geta, mais Toyo refusa plein de colère,
disant qu'il avait trop grand respect de son art pour l'appliquer à

des objets qui devaient être piétines. Impressionné partant de

courage, le seigneur d'Awa l'engagea à son service personnel le rémunéra

largement et le créa Samurai.

Toyo lui aussi, s'est, spécialisé dans les inro dont il paraît avoir
produit une quantité considérable, mais ses imitateurs furent
nombreux. Ses descendants signèrent du nom de Kanshosai.

Un genre spécial, né vers la fin du XVinème siècle fut appelé le

Shibayama, du nom de son inventeur Shibayama Dosho. Dans ce

style, le sujet est entièrement fait d'incrustations de nacre, d'écaillé

et de pierreries sur des fonds divers, le plus souvent sur ivoire.
Shibayama Dosho eut des successeurs tous très fidèles à la technique

du maître.

L'école Somada fut fondée par Somada Mitsumasa né à la fin du

XVIIIème siècle et mort en 1856. 11 inaugura ce style particulier qui
consiste à décorer un fond Ro iro de pellicules de nacre d'épaisseurs

différentes en produisant une variété infinie de couleurs et de tons. Le

fundame, le ginji ou le kanagai ne sont employés que comme accessoire

parfois comme encadrement. Somada Mitsuaki et Somada



QUELQUES NOTES SUR LES INRO 37

Hissamitsu, tous deux frères du précédent, lui succédèrent. La plupart
des inro que nous admirons dans les collections d'aujourd'hui sont
signés Somada Hissamitsu.

Shibata Zeshin, d'abord appelé Kametaro, est aussi connu sous le

nom de Shibata Junzo. Il naquit en 1807 et, dès l'âge de onze ans, fut
élève de Koma Kwansai, apprenant la peinture de Suzuki Nanrai

puis, à Kyoto, de Okamoto Toyohiko. Il devint le plus grand laqueur
de l'époque Meiji, en modernisant la technique héritée des laqueurs
du XVinème et du commencement du XIXème siècle. Non seulement

ses lignes, mais ses coloris, sont nouveaux et font prévoir l'art pictural
du Japon qui fiorirà sous les dynasties Taisho et Showa. II fut

laqueur de la Maison Impériale et plus tard désigné comme expert
officiel. Zeshin, également bon peintre, fit notamment de la peinture
en laque.

Une mention spéciale est due à la famille des Tsuishiu dont le

fondateur Tsuishiu Tosei vécut au milieu du XIVèn,e siècle. Il ne fit
évidemment pas d'inros; mais introduisit au Japon cette laque tsuishiu,

ou laque rouge sculptée, déjà depuis fort longtemps en vogue en
Chine. Tsuishiu Tosei n'eut pas moins de dix-huit descendants ou
successeurs qui tous prirent son nom et appliquèrent sa technique

tout en créant des variantes telles que le tsuikoku et le guribori.
Les plus belles pièces, en revanche, qui flattaient le goût artistique

très répandu parmi la noblesse japonaise, n'étaient exhibées qu'aux
grandes occasions — visites au Shogun ou à d'autres Daimio — et le

reste du temps soigneusement préservées dans le trésor familial. Il
s'ensuit que nombres d'inro de cette période, dont l'authenticité ne

peut être mise en doute, sont aussi bien conservés que des

exemplaires modernes.

IV. Des imitations:

Beaucoup d'inro datent des premières années du XIXe siècle.

Cette époque vit une certaine renaissance artistique et le début de



38 M. CHAMPOUD

la collection. La recherche accrue fit naître l'imitation qui devait

dégénérer en véritable industrie.

Le Japonais est un imitateur né, mais le collectionneur étranger

a sa forte part de responsabilité. Trop souvent incapable de discerner

la vraie valeur artistique, il s'en tenait au nom de quelques laqueurs
célèbres et n'achetait guères que les pièces portant leur signature.

Parmi les objets de laque, l'inro est celui qui est le plus souvent

signé. En était-il ainsi à l'origine? On peut affirmer le contraire. Durant

ce que l'on a appelé „la grande période", les artistes étaient à la
solde des seigneurs. Ils signaient, sans doute, les inro que leurs patrons
distribuaient en cadeau, mais les plus belles pièces, réservées à l'usage

du maître, ne devaient porter ni sceau, ni signature. La plupart des

inro des collections étant signés, il faut arriver à cette conclusion,

pénible mais sincère, qu'en dépit des illusions des propriétaires, beaucoup

de signatures, apposées par les traficants pour faire face à la
demande quasi générale de pièces signées, sont des faux.

Tout, il est vrai, n'était pas imposture et la révérence jouait son
rôle. En reproduisant les originaux des grands laqueurs, certains artistes

par scrupule d'exactitude, imitaient jusqu'à la signature. Les

restaurateurs allaient plus loin, signant les pièces non signées. Nombre
d'imitateurs étaient de vrais artistes, dignes émules de leurs devanciers.

Or ceux ci autorisaient parfois leurs meilleurs élèves à utiliser leur

signature. Comme le fils succédait au père, il arrivait que le disciple
continuât l'œuvre du maître et prit son nom après sa mort. Maints

copistes, s'estimant les égaux des anciens, ont pu s'inspirer de la
tradition et, de bonne foi, se croire autorisés à signer leurs reproductions

du nom du créateur.

A côté de ces plagiats, plus ou moins excusables, les collections
n'en contiennent pas moins beaucoup d'inro authentiques. Certains

sont signés, d'autres pas, ce qui ne diminue en rien leur valeur

artistique et n'exclut pas qu'ils ne soient l'œuvre de maîtres illustres.



QUELQUES NOTES SUR LES INRO 39

Peut on distinguer les copies des originaux? On a beaucoup écrit
sur ce sujet. Certains antiquaires retirés se sont même fait un malin

plaisir de révéler leurs méfaits. Chaque collectionneur a son système
de défense. L'un se fie à la longue expérience, l'autre à la patine,
un troisième à des impondérables, voire au sixième sens. La vérité
est que certaines imitations défient l'examen. Le collectionneur d'inro
se fera une philosophie, s'il lui est donné d'assister à la discussion

d'une céramique chinoise par des experts de réputation mondiale.
Attributions variant de plusieurs siècles, authenticité même contestée,

avis, diamétralement opposés, étayés d'arguments si solides qu'il est

impossible de les départager.1)
Je possède un inro portant la signature de Korin Seisei. Plusieurs

spécialistes, collectionneurs ou autres, l'ont condamné sans appel.
Pourtant, je détiens deux certificats d'authenticité. L'un d'eux émane

d'un expert auprès de la section d'art de l'université de Kyoto, qui

passe pour autorité reconnue. Je suis, sans doute, tenté de m'en tenir
à son verdict, mais l'essentiel, à mon sens, est Y indiscutable valeur

artistique de l'énigmatique Korin.

Note de la Rédaction.

Nous adressons nos sincères remerciements à MM E. Rigozzi et
H. Tschudy qui, puisant dans leurs belles collections, nous ont très

aimablement mis à disposition les pièces qui ont servi à illustrer cet
article. Un don généreux de M. Tschudy nous a permis d'offrir à

nos lecteurs une illustration en couleur. Les descriptions erudites des

planches sont dues à M. Rigozzi, connaisseur averti de l'art japonais.

') Ces lignes pourraient être lues avec fruit par l'auteur d'un récent article,
publié dans la Ostasiatisdie Zeitsdirifi, au sujet de la première Exposition suisse

d'art asiatique. Malgré l'expérience accrue, l'attribution d'oeuvres d'art anciennes
de la Chine ou du Japon reste souvent sujette à caution. La courtoisie est ici
la marque de la véritable science, prudente dans l'affirmation, mesurée dans la
critique. R. F.




	Quelques notes sur les inro

