
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 2 (1940)

Artikel: Die Ornamente des Ikat-Gewebe von Sumba

Autor: Steinmann, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


43

Die Ornamente der Ikat-Gewebe von Sumba
Von Alfred Steinmann

Zu den dekorativsten Erzeugnissen indonesischer lkatkunst gehören
unzweifelhaft die, durch die außerordentliche Farbwirkung ihrer
Musterung sich auszeichnenden Gewebe von Sumba, Flores, Timor und

einiger Nachbarinseln. Dies gilt in erster Linie für die auffallenden

Textilerzeugnisse der Insel Sumba, die, von den Forschern früher
gänzlich übersehen, heute unter den indonesischen Geweben einen

hervorragenden Platz beanspruchen.
Diese eigenartige lkatkunst kommt nur in einem kleinen und

relativ eng begrenzten Teil der Insel vor, nämlich längs der Küstengebiete

von Ost- und Mittelsumba, während sich im westlichen Teil,
speziell im Gebiet von Kodi, eine, hinsichtlich der Motive, ihrer
Anordnung sowie der Farbengebung ganz selbstständige Ikatmusterung
entwickelt hat, deren abweichender Charakter sich unter anderem im
Fehlen der Farbenfreudigkeit und des Formenreichtums der Musterung
äußert. Wann die Ikattechnik auf Sumba eigentlich eingeführt worden

ist, läßt sich leider nicht feststellen. Im Innern des Landes scheint sie

völlig zu fehlen *)• Eine primitivere Art der Musterung, bezw.

Verzierung von Geweben durch Aufnähen von kleinen Muscheln und

Glasperlen wird vom ersten Kontroleur von Sumba, Roos, aus dem

Jahre 1872 erwähnt2). Auf diese Weise wurden damals nicht nur
Kleidungsstücke, vor allem Lendentücher für Frauen, sondern auch

kleine, aus schwarzem oder roten Kattun bestehende, am einen Ende

*) Nach W. O. J. Nieuwenkamp. Soemba-weefsels (Tijdschr. Kon. Aardrijksk.
Genootsch., deel 37,1920, p. 376) ist bereits nach zwei Gehstunden landeinwärts keine
Spur von Ikat-Verfertigung zu finden.

2) S. Roos. Bijdrage tot de kennis van taal-, land en volk op het eiland Soemba.

(Verhandelingen Bat. Genootschap, XXXVI, 1872.)



44 ALFRED STEINMANN

mit einem 30-40 cm breiten, schweren Streifen von Muscheln und
Perlen versehene Lappen verziert, die zur Aussteuer einer Braut
gehörten und als Untersätze für die Körbe mit dem Brautschatz

Verwendung fanden. Die Verzierung bestand meist aus Rautenmotiven,
seltener aus Menschen- und Tierornamenten. Ein Lendentuch für
Frauen (hm) mit derartigen aufgenähten Menschendarstellungen, die

nur durch Prinzessinnen und ihre Sklavinnen getragen werden durften,
entsprach damals im Wert etwa einem nicht zu teuren Pferd3). Als
Beispiel einer solchen Verzierungstechnik sei nach Fig. la verwiesen.

Das Bestehen einer Ikattechnik wird von Roos nicht besonders erwähnt,

dagegen sollen die aus schwarzgefärbtem, dickem und grobem Kattun
bestehenden Frauensarongs oft mit Figuren durchwoben sein. Solche

alten, meist schmalen und oft bis 3 Meter langen Tücher, auf denen

die Figuren mit weißem Garn auf dunkelm Untergrund eingewoben

wurden, sind auf Fig. 4a und 4c abgebildet4). Hier ist das Ornament
also eingewoben, während bei den Ikatgeweben die Musterung schon

vor dem Weben durch das Abbindverfahren der Kettfäden erzielt

wird. Auf gewissen Frauensarongs kommen nach Nieuwenkamp 0

sogar beide Arten der Musterung, nämlich sowohl das Einweben wie
das lkaten von Mustern, zusammen vor.

Wir finden nun dieselben Motive, die in Primitivtechnik mittels

Müschelchen und Glasperlen aufgenäht wurden, in farbiger Musterung
auf den Ikattüchern wieder, wobei genau die gleichen Menschenfiguren
und kombinierten Tiermotive vorkommen. Die Erstgenannten haben

also zweifellos als Vorläufer und Vorgänger für einen Teil der Orna-

*) S. Roos, 1. c. p. 13. Die Perlen wurden ehemals, wie K. W. Dammerman : Een
tocht naar Soemba. (Natuurk. Tijdschr. v. N. I. 1929, p. 50/51) berichtet, in der
Portugiesenzeit auf Sumba gegen Pferde eingetauscht.

4) Solche Tücher mit eingewebtem Muster sind bei W. O.J. Nieuwenkamp : Eenige
voorbeelden van het ornament op de weefsels van Soemba. (Ned. Indie oud en
Nieuw, 11. jaarg. afl. 9, 1927, p. 262-266) mehrfach abgebildet worden.

') W. O.J.Nieuwenkamp. Soemba-weefsels. (Tijdschr. Kon. Ned. Aardrijksk.-Gen.
37, 1920, p. 374-378.)



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SUMBA 45

mente der Ikatgewebe gedient, auf die sie übertragen worden sind.

Die Ikattücher bestehen aus zwei aneinandergenähten Streifen von
durchschnittlich zirka 2 V4 m Länge und zirka 1 V* m Breite. Man
unterscheidet dabei Tücher, die durch Männer getragen werden (hinggi)
und solche für die Frauen (lau). Von diesen Ikatgeweben dienen

heutzutage die gewöhnlichen Exemplare als Kleidungsstücke (sie werden als

Schulter- und Lendentücher, sogenannte "hinggi paduku" und „hinggi
paborung" gebraucht) für den täglichen Gebrauch, während die schöneren

und breiteren Stücke ausschließlich als Leichentücher verwendet werden,

in denen die Toten eingewickelt zu Grabe getragen werden6).
Die Musterung zeigt in ihrer Anordnung eine Folge von verschiedenen,
schmäleren und breiteren Querstreifen, die vom breitesten, oft fast
die Hälfte des ganzen Tuches einnehmenden Mittelstreifen aus nach

beiden Enden zu in gleicher Anordnung wiederkehren. Die Musterung

des Mittelstreifens besteht in der Regel aus dem Rautenmotiv
in verschiedenen Abwandlungen, und überhaupt aus geometrischen

Ornamenten, zu denen wir auch das Kreuzmotiv rechnen, während
die schmalen Streifen meist einen roten Hintergrund haben und eine

Verzierung von Menschen- und Tierfiguren aufweisen. In Ostsumba

war das Verfertigen, d. h. das Knüpfen der Muster durch Umwinden
der Kettfäden, also das eigentliche Ikaten, das ausschließliche Vorrecht
adliger Frauen und Mädchen, während man das Färben und Weben
den Sklavinnen überließ7). Während diese Gewebe heute Allgemeingut
der Bevölkerung von Sumba geworden sind, war nach Angabe des

Missionars Wielenga8) aus dem Jahre 1925 noch vor 20 Jahren (also

um 1900 herum) das Tragen solcher ornamentierter Tücher nur den

Begüterten erlaubt, die ab und zu Stücke ihren Untergebenen schenkten,

*) nach Nieuwenkamp. Soemba-weefsels, 1920 sind die Totentöcher fast 2 M. breit.

') De Roo van Alderwerelt. Soemba. (Tijdschr. Bat. Gen. XXXIII, 1890, p. 594);
H. Hangelbroek. Soemba, land en volk, 1910, p. 66 u. A.

8) D. K. Wielenga. Soembaneesche weefsels. (Tentoonstelling 24. Jan.-l. Febr.
1025 v/h Kon. Bat. Gen. v. Künsten en Wetenschappen te Batavia, Catalogus, p. 14.)



46 ALFRED STEINMANN

um sie bei festlichen Gelegenheiten zu tragen. Hier, wie auf der Insel
Rote war das Tragen bestimmter Motive ausschließlich dem Adel,
den Fürsten und ihren Familien vorbehalten. Auf Sumba waren es

die Gewebe mit Darstellungen von Menschenfiguren, und zwar nach

Loebèr9) speziell diejenigen mit Reihen stilisierter, männlicher Gestalten,
welche die Hände emporheben10). Nach Wielenga und Nieuwenkamp
soll es sich dabei um Darstellungen von Kindern handeln; (Fig. 4 b, c)
dagegen will Loebèr in diesen Menschenfiguren mit emporgestreckten
Händen eher Sklaven oder Diener erblicken, deren barhäuptige, fast

demütige Haltung tatsächlich in auffallendem Gegensatz steht zu jenen
Männergestalten mit herabhängenden Armen, ihrer selbstbewußten

Haltung und ihren reichverzierten, breitrandigen Kopfbedeckungen11),
auf denen übrigens oft das Motiv des Baumes mit den beiden, ihn
flankierenden Vögeln auftritt —, die man nur noch auf einigen älteren
Sumbatüchern findet (Fig. 4 a). Es ist dies eine ähnliche Adoranten-
stellung, wie wir sie unter anderem von den Darstellungen menschlicher

Gestalten mit erhobenen Händen aus den Schiffen schwedischer

Felsbilder her kennen. — Nicht nur war das Tragen dieser Motive
ausschließlich den sumbanesischen Fürsten und Häuptlingen samt ihren

Angehörigen vorbehalten, sondern jede Familie besaß sogar ihr eigenes

Motiv, das von der Mutter auf die Tochter durch Generationen
hindurch vererbt wurde12), sodaß man an dem betreffenden Tuch sofort
erkennen konnte, wem es gehörte und woher es stammte. Die
Verwendung persönlicher Motive ist aber inzwischen nach und nach

verschwunden, doch kann man heute nodi vielfach, entweder aus der

Anordnung der Ornamentstreifen und aus der Wahl und Kombi-

•) J. A. Loebèr. Het weven in Nederlandsch Indie. (Bull. Kol. Inst, te Haarlem.
No. 29, 1903, p. 51.)

10) Weibliche Figuren kommen höchst selten vor ; so hat z. B. Nieuwenkamp
nur ein einziges Mal ein Sumbatuch mit Frauendarstellungen gesehen.

") Ähnliche Kopfbedeckungen findet man heute noch bei Sumbanesen (siehe
K. W. Dammerman, 1. c, pl. 7. unten : Typen aus Palla (VVestsumba).

") Wielenga, 1. c. p. 17.



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SUMBA 47

nation der verwendeten Farben bestimmen, aus welchem Teil der Insel

ein Tuch stammt. Während im allgemeinen bei den Tüchern von Ost-
sumba die roten und rotbraunen Töne vorherrschen, weisen die blau
und weiß gemusterten Gewebe nach der Gegend des Fürsten von
Melolo, die orangegelb und schwarz gefärbten nach Way-djelu an der
Südküste und diejenigen mit vorwiegend in der Längsrichtung
verlaufenden Ornamentstreifen nach Kodi in Westsumba13).

Bei der Bewertung des Ursprungs und der Bedeutung des

Ornamentschatzes auf diesen Tüchern muß man sich von vornherein
darüber klar sein, daß er jedenfalls nicht einheitlichen Ursprungs ist, sondern
daß sich hier zahlreiche Elemente ganz verschiedener Herkunft und
Provenienz treffen und vermischen. Im Folgenden soll der Versuch

unternommen werden, die mutmaßlich ältesten und bodenständigsten
Motive herauszuschälen und zu trennen von den, auf fremde, von
außen eingedrungene Einflüsse zurückzuführenden bzw. davon
abzuleitenden Ornamenten, und für einige Motive die Quellen aufzuzeigen,

von denen sie sich möglicherweise ableiten lassen. Da ja diese

lkatkunst ausschließlich in den Küstengebieten vorkommt, die durch ihren
Verkehr einer Begegnung mit fremden Einflüssen besonders ausgesetzt
sind, ist das Eindringen und die Einwirkung fremder Elemente auf diese

Kunst ohne weiteres verständlich und naheliegend. Als Beispiel, wie
die Bewohner eines bestimmten Gebietes die Kunstäußerungen einer
anderen Gegend oft gerne nachahmen und übernehmen, hat de Visser14)

die stilisierten Tierfiguren und rautenförmigen Muster eines Sarongs

13) Während im ganzen indonesischen Archipel bei den in Ikattechnik
gemusterten Baumwolltüchern eine bestimmte Einteilung der Fläche vorherrscht, wobei

die Motive meist in Längsstreifen angeordnet sind, die ihrerseits oft noch durch
ebenfalls längslaufende Seitenstreifen gegeneinander abgegrenzt sind, zeigen die
Tücher von Flores und Ostsumba eine andere, nämlich vorwiegend horizontale
Aufteilung der Fläche durch Querstreifen. Dies dürfte eine spätere, jüngere
Erscheinung sein, denn auch die älteren Stücke aus Ostsumba mit eingewebtem Muster
weisen eine Orientierung der Ornamentstreifen in der Längsrichtung auf.

u) H. F. E. De Visser. Tentoonstelling der Oostindische weefselcollectie Van
Kerckhoff. (Ned. Indie Oud en Nieuw, 1918/19, p. 17-32)



48 ALFRED STEINMANN

von Flores angeführt, die sich auf einem Sumba-Tuch wiederfinden und
welche er einer Niederlassung von Bewohnern von Flores auf der
benachbarten Insel Sumba zuschreibt. Abgesehen von solchen lokalen

Übertragungen und Beeinflussungen gehen bestimmte, ältere Motive,
wie das als „Patola" bekannte, längliche Rauten-Ornament, auf ein
vorderindisches Tjindé-Muster zurück und tragen neuere Motive, wie
das Kreuzmuster mit gleichmäßigen Armen oder die, dem niederländischen

Wappen entlehnten Löwenmuster deutlich den Stempel der

portugiesischen Mission, bzw. der niederländischen Kolonisation.15)

Abgesehen von den Menschenfiguren und den Darstellungen der

sogenannten Schädelbäume, an denen früher die Köpfe der getöteten
Feinde, oder, besser gesagt, die bei der Kopfjagd erbeuteten
Schädeltrophäen befestigt wurden, besteht das Hauptcharakteristikum der
Sumba-Tücher in ihrer ausgeprägten Tierornamentik, das heißt in der

vorwiegenden Darstellung verschiedener Tierfiguren. Daneben gibt es

aber auch rein geometrische Motive und stilisierte Darstellungen von
Schmuckgegenständen, im besonderen von Körperschmuck, die aber

in Ostsumba gegenüber den Tier- und Menschendarstellungen ganz
in den Hintergrund treten, dagegen in Westsumba (zusammen mit
geometrischen Mustern) vorherrschend sind. — Unter den verschiedenen,

auf den Sumba-Tüchern dargestellten Tierfiguren, deren wichtigste Formen

nebenstehend abgebildet sind, finden sich Pferde, Büffel, Hirsche,

Affen, Hunde, Fledermäuse, zahlreiche Vogelarten wie Enten, Hühner,
Gänse, Störche, Reiher, Papageie, Pelikane und Flamingo's, ferner
Eidechsen oder Krokodile, Schlangen, Schildkröten, Fische, Tausendfüßler,

Skorpione, Krebse, Fluß- und Seegarneele, Seepferde, Tintenfische,

Seesterne und selbst Käfer. Bei den meisten auf den Geweben

abgebildeten Motiven aus dem Tier- und Pflanzenreich handelt es sich

,D) Das Löwenpaar des niederl. Wappens war auf dem goldenen und silbernen
Knauf der Stöcke eingraviert, welche die Fürsten früher als Zeichen ihrer Würde
von der Ostindischen Compagnie zum Geschenk erhielten. Von hier dürfte
vielleicht die Übernahme dieses Motivs auf den Tüchern ihren Anfang genommen haben.



m
i r i i

ili li»i¦*

Fig. 3 aFig. 1 a

*A
v«f* .&dJilk,'aóé?4

juttmà ì£
t

X Cm*m <mk
Fig"g lb

J>

Fig. 3 b
Fig. 1. Motiv des Vogels auf Vierfüßler, a. auf einem alten, mit
Muscheln und Perlen verzierten „kiri mbola", Sumba (n. Nieuwenkamp).
b. auf einer Tonscherbe aus Harappa (Arch. Survey of India).

Fig. 2. Vorderseite eines Steingrabes mit Rinderkopfmotiv und Ohrgehänge, bei Wai Kabu-
bak, Westsumba (nach Witkamp). Fig. 3 c

Fig. 3. Schmuckmotive auf Sumba: a. Sumbanesin aus Laora (Westsumba) mit Ohrgehänge (mamuli) (nach Dammerman).
b. Omega-förmiges Ohrgehänge-Motiv auf einem Tuch von Westsumba (nach Loebèr). c. Stirnschmuck-Motiv, darunter
3 Ohrgehänge (nach Nieuwenkamp).



««-. 9tW _•_ ••»?'s*

*

•»

m

*

UH

*
'?i*î

I I >

* .-*

M
w5»\r mvV

ÄÄS Baagag^a^ìa^a i *»»

h.
Fig. 4. Sumbatücher mit Menschenfiguren

a. mit herabhängenden Armen und reichverzierten Kopfbedeckungen; dazwischen der Lebensbaum mit zwei Vögeln.
Musterung eingewebt, in weiß auf schwarzem Grund (nach Nieuwenkamp).

b. mit erhobenen Händen; dazwisdien große, dreiköpfige Schädelbäume. Musterung in Ikattechnik, Ostsumba.
(Sammlung A. Steinmann).

c. Menschenfiguren mit erhobenen Händen auf einem alten, von der Tochter des Fürsten von Batu Kapedu in
Westsumba gewobenen Tuch (Museum Artis, Amsterdam).



SÄSfeSfMi
TilfSiif

Fig. 5. Ikatgewebe von Sumba mit Tiermotiven. Vogel
auf dem Rücken eines Hirsches, Krebse und Hähne
(Sammlung Steinmann).

Wim* " "Juv7.WA<i

.: ;';< : J

«M ¦ M « W ¦ M

mwsmsm
Fig. 6. Ikatgewebe aus Ostsumba. Breites Mittelfeld mit
Patola- oder Rautenmotiv, unterhalb Hirsche und Schlangen

(Sammlung Steinmann).



ilv M

&ta at w: gy»»^^*Hfy#

ér^

w «*

¦•*•¦-*

& S3
/ ¦}

mk"<:

- — ¦ r ¦¦ ¦- -

b.

«
Fig. 7. Schädelbäume.

a. Neunköpfiges Schädelbaum-Motiv mit Rindergehörn auf einem
Ikattuch aus Waingapu, Zentralsumba (Sammlung A.
Steinmann).

b. Schädelbaum vor dem Haus des Fürsten von Rende,
Ostsumba (nach Hangelbroek).

c. Schädelbaum-Motiv mit Rindergehörn auf Sumbatuch, Ikat.
(nach Nieuwenkamp).



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SUMBA 49

rv»
£J£ % V

Tiermotive auf den Ikat-Geweben von Sumba

a. Krebs, b. Schlange, c. Hahn, d. Hirsch, e. Pferd, f. Ente, g. Papagei

(nach Dammerman)

um Tiere, die entweder als Reittiere oder als besondere Zeichen des

Reichtums (Pferde, Büffel) oder als ersehntes Jagdwild (Hirsche, Affen,
Vögel) bzw. als Nahrungsmittel (Hühner, Schildkröten, Fische, See-

tiere, Krebse usw.) im täglichen Leben des Sumbanesen eine Rolle

spielen. Die Vorliebe für Tierfiguren will Wielenga darin sehen, daß

jede Familie ihre heiligen Tiere besitzt, für welche ein Speiseverbot
bestehen soll, und die sie als Inkarnationen ihrer verstorbenen Ahnen
betrachtet16). Ganz ähnliche Tierfiguren, wie sie auf den Tüchern vor-

'•) Wielenga, 1. c. p. 17.



50 ALFRED STEINMANN

kommen, findet man als Tätowierung auf Armen, Beinen und Händen

der Eingeborenen, und zwar im N.W.Teil von Sumba sowohl bei

Männern wie bei Frauen17)» während das Tätowieren in Ostsumba

weniger gebräuchlich ist und mir nur die diesbezügliche Angabe Dam-
merman's bekannt ist, der Tätowierungen von Fischen und Krebsen

bei sumbanesischen Mädchen von Pajeti, in der Nähe von Wai-ngapu
in Ostsumba feststellte18). Vielleicht dürfen wir darin ein Fortleben von
Resten ehemaliger, totemistischer Anschauungen erblicken, was umso
bemerkenswerter ist, als uns Anzeichen von Totemismus auf den
Nachbarinseln Flores und Timor durch die Beiträge von Arndt19) und

Cornelissen20) berichtet sind, die bis jetzt von Sumba gänzlich fehlten.

Andererseits weist das Vorkommen solcher Tierfiguren (Büffelkopf,
Pferde, Fische, Krebse und Krokodile, bzw. Eidechsen) als Verzierung
der schweren Decksteine sumbanesischer Megalithgräber21) auf ihre

Beziehung zum Toten- und Ahnenkult und vielleicht zum Megalithen-
tum hin, da auch das Hauptmotiv der megalithischen Kunst, der
Rinderkopf, als Verzierungsmotiv auf den sumbanesischen Steinsetzungen
anzutreffen ist (Fig. 2).

An Pflanzenmotiven kommt fast ausschließlich ein, ähnlich wie der

Schädelbaum in stereotyper Weise mit meist drei Ästepaaren
wiedergegebener Baum auf den Geweben vor, den Wielenga als den, auf
Sumba kultivierten Brotfrucht- oder Pinekarara-Baum bezeichnet und

auf älteren Stücken als eingewebtes Muster eine Palmenart, die Nieu-

") Hangelbroek, 1. c. p. 47 führt die Tätowierung eines Hahns auf dem Unterarm

eines Fürsten an.

18) K. W. Dammerman, 1. c. p. 49.

'•) Arndt. Die Religion der Ngada (Flores). (Anthropos 1937.)

î0) Cornelissen. Totémisme op Flores en Timor. (Ned. Indie Oud en Nieuw,
1928/29.)

") Hangelbroek, 1. c. p. 25. — Nieuwenkamp. Een vijfdaagschc tocht naar het
binnen land van Soemba. (Tijdschr. K. Ned. Aardrijksk. Gen. Deel 37,1920, p. 503-513.)



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SUMBA 51

wenkamp als Kokospalme anspricht22). Diese stets wiederkehrende Art
der Darstellung von Bäumen, sei es als Lebensbaum, als Schädelbaum

oder als Brotfruchtbaum wird oft als „Kandelabermotiv" bezeichnet.

Überaus häufig ist auf den Sumba-Tüchern das Motiv eines Tieres

vertreten, das auf seinem Rücken einen Vogel trägt. Dieses Muster ist

dort sicher nicht einheimisch, doch auf fremde Einflüsse zurückzuführen.

— Das kombinierte Motiv des Raubvogels auf dem Rücken eines Vier-
füßlers ist uralt und sozusagen über die ganze Welt verbreitet. A. Leroi-
Gourhan23) ordnet dieses Thema unter die Jagdmotive ein und führt
als älteste Dokumente die Abbildungen eines Vogels auf dem Rücken

eines Steinbocks an aus dem „Sumérien archaïque" (1. c. Fig. 223).
Eine der ältesten diesbezüglichen Darstellungen entdeckten wir auf
der Abbildung einer Tonscherbe von Harappa im Indusgebiet aus der
Mitte des dritten Jahrtausends vor Chr.,24) die eine, ihr Junges

säugende Hindin darstellt, mit einem Vogel auf ihrem Rücken (Fig. 1 b).
Bei den Sumerern und in der Kunst von Susa II und von Griechenland

bilden Böcke, Widder, Hirsche, Büffel und Stiere in dieser

Kombination den Bestand der dargestellten Vierfüßler ; in China kommen

Wildschwein und Elefant hinzu, letzterer übrigens auch bei den

Arabern und in der byzantinischen Kunst, während in Europa und

Zentralasien noch das Pferd hinzutritt. Leroi-Gourhan2B) hat darauf

hingewiesen, daß man die besten Beispiele auf skytho-sibirischen Bronzen

findet und daß dieses Motiv die Grenzen der Kunst der Steppen-

2S) W. O. J. Nieuwenkamp. Eenige voorbeelden van het ornament op de weef-
sels van Soemba. (Ned. Indie Oud en Nieuw. 11. Jaarg. Jan. 1927, p. 260.)

2S) A. Leroi-Gourhan. Documents actuels pour l'art comparé de l'Asie
septentrionale. IV. Les thèmes alternants finnois dans l'ensemble eurasiatique. (R. A. A.
XII. Dec. 1938, p. 151,159.)

ï4) Madho Sarup Vats. Excavations at Harappa. (Annual Report of the
Archaeological Survey of India, 1927/28, pi. XXXV ; text. p. 84.)

") A. Leroi-Gourhan. Le thème des deux chevaux dans la broderie finnoise.
H. »L'oiseau sur le cheval". (R. A. A. XI, Sept. 1937 No. III, p. 158.)



52 ALFRED STEINMANN

Völker weit überschritten hat28). Auch die ältesten Tierdarstellungen
Kaukasiens aus der kupferzeitlichen Kubankultur, wie diejenigen der

Silbergefäße aus dem Prunkgrabe des Nomadenfürsten von Maikop
(3000—1800 v. Chr.) zeigen Raubvögel mit gebogenem Schnabel auf
dem Rücken von Raubtieren (Löwen, Panther) sowie einen Vogel mit
flachem Schnabel auf der Kruppe eines Hammels27). Rostovtzeff28) hat

diese Darstellungen mit denen von heraldisch aussehenden Adlern
über Löwen und Böcken einer griechischen Vase von Entenema

verglichen. Übrigens bildet der, über andere Tiere triumphierende Adler
ein sehr häufiges Motiv auf Siegelzylindern. K. von Spieß29) weist in
seiner Studie über die Behälter des Unsterblichkeitstrankes auf die

Verbreitung solcher Tiergestalten aus vorgeschichtlicher Zeit, auf deren

Hals oder Rücken kleine Vögel sitzen und auf die mythische
Überlieferung, die ihnen zugrunde liegen soll. Meist sind es Pferde, die

in diesem Zusammenhang auftreten ; an ihre Stelle können auch Rind,

Ziege und Schaf treten. Ich erwähne hier nur die Darstellung eines

Rindes mit dem, auf seinem Rücken sitzenden Vogel auf einem
spätkeltischen Schwert aus Mihovo (Krain) des 1. Jahrhunderts n. Chr.30),

dessen mythische Bedeutung als Rauschtrankbehälter (und des Vogels
als Rauschtrankbringer) durch von Spieß aus der keltischen Überlie-

M) G. Borowka. Scythian art. New York, 1928. (Skythisches Kunstgewerbe in
Bossert, Geschichte der bildenden Kunst, 1928,1, p. 101).

") F. Hancar. Zum Problem des kaukasischen Tierstils. (W.B.K. K. A. IX, 1935,

p. 4). C. Hentze. Mythes et symboles lunaires. Anvers 1932, p. 192, fig. 172, 173. Das
Vasenbild von Maikop hat verschiedene Deutungen erfahren. Hentze, der jenen
Darstellungen die symbolische Bedeutung von Weltbergen und Tierkreis-Tieren
zuschreibt, sieht die Vögel über dem Rücken der Raubtiere als Fruchtbarkeitssymbole

an.
") Rostovtzeff. Iranians and Greeks in South Russia, p. 23/24.

**) K. von Spieß. Die Behälter des Unsterblichkeitstrankes. (Mitt. anthrop. Ges.

Wien 44, 1914, p. 38 uff.)

80) Ed. Beninger. Spätkeltisches Schwert aus Mihova (Krain). (W.B.K.K.A.
IX, 1934).



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SUMBA 53

ferung abgeleitet wird. Beninger31) weist dann auch darauf, daß der

auf dem Rücken eines Vierfüßlers, meist eines Pferdes sitzende Vogel
auf griechischen Funden des geometrischen Stils recht häufig dargestellt
wird und daß diese Szene auch in der Situlenkunst eingedrungen ist.

Derartige Darstellungen sind nach Hoernes32) aus dem
griechischarchaischen Kulturkreise wohlbekannt; auf Tierfibeln aus der Hallstattzeit

ist die Verbindung von Pferd und Vogelfigur sehr häufig, besonders

aus der älteren Villanova-Periode Italiens, aus Ungarn, den

Alpenländern usw., dann auch auf großen, viereckigen Fibelfußplatten

aus Böotien, ferner auf der oft abgebildeten Situla von Watsch, bei

der im mittleren Figurenstreifen anstelle des Pferdes ein Widder steht,

auf dessen Rücken sich ein Vogel befindet33).

Bei den Sumba-Geweben findet sieb das Motiv „Hahn auf einem

Pferd" auf einem alten, mit Muscteln und Glasperlen verzierten, roten
Kattunlappen, einem sogenannten „kiri mbola"34), aufgenäht (Fig. la),
der als Untersatz für den Korb mit dem Brautschatz dient. Hähne

31) A.Roes. Greek geometric art, its symbolism and its origin. London 1933.

B. Sdiweibier. (Gnomon, Berlin, 1934, p. 351).

3r) M. Hoernes. Urgeschichte der bildenden Kunst in Europa. Wien, 1898, p.
480-482).

**) Das Motiv des Vogels auf dem Pferd, das vor allem im Baltikum, im
Gebiete der karelischen Finnen in der modernen Stickerei häufig ist, hat im Laufe
seiner Verbreitung alle möglichen Wandlungen durchgemadit, wobei in Europa
und speziell in Deutschland und Griechenland vielfach der Hirsch an die Stelle
des Pferdes getreten ist und statt eines Raubvogels meist ein Vogel mit Kamm
und voluminösem Schwanz (Hahn, Pfau) dargestellt wird. Wir treffen das Motiv
selbst in der spanisch-maurischen Kunst des 14. und 15. Jahrhunderts an, wie dies
ein Teller aus Valencia mit der Darstellung eines Stieres mit einem Stelzvogel
auf dem Rücken zeigt. Die Bauernkunst Italiens (Umbriens) und Österreich-Ungarns

bevorzugt auf bestickten Tüchern das Muster von Hirschen und Pferden
mit Vögeln ober- und unterhalb derselben (siehe Ch. Holme. Peasant art in Italy.
The Studio. 1913. - Ders. Peasant art in Austria and Hungary, ibidem. 1911. Über
diese Motive auf sardinischen Teppichen siehe Wegleitung 138 des Kunstgewerbemuseums

Zürich, 29. Mai - 10. Juli 1938, p. 3, 25.)

34) kiri — zuunterst; mbola Korb.



54 ALFRED STEINMANN

auf den Rücken von Hirschen sind in der Musterung der Totentücher
dort sehr häufig (Fig. 5, siehe Abb. 14—16 bei Nieuwenkamp, 1927).

Anstelle der Vögel treten vielfach Schlangen, manchmal gehörnte Exemplare

(Abb. 12, 13, IQ von Nieuwenkamp). Selbst das Umgekehrte,
Vierfüßler auf dem Rücken eines Vogels trifft man an (Abb. 21 bei

Nieuwenkamp); die Abwandlung dieses Motivs kann soweit gehen,

daß anstelle des Vierfüßlers ein großer Vogel tritt, ober- und unterhalb

welchem sich je ein kleinerer Vogel befindet (Abb. l6 oben und

20 bei Nieuwenkamp, Titelbild bei Loèber: Indonesische Frauenkunst,
1937).

Wenn wir auch die Wahrscheinlichkeit einer Übernahme der, aus

anderen Gebieten bekannten, symbolhaften Darstellung des Vogels
auf dem Pferd, Hirsch oder anderen Vierfüßler nicht in Abrede stellen

wollen, so darf man aber andererseits, wenigstens für den asiatischen

Bereich, nicht außer acht lassen, daß der Anblick von Vögeln als

ständigen Begleitern der Büffel, welche diesen die Zecken und anderes

Ungeziefer vom Rücken wegfressen (und auch am Boden, aus deren

Kot ihre Nahrung picken) im ganzen tropischen Gebiete Ostasiens

etwas ganz alltägliches ist und bei der Entstehung dieses kombinierten
Motivs jedenfalls mit in Berücksichtigung zu ziehen ist.

Der (Lebens-)bäum, von zwei Tieren flankiert, ist ebenfalls auf
den Sumba-Geweben vertreten. Fig. 4 a zeigt ihn, von zwei Vögeln
umgeben, auf einem, in schwarz und weiß gehaltenen Tuch, mit
Menschenfiguren abwechselnd, auf deren breitgeränderten Kopfbedeckung
wiederum das Motiv des Baumes mit den beiden Vögeln vorkommt.
Über dieses, gleichfalls sehr verbreitete Motiv verweise ich nach

untenstehender Literatur35). Bei den, auf den Sumba-Geweben
dargestellten Hirschen ist übrigens vielfach das Ende des aufgerichteten

85) C. Hentze. Mythes et symboles lunaires. Anvers, 1932, p. 116-117. Arbre
de vie, animal mythique et ancêtre, p. 155. - G. Lediler. The tree of life in Indo-
european and islamic cultures. (Ars islamica,IV, 1937). - A. Leroi-Gourhan, I.e.p. 162.



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SAMBU 55

Schwanzes in stark stilisierter Weise als 5—7zweigiger Baum gestaltet:
offenbar eine ornamentale Synthese mit der Lebensbaum-Darstellung
(Fig. 5).

Als Ornamentmotive der Tücher finden auch die, auf Sumba am

meisten verbreiteten Körperschmuckgegenstände vielfach Verwendung,
darunter an erster Stelle die omega-förmigen Ohrgehänge (mamuli)
(Fig. 3a,b,c), die ihrerseits oft mit Darstellungen von Menschen, Affen
und Vögeln verziert sind, sowie die, meist nur bei großen Festlichkeiten

verwendeten, halbmondförmigen Stirn- und Brustzierate (Uunba,

lambu), die mit nach oben gerichteten Sichelenden an der Stirn
getragen und mit einem Band um den Kopf befestigt werden (Fig. 3 c).

Dieser auf der Stirn getragene Halbmond ist ein Abzeichen, das nach

Heine-Geldern (Kopf- und Menschenopfer in Assam und Birma und
ihre Ausstrahlung nach Vorderindien. — Mitt. anthropol. Ges. Wien,
Bd. 47, 1917, p. 51) in Assam und in Indonesien irgendwie mit der

Kopfjagd zusammenzuhängen scheint. Sowohl bei den Naga's, wie auch

bei den Inlandstämmen von Borneo und Celebes tragen es die Krieger
auf Helmen und Kriegshüten; es tritt auch als Attribut Shiva's auf.

Einen ganz ähnlichen, aus einer halbmondförmigen, silbernen Sichel

bestehenden Stirnschmuck findet man auch bei den Meo's oder

Kopfjägern von Timor36). Möglicherweise besteht zwischen beiden ein
Zusammenhang, doch ist auf Sumba keine Beziehung zwischen dem Tragen
dieser Stirnsichel und der Kopfjägerei bis jetzt nachgewiesen worden,
obwohl denkbar wäre, daß sie hier vor allem bei Festen aus Anlaß
erbeuteter Köpfe ursprünglich getragen wurden. Die silbernen und
goldenen Ohrgehänge der Sumbanesen gehören demselben Typus an,
den man schon aus dem Neolithikum Südostasiens her kennt37). Die

**) W. O. J. Nieuwenkamp. Het kostuum van een Meo of koppensneller op Timor.
(Tijd. Kon. Ned. Aardrijksk. Gen. serie II, 37, 1920, p. 256).

37) K. Hamada. Rapport des fouilles du site néolithique de Ko, Kawachi. (Rapports

de l'institut archéologique de l'Université Impériale de Kyoto, II, 1918, IV,
1920). - Jinjirô Nakaya. L'influence des civilisations continentales sur l'âge de
pierre au Japon. (R. A. A. VII, 1931, p. 149, fig. 4, p. 151; carte 5, p. 154).



56 ALFRED STEINMANN

einfacheren, runden Ohrgehänge in Form eines offenen Ringes
(formant un anneau ouvert), die sogenannten mamuli lobu, entsprechen

den, in China unter dem Namen „ketsu" bekannten, übrigens auch

im prähistorischen Japan vorkommenden Ohrschmuck aus Stein, während

die, an den Enden des Spalts flügelartige Auswüchse tragenden,

omegaförmigen „mamuli mapawihi"3S) etwas komplizierter gebaut sind.

Sowohl die Stirnzierate wie die Ohrgehänge findet man oft auch als

Ornament der Steindenkmäler auf sumbanesischen Gräbern39), mit
Vorliebe an den Schmalseiten des schweren Decksteins40). Diese darf

man vielleicht, zusammen mit dem Büffelhornmotiv, das auf den

Steinkistengräbern als vollplastische Verzierung angetroffen wird (Fig. 2),

mit dem Megalithentum in Zusammenhang bringen, das ja in mannigfacher

Form auf Sumba nachweisbar ist. Bekanntlich ist gerade das

Abbilden des Schmuckes Verstorbener auf den Stein- (und Holz-)
denkmälern für bestimmte Gebiete mit ausgeprägtem Megalithwesen
besonders charakteristisch wie zum Beispiel für Nias oder die Lakher-
Stämme Hinterindiens. Die ganze, nüchterne Ornamentierung der

Sumba-Gewebe, das Fehlen der in der Gewebemusterung Indonesiens

sonst vorwiegenden Kurven, Spiralen, Flechtbändern und
ornamentalzeichnerischen Formen, an deren Stelle unter anderem die Verwendung

von Symbolen wie das Rinderkopfmotiv, sowie Schmuck- und

geometrische Motive getreten sind, die nach Heine-Geldern41) als Reichtums-

und Fruchtbarkeitssymbole zu den Bestandteilen des monumental-

3S) mamuli mapawihi ss welcher Beine oder Auswüchse hat. Siehe Alb. Kruijt,
De Soembaneezen. (Bijdr. Taal-, Land- en Volkenkunde, 78, 1922, p. 542).

**) H. Hangelbroek, 1. c. p. 27. - H. Witkamp. Een verkennlngstocht over het
eiland Soemba. (Tijdschr. Kon. Ned. Aardrijksk. Gen. serie 2. XXX, 1913. Grab bei
Wal Kabuba. - W. O. J. Nieuwenkamp. Een vijfdaagsche tocht naar het binnenland
van Soemba. Ibidem. 37,1920, p. 510.

40) K.W.Dammerman, l.c.p.64.

41) R. Heine-Geldern. Vorgeschichtliche Grundlagen der kolonialindischen Kunst.
(W. B. K. K. A. VII, 1934, p. 32).



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SAMBU 57

symbolhaften Stils des Megalithentums gehören, stützen die

obengenannte Hypothese. Tatsächlich kommt auch das bereits erwähnte
Fruchtbarkeit^- und Reichtumsmotiv des Megalithwesens, nämlich der,
ebenfalls in der Denkmalkunst der megalithischen Gräber auf Sumba

auftretende Rinderkopf nach Wielenga42) auf den Totentüchern ab und

zu vor (Fig. 7 a und c), wie sich ja auch der vom Rinderhorn ableitende,

gabelförmige Opferpfahl (eine hölzerne Nachbildung der Stierhörner)
nach Witkamp43) auf Sumba vorfindet, und die Schädel der geopferten
Büffel oft die Eingänge der Häuser verzieren44). Die Körperschmuckgegenstände

sind hier aber zugleich Grabbeigaben, die man den Toten
oft in ihre letzte Ruhestätte für die Reise ins Seelenland mitgibt45).

Unter den rein geometrischen Motiven, die wie bereits erwähnt, in
Ostsumba gegenüber den Menschen- und Tierdarstellungen ganz in
den Hintergrund treten, im westlichen Teil der Insel dagegen
vorherrschend sind, ist wohl das komplizierte und sehr dekorative

sogenannte jPa/o/d-Muster am wichtigsten. Diese Bezeichnung, die im
Gegensatz zum Tjindé- oder geblümten Muster auch an anderen
Stellen des Archipels (bei den Batak von Sumatra, den Dajak von
Borneo, auf N-Celebes und Bali, wie auch auf Java im Limbar-Motiv
der Batiks) verwendet wird, geht nach G. P. Rouffaer46) auf das

vorderindische Wort pattuda-patola zurück und entspricht dem indonesischen

Worte limar, womit das Rautenmotiv der Schußikatgewebe von
Palembang, Gresik, Bali und selbst von Bangkok bezeichnet wird, nach

welchem man auch die Pythonschlange (Python reticulatus) in Westjava

") D.K. Wielenga. Soembaneesche weefsels, I. c. p. 20.

") H. Witkamp, 1. c. p. 756,1; p. 633, III.

«*) K. W. Dammerman, 1. c. p. 89.

") K. W. Dammerman, 1. c. p. 51.

46) G. P. Rouffaer. Over Ikats, Tjindé's, Patola's en Chine's. Den Haag, 1902,

p. 12, 25. - G.P. Rouffaer. Catalogus der Tentoonstelling van Ind. Kunstnijverheid.
Groep III, O-indische weefsels, 1901, p. 54—56.



58 ALFRED STEINMANN

als Patola-Schlange bezeichnet. Während der Name tjindé mehr für
die komplizierteren Blumenmuster der Schußikatgewebe verwendet

wird, bezeichnet patola die einfachere, primitivere Form desselben, das

die Malaien und Javaner „limar" nennen und bei welchem die

Musterung aus dem einfacheren schiefen Rauten- (oder limar-) Muster
besteht. Dammerman47) beschreibt dieses patola-Muster der Sumba-

tücher als bestehend „aus einer großen Anzahl länglich-rautenförmiger

Figuren in vielen Farben", das eine Nachahmung der Zeichnung auf
der Haut der Pytonschlange darstellt, die man in Ostsumba — offenbar
nach der Musterung der Gewebe — patola ratu Königsschlange, auf
Ambon ular patola patoIa-Schlange nennt (Fig. 6). Zu erwähnen

ist noch das Kreuz- und Kreuzrosemotiv, das meist zur Füllung der

mittleren Querbahnen oder sogar des ganzen Mittelfeldes der Sumba-

tücher verwendet wird (Fig. 5). Nach Loebèr soll dieses Muster den

portugiesischen Segelschiffen entlehnt worden sein, die als erste
europäische Seemacht den Archipel befuhr.

Ein besonders auffallendes Motiv, das als Erinnerung an die früher
auf Sumba geübte Kopfjagd gewertet wird, ist die Darstellung des

Schädelbaumes (andung hindi), welcher die erbeuteten Schädeltrophäen

an seinen Zweigen trägt (Fig. 7 a). Hangelbroek und andere Autoren
beschreiben, wie die Totenschädel in gewissen Dörfern an langen

Stangen oder an Baumzweigen prangen (Fig. 7 b), oder wie diese

Schädeltrophäen längs den Wegen in den Zweigen der Bäume hängen.

Dammerman48) sah noch 1926 im Kampong Rende südlich von Melolo
auf dem Platz zwischen den Häuserreihen, neben den Gräbern den

Schädelbaum stehen, an dem früher die erbeuteten Köpfe aufgehängt

tr) K. W. Dammerman, 1. c. p. 53/54. Die Beliebtheit dieses Patolaschlangenmusters

mag zum Teil mit der, in einigen Teilen von Sumba sehr verbreiteten Schlangenverehrung

zusammenhängen, wobei die Pythonschlange als Sohn eines großen
Marapus (Geist) oder als Vorfahr angesehen und meist mit „Vater" und „Großvater"

angeredet wird. (Siehe Alb. C. Kruijt. De Soembaneezen. 1922, p. 544-547).

**) K. W. Dammerman, 1. c. p. 88.



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SUMBA 59

wurden. Auf den Sumbatüchern wird er stets auf dieselbe Weise, meist

mit 3, seltener mit 5,7 oder 9 Ästen dargestellt (Fig. 4 b und 7a, c). Wurden

vielleicht Tücher mit derartigen Schädelbaum-Motiven ursprünglich
erfolgreichen Kopfjägern als Erinnerung an ihre Taten mit ins Grab
gegeben (in Analogie mit der in Nias üblichen Sitte, wo das Megalithwesen

auch in hoher Blüte steht, ein Jahr nach dem Tode, bei der

Errichtung des Daro-daro auch die früher vom Verstorbenen erbeuteten

Köpfe aufzustellen)? Eine eingehende Untersuchung nach dem

Ursprung dieses Motives dürfte sehr zu empfehlen sein!

Was die Bedeutung der Ornamentfiguren dieser farbig gemusterten
Ikatgewebe aus Sumba betrifft, so müssen wir Wielenga, diesem

ausgezeichneten Kenner der Insel, der in einer Reihe von Beiträgen in
der Zeitschrift „De Macedonier" höchst wertvolle Aufschlüsse über
Land und Volk niedergelegt hat, beipflichten, nach dessen Ansicht die
Motive in erster Linie der unmittelbaren Umgebung und dem
täglichen Leben des Sumbanesen entnommen sind. Zunächst muß die

enge Beziehung dieser Ikatgewebe zum Totenkult in den Vordergrund
gestellt werden, denn sie spielen besonders bei Beerdigungen und
Begräbnissen eine Rolle. Während die einfacheren Sumbatücher als

Kleidung für den täglichen Gebrauch dienen, werden die schönen

Exemplare bis zum Todestage aufbewahrt. Man unterscheidet, wie
Nieuwenkamp49) angibt, je nach der Breite Tücher für Lebende und
solche, die nur für die Toten bestimmt sind. Diese sind meist besonders

schön gearbeitet und im Gegensatz zu den, als Kleidung dienenden,
meist zirka 1XU m breiten Tüchern, beinahe 2 m breit. Die Leichen

ansehnlicher Personen wurden, darin eingewickelt, zu Grabe getragen.
Ein Dorfoberhaupt bekam deren 40 bis 50 und ein Fürst sogar 100

bis 200 Stück mit in seine letzte Ruhestätte. Nach einem Bericht von
Dammerman50) soll der Fürst von Rende (bei Melolo, Ostsumba), in

") W. O.J. Nieuwenkamp. Soembaweefsels. (T. K. Aardrijksk. Gen. 37,1920, p. 376).

") K.W.Dammerman, Lop.89.



60 ALFRED STEINMANN

nicht weniger als 160 prächtige Tücher eingewickelt, ins Grab gelegt
worden sein. Bekanntlich werden auf Sumba ansehnlichen und
begüterten Personen auch Schmuckgegenstände (goldene Ohrgehänge,

Gürtel, Goldmünzen) mit ins Grab gegeben, die man entweder
zwischen die Tücher hineinsteckt oder dem Toten in den Mund legt

(Goldmünzen), was leider vielfach zu Grabschändungen, vor allem

seitens der habgierigen Endehnesen führte; beim Begräbnis des Fürsten

von Rende soll der Boden des Grabes mit Stapeln silberner

Taler bedeckt worden sein.

Nach der gebräuchlichen Vorstellung der Reise ins Seelenland muß

auch auf Sumba nach Kruijt51) die Seele erst einen breiten Strom

überqueren, in welchem zahllose Krokodile mit geöffnetem Rachen auf

diejenigen lauern, die hinunterfallen. Während die armen Leute den

Fluß auf einem schwankenden, schmalen Baumstamm passieren müssen,

geschieht dies bei den Reichen hoch zu Roß; zugleich treiben sie die,

bei ihrem Begräbnis geschlachteten Tiere mit viel Geschrei über den

Fluß vor sich her, vertreiben dadurch die Krokodile und gelangen

so ungehindert über den Strom. Die in ganz Ostasien verbreitete
Vorstellung, daß das Leben im Jenseits eine direkte Fortsetzung des

irdischen Lebens darstellt, bringt es mit sich, daß man dem Toten alles

mitgibt, was er auf Erden benötigte und dafür sorgt, daß es ihm im
Jenseits an nichts fehle. So wird auf Sumba das Lieblingspferd des

Fürsten, zusammen mit seinen zwei schönsten Pferden am Begräbnistage

getötet, und es ist nach Bieger52) keine Seltenheit, daß ein Fürst
Tücher und Kostbarkeiten im Wert von mindestens 3000 Gulden mit ins

Grab bekommt und 300 Pferde und ebensoviele Büffel am Begräbnistag

geschlachtet werden, damit er, von aller Pracht und von seinem

") Alb. C. Kruijt. De Soembanezen. (Bijdr. Taal-, Land- en Volkenkunde. 78,1922,

p. 548 uff.

62) Ph. Bieger. Een doodenfeest te Rende op Soemba. (Med. vanwege het Ned.
Zendelingsgenootschap, 1890, p. 153).



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SUMBA 61

Reichtum umgeben, bei seinen Vorfahren im Totenland ankommen

kann53). Bekanntlich wurden früher den Fürsten auch eine Anzahl
Sklaven und Sklavinnen, die beim Begräbnis mit Knüppeln erschlagen

oder erwürgt wurden, als Totenopfer mit ins Grab gegeben, die nach

Bieger dem Verstorbenen im Jenseits dienen sollen, welche Sitte später,
nach Kruijt und Wielenga54) u.a. nur noch symbolisch durch die, gegen
entsprechende Bezahlung an ihrer Statt sich zur Verfügung stellenden

„ata pepangga" oder „Mitläufer" angedeutet wurde. Wäre es da nicht

möglich, daß wir in gewissen Menschenfiguren auf den Totentüchern

Darstellungen solcher Sklaven oder Diener, gewissermaßen als Ersatz

für die, früher als Totenopfer hingemordeten Sklaven, zu erblicken
haben? Diesen Gedankengang hat Loebèr55) eingeschlagen, wenn er
schreibt: „Wer ins Sterbehaus kam, brachte ein schönes Tuch als

Ehrengabe mit" und er die darauf abgebildeten Männerfiguren als

vorbestimmt ansieht, im Jenseits die Sklaven und Diener des Verstorbenen

zu werden. Man darf deshalb wohl die Frage aufwerfen, ob

möglicherweise nicht nur die, auf den Totentüchern abgebildeten
Menschen, sondern auch bestimmte Tiere und Zierate ursprünglich Opfergaben

und Geschenke symbolisieren sollten, mit andern Worten einen
Ersatz für die, beim Totenfest als Geschenk mitgebrachten und
geschlachteten Tiere (Büffel, Pferde, Hühner) darstellen. Wenn man sich

überlegt, daß heutzutage noch am Begräbnistage ein Hahn, mindestens

ein Pferd sowie einige Büffel geschlachtet werden, daß man ferner dem

Toten allerlei Kostbarkeiten, Geld und wertvolle Tücher mit in seine

letzte Ruhestätte gibt, so ist die, auf den Totenkult bezügliche Symbolik

bei gewissen Darstellungen von Menschen, Tieren und
Schmuckgegenständen auf diesen Geweben wohl ohne weiteres einleuchtend

**) D. K. Wielenga. Soembaneesche weefsels. Batavia, 1925, p. 15.

M) D. Wielenga. Soemba (Onze zendingsvelden, VI, 1925/26). Alb. C. Kruijt. De
Soembaneezen. 1922, p. 522, 524, 526, 530-533.

") J.A. Loebèr. Indonesisch« Frauenkunst, 1937, p. 19.



62 ALFRED STEINMANN

Könnten da nicht auch manche der abgebildeten Tiere, im besonderen

die Pferde, welche im Leben des Sumbanesen eine Hauptrolle spielen,
deren Besitz, zusammen mit dem Bestand an Büffeln und Hühnern
für den Wohlstand und Reichtum des Einzelnen maßgebend ist, sowie
die auf Pferden reitenden Männergestalten56) auf den Totentüchern,
welche als Ehrengabe von denjenigen, die ins Sterbehaus zu Besuch

kamen, dem Toten und seinen Hinterbliebenen angeboten wurden,
im Grunde genommen ursprünglich symbolische Grabbeigaben
darstellen? Dabei würden dann die Gewebe mit Darstellungen von Reihen

stilisierter Menschenfiguren mit emporgehobenen Händen, die Loebèr
als Sklaven deutet, bekanntlich den Fürsten und ihren Angehörigen
vorbehalten waren, möglicherweise die zugleich mit dem verstorbenen Fürsten

getöteten, bzw. als Totenopfer dargebrachten Sklaven, deren Seelen

den Toten ins Jenseits begleiten, versinnbildlichen. Und stellen

die abgebildeten Pferde und Büffel vielleicht die Tiere dar, auf denen

der Tote ins Seelenland reitet, indem er die geschlachteten Büffel

durch den Strom vor sich her treibt?57)
Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die Ornamente auf den

Sumbatüchern zweifellos keine Zufallsprodukte sind und die

ausgesprochene Tierornamentik ihren Ursprung nicht nur der reinen Freude

an der zeichnerischen Wiedergabe verdankt, sondern daß alte
Anschauungen und Gebräuche auf Sumba in jener Musterung der
Gewebe ihren Niederschlag gefunden haben. Dies ist in erster Linie der

Fall bei der Darstellung des „andung hindi" oder Schädelbaumes als

Erinnerung an die früher geübte Kopfjagd, dann aber auch bei jenen

*•) Ähnliche, auf Pferden reitende, oft mit Lanzen bewaffnete und nach
Hirschen jagende Männergestalten wie auf den Tüchern findet man als Zeichnungen
auf Kalkbüchsen der Sumbanesen (Dammerman, 1. c. p. 118. fig. 14), die allerdings
von rezentem Datum sind.

") Tatsächlich figurieren alle Lebewesen (Menschen, Pferde, Büffel, Hähne)
und Zierate, die dem Toten in seine letzte Ruhestätte mitgegeben werden, neben

anderen Darstellungen auf den Tüchern, mit denen der Tote eingewickelt, zu Grabe

getragen wird.



DIE ORNAMENTE DER IKAT-GEWEBE VON SUMBA 63

Ornamenten, die zum Totenkult und Megalithwesen in Beziehung
stehen und teilweise ebenfalls als Verzierung der dortigen Steinmonumente

auf den Gräbern auftreten, von denen sie offenbar auf jene
Tücher übertragen worden sind, die man den Toten ins Grab
mitgibt. Gewisse andere, als Tätowierungsmotive auf Armen und Beinen

der Sumbanesen vielfach anzutreffende Tierdarstellungen, die man
ebenfalls auf der Musterung der Gewebe von Sumba findet, stellen

vielleicht Reste totemistischer Anschauungen dar. Auf vorderindische

Einflüsse ist das Patola- oder Rautenmotiv zurückzuführen, während
das kombinierte Motiv des Vogels auf einem Vierfüßler, sowie

dasjenige des (Lebens-) Baumes mit den zwei Vögeln in ihrer weltweiten

Verbreitung wohl ursprünglich auf westliche Einflüsse zurückgehen
dürften. Die heraldischen Wappenmotive, wie Löwenpaare, Doppeladler,

Kreuzmotive usw., auf den Tüchern jüngeren Datums weisen

auf die Einflüsse der portugiesischen Mission und der späteren
Kolonisierung durch die Holländer hin, und schließlich müssen noch die

modernen Degenerationserscheinungen erwähnt werden, indem, wie
Nieuwenkamp58) angibt, neben Darstellungen auf alten Münzen, auch

solche auf Streichholzschachteln, Konservengläsern und sogar aus
Zeitschriften heutzutage als Vorbilder für die modernen, für den Export
bestimmten Sumbatücher dienen. Unter diesem verderblichen,
europäischen Einfluß werden kitschige Motive, Darstellungen von Dampfschiffen,

Fahrrädern und dergleichen für den Bedarf der Touristen,
meist unter Verwendung greller Anilinfarben verfertigt. Es wäre
deshalb dringend zu wünschen, Mittel und Wege zu finden, um diese

schöne, einheimische Kunst vor drohender Verflachung und Untergang

zu bewahren.

68) W. O. J. Nieuwenkamp. Soembaweefsels. (Tijdschr. Kon. Ned. Aardrijksk. Gen.
37,1920, p. 374.




	Die Ornamente des Ikat-Gewebe von Sumba

