
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 2 (1940)

Artikel: Textes sanscrits bouddhiques d'Asie centrale

Autor: Cuendet, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


35

Textes sanscrits bouddhiques d'Asie centrale

par Georges Cuendet

A la mémoire de M. Paul Oltremare,
le dernier indianiste de Genève

Les sables du Turkestan chinois recèlent des trésors et les livrent

peu à peu. En effet, le pays fut prospère pendant le premier millénaire,

surtout entre le IVe et le VIIe siècle. Jalonnant la route de la

soie, des oasis telles que Koutcha, Karachar et Tourfan s'étaient
enrichies par le commerce ; elles constituaient des principautés indépendantes

et des centres de culture comme le rappelle le pèlerin chinois

Hiouen-tsang ; elles servaient d'intermédiaires entre l'Inde et la Chine,
favorisaient les relations économiques, religieuses, littéraires et artistiques.
Arrivé par le Cachemire, le bouddhisme avait ainsi atteint l'Asie centrale

pour se propager en Extrême-Orient en cheminant le long des

voies commerciales; mais à l'éclat avait succédé un déclin rapide,

provoqué par les invasions turques, consommé par les rigueurs du
climat.

Ensevelie pendant des siècles, cette civilisation sort de l'oubli vers
1900 et dès lors des découvertes surprenantes attirent l'attention sur
le Turkestan chinois. A peine des chameliers hindous en avaient-ils

rapporté quelques feuillets de manuscrits en langues inconnues, que
l'exploration archéologique s'organise. Entre 1902 et 1914, quatre
expéditions allemandes, dirigées par Grünwedel et von Le Coq, fouillent
avec un plein succès la région de Tourfan. Au cours du second de

ses voyages, Sir Aurei Stein visite en 1907, près de Touen-houang,

une des grottes des Mille Bouddhas, murée au XIe siècle. La mission
Pelliot y passe à son tour au début de 1908 et en exhume des milliers
de manuscrits. D'autres documents seront recueillis par les Russes,



36 GEORGES CUENDET

les Chinois et les Japonais ou par la mission Sven Hedin (1927—1929).

En 1930, M. Hackin découvrait dans une grotte à Bâmiyân, en
Afghanistan, quantité de manuscrits sur écorce; il rejoignait l'année

suivante la mission Citroën et annonçait bientôt la trouvaille de très

nombreux textes sanscrits dans un stûpa à Gilgit sur le haut Indus,
dans le Cachemire.

Ces découvertes concernent à des titres divers plusieurs branches

de l'orientalisme. Sculptures et fresques permettent de suivre la

propagation de l'art gréco-bouddhique ou d'étudier le choc des influences

indienne et chinoise dans l'iconographie. A mesure qu'ils étaient

déchiffrés, puis édités, les textes où le sanscrit, le chinois, le tibétain

sont représentés à côté de langues tombées dans l'oubli comme le

sogdien et le „tokharien", ouvraient des voies nouvelles aux
recherches linguistiques, religieuses et historiques. Si la connaissance du

sanscrit a permis de résoudre plusieurs énigmes, l'indianisme a largement

profité de l'étude de ces documents d'un intérêt exceptionnel.

Qu'en est-il au juste?

D'une part, le déchiffrement du „tokharien" a été facilité par des

gloses en sanscrit. Bientôt même des bilingues assez étendus ont permis

l'interprétation de textes du dialecte A ou agnéen, conservés à Berlin,

comme de fragments en dialecte B ou koutchéen, provenant de la

collection Pelliot. Ainsi l'existence de traductions juxtalinéaires de

textes religieux bouddhiques, où tantôt chaque vers, tantôt chaque

strophe se trouve d'abord en sanscrit, puis en „tokharien", a été d'un
précieux secours aux linguistes ; mais elle a aussi donné aux historiens
des vues nouvelles sur l'expansion indienne et sur les missions de

sectes rivales qui se sont vouées au prosélytisme en Asie centrale.

D'autre part, l'indianisme s'est enrichi de domaines qui ne lui

appartenaient pas. La paléographie est restée longtemps du ressort

presque exclusif de l'épigraphie comme le climat humide de l'Hin-
doustan est funeste aux manuscrits, qu'on emploie papier, écorce de



TEXTES SANSCRITS BOUDDHIQUES D'ASIE CENTRALE 37

bouleau ou feuilles de palmier. La sécheresse du Turkestan leur a

convenu beaucoup mieux et l'on peut aujourd'hui distinguer plusieurs

types d'écritures brâhmî et kharotfhî qui décèlent des origines
différentes et qui s'échelonnent sur une dizaine de siècles.

Quant à la grammaire sanscrite, déjà si bien connue et décrite à

fond, les textes d'Asie centrale ne pouvaient guère la compléter ni
en modifier la belle ordonnance. Fera-t-on grief aux scribes de quelques

incorrections, flottement orthographique ou caprices de sandhi?

Le vocabulaire seul prêterait à remarques; il a révélé bon nombre
de mots qui manquent aux grands dictionnaires, mais il s'agit surtout

de termes techniques ou de composés, dont le pâli laissait

présumer l'existence.
En Inde, on ne saurait séparer la littérature de la religion. Aussi

tous les textes sanscrits trouvés en Asie centrale sont-ils d'inspiration
bouddhique ou appartiennent-ils même au canon.

Le colophon d'un manuscrit de Tourfan attribue expressément à

Açvaghoia „Hennissement de cheval" la paternité d'un drame dont
la conversion de Çâradvatîputra, l'un des premiers disciples, fait le

sujet. Le renseignement est instructif à maint égard. Tout d'abord,
il ajoute une touche au portrait trop fugace d'un des plus grands

poètes de l'Inde: brahmane de naissance, Açvaghosa embrassa le

bouddhisme et vécut à la cour de Kaniska, qui semble avoir régné

au début du IIe siècle de notre ère et dont les résidences étaient
Kaboul et Peshawar. On s'étonnera pourtant qu'un docteur bouddhique,
membre du concile de Jâlandhara, ait composé des pièces de théâtre,
divertissement condamné par les écrits canoniques et les édits du

pieux Açoka. On notera encore que, dans les fragments conservés,
le Bouddha et ses disciples parlent sanscrit tandis que les personnages
de rang inférieur usent d'un prâcrit, et cette habitude se perpétuera
dans le théâtre classique.

A la même école appartient l'énigmatique Mâtrcefa „Serviteur de

sa mère", parfois identifié avec Açvaghosa. Longtemps on n'a connu



38 GEORGES CUENDET

ses deux hymnes en l'honneur du Bouddha qu'à travers le prisme
d'une version tibétaine et de la paraphrase chinoise de Yi-tsing.
Aujourd'hui, un feuillet de la collection Pelliot permet d'entrevoir le
talent de ce poète, rossignol dans une vie antérieure, en attendant

que soient publiés des fragments plus étendus retrouvés à Tourfan.

Dans une littérature polyglotte comme celle du bouddhisme, on
croirait rencontrer l'ensemble des textes sacrés en plusieurs langues.
Ce n'est pas tout à fait le cas, puisque chaque secte possède son

canon, plus ou moins développé, et qu'elle a mis un soin plus ou
moins jaloux à le conserver intact. D'une manière peut-être commode,
mais inexacte à coup sûr, on en était donc venu à opposer l'école
des Sthavira, gardiens du canon pâli, fixés à Ceylan, et l'école des

Sarvâstivâdin, émigrés au Cachemire, au Turkestan, au Tibet, en Chine
même. Sauf quelques traités provenant du Népal, rien ne semblait

naguère avoir survécu du canon sanscrit, dont on révoquait en doute

jusqu'à l'existence ; on en était réduit à le reconstituer arbitrairement

par la comparaison des versions chinoises et tibétaines. Tout changea
dès la découverte de textes indiens en Asie centrale ; non seulement

le canon sanscrit, de mythe qu'il était, devenait une réalité, mais il
fallut aussitôt reviser les anciennes théories. Désormais les écritures

pâlies doivent partager une autorité longtemps incontestée; elles ne

peuvent plus revendiquer un privilège exclusif d'ancienneté.

On avait en particulier reproché, un peu légèrement, à la tradition

népalaise de ne pas posséder de Vinaya „Discipline", l'une des

trois Corbeilles du pâli. Aussi quelle ne fut pas la surprise d'apprendre

que de nombreux morceaux de ce texte avaient été mis au jour.
Mieux encore, il s'avéra que les débris appartenaient aux Vinaya
d'écoles différentes, Sarvâstivâdin, Mula Sarvâstivâdin, Mahâsâmghika,
selon qu'ils venaient de Koutcha, de Gilgit ou de Bâmiyân.

Parmi les documents de la mission Pelliot, on a eu la bonne

fortune de retrouver, en deux exemplaires, la pièce maîtresse de tout



TEXTES SANSCRITS BOUDDHIQUES D'ASIE CENTRALE 39

Vinaya, le Prâtimoksa „Absolution". C'est un formulaire de confession

et une liste de commandements dont les moines doivent écouter en
commun la lecture aux jours de nouvelle et de pleine lune. L'ouvrage
était déjà connu par la traduction chinoise qu'en a donné Kumârajîva

au début du Ve siècle et par une recension parallèle en pâli, le Pâ-
timokkha. Péchés et règles sont toujours répartis en huit sections dont
la tradition fixe le nombre d'articles à une exception près : le septième

chapitre énumère soixante-quinze prescriptions dans le code pâli des

Sthavira; mais il en compte cent treize dans le recueil en présence

duquel on se trouve, celui des Sarvâstivâdin.

Si les moines avaient leur rituel, les nonnes possédaient aussi le

leur, avec les rubriques correspondantes. Il ne subsiste qu'un unique
feuillet pour prouver que le livre figurait dans les bibliothèques des

couvents de Koutcha; par contre, les grottes de Tourfan ont rendu

tant de débris que la reconstitution du texte en est devenue possible.

Pourtant, rien n'a obtenu un succès pareil à celui du Dharmapada
„Sentences morales", appelé Udânavarga „Inspiration" quand les vers
sont accompagnés d'un commentaire. Cette anthologie de maximes

passe à bon droit pour le chef-d'oeuvre de la poésie gnomique où
les Hindous ont excellé et ce texte admirable à d'abord été dévoilé

en Europe selon la tradition singhalaise, avec ses quatre cent vingt-
trois stances, lorsque Fausböll publia en 1855 à Copenhague la
première édition du Dhammapada pâli et y joignit une version latine.

Mais, sur les confins de l'Inde, ce vénérable recueil avait déjà eu les

honneurs de la traduction de nombreux siècles auparavant. On n'en

repère pas moins de quatre recensions dans le canon du bouddhisme

chinois ; l'une, en sept cent cinquante-deux stances, a été donnée en
224 par Wei-ki-nan, dont le nom est une simple transcription du

sanscrit Vighna „Obstacle". La traduction tibétaine, qui atteint presque
mille strophes, est incorporée à la fois dans les deux collections du

Kandjour et du Tandjour. Quant au manuscrit Dutreuil de Rhins,



40 GEORGES CUENDET

originaire de Khotan, il représente encore une autre rédaction, en

prâcrit celle-là. Aussi avait-on déjà tous les éléments nécessaires à

la comparaison, aussitôt que surgirent de nouveaux témoins, „to-
khariens" et sanscrits, parfois bilingues. En effet, les missions
Grünwedel, Stein et Pelliot ont rapporté assez de feuillets appartenant à

plusieurs manuscrits pour assurer une édition non seulement intégrale,

mais critique du Dharmapada. Aujourd'hui force est de se contenter
de quelques spécimens, disséminés dans des revues; dès maintenant

certains points sont acquis. A l'encontre du Dhammapada pâli qui
se réclame du Bouddha lui-même, la recension sanscrite remonte, de

l'aveu unanime, au compilateur Dharmatrâta „Défenseur de la loi",
un familier du roi Kaniika. Le recueil, traduit en différentes langues,

a joui en Asie centrale d'une faveur extraordinaire comme l'atteste

la quantité des copies retrouvées, et bien méritée si l'on en juge par
des pensées telles que:

Longue est la nuit à qui veille, longue la lieue pour le pèlerin

fatigué, longue la transmigration du fou qui ignore la vraie loi.

„Je passerai ici la saison des pluies, là l'hiver et l'été", ainsi rai¬

sonne l'insensé; et la mort, il n'y songe pas.

Un homme qui transgresse une seule loi, qui ment et qui méprise

l'autre monde, il n'est forfait qu'il ne commette.

Comme la pluie ne transperce pas une maison bien couverte, le

désir ne pénètre pas l'âme bien disciplinée.

(1.19.38., IX. 1, XXXI. 17 en sanscrit 60,286,176,14 en pâli).

Ainsi, au fur et à mesure que des documents plus nombreux sont
rendus accessibles, on se convainc mieux de leur importance
considérable. L'art, l'histoire, la littérature ont profité tour à tour des

trouvailles de l'Asie centrale; mais surtout, l'étude du canon bouddhique

en a été enrichie et renouvelée.



TEXTES SANSCRITS BOUDDHIQUES D'ASIE CENTRALE 41

Indications bibliographiques

A. Grünwedel, Alt-Kutscha, Berlin, 1920.
E. Waldsdimidt, Gandhara-Kutscha-Turfan, Leipzig, 1925.

Sir Aurei Stein, Ancient Khotan, Oxford, 1907.
P. Pelliot, Les Grottes de Touen-Houang, Paris, 1920-1924.
J. lladiin, Antiquités bouddhiques de Bâmiyân, Paris, 1928-
H. Lüders, Bruchstücke buddhistischer Dramen, Berlin, 1911.
S. Levi, Textes sanscrits de Touen-houang, dans le Journal Asiatique 1910, p. 433.
S. Lévi, Note sur des manuscrits sanscrits provenant de Bamiyan (Afghanistan)

et de Gilglt (Cachemire), dans le Journal Asiatique 1932, p. 1.

J. Fittiozat et H. Kuno, Fragments du Vinaya des Sarvâstivâdin, dans le Journal
Asiatique 1938, p. 21.

L. Finot, Le Prâtiinoksasûtra des Sarvâstivâdins, dans le Journal Asiatique 1913

p. 465.

E. Waldsdimidt, Bruchstücke des Bhiksunî Prâtimoksa der Sarvâstivâdins, Leipzig 1926.
R. Pisdtel, Die Turfan-Recensionen des Dhammapada, dans les Sitzungsberichte

der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, 1908, p. 968.
L. de la Vallée Poussin, Documents sanscrits de la seconde collection M. A. Stein,

dans le Journal of the Royal Asiatic Society, 1912, p. 355.
S. Lévi, L'apramâda-varga, Etude sur les recensions des Dharmapadas, dans le

Journal Asiatique 1912, p. 203.
N. P. Chakravarti, L'Udânavarga sanscrit, tome I, Paris, 1930.




	Textes sanscrits bouddhiques d'Asie centrale

