Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur
Band: 2 (1940)

Artikel: Eine japanische Plastik aus Schweizer Privatbesitz

Autor: Stiassny, Melanie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

23

Fine japanische Plastik
aus Schweizer Privatbesitz

von Melanie Stiassny

Ungeadhtet der jahrhundertealten Beziehungen zwischen Japan und
dem Abendlande sind nur wenige japanische Skulpturen nach Furopa
gekommen, und wirklich Gutes findet sich aufler in den groflen Mu-
seen nur ganz vereinzelt in Privatsammlungen. Umso erfreulicher ist
es, wenn durch einen gliidklichen Zufall ein Bildwerk von so hoher
kiinstlerischer Qualitdt aufscheint wie der Torso eines Buddha, der
im Jahre 1909 aus der Sammlung Dr. Strauf in Freiburg kommend,
in Miinchen ausgestellt war und im Jahre 1934 in den Besitz Professor
E. Liischer in Bern iibergegangen ist.

Es sei vorweggenommen, dafl nach einer sdiriftlichen Auflerung
Otto Kiimmels ,kaum eine japanische Skulptur aufierhalb Japans sich
mit diesem Werk messen konne”.

Die Figur ist 71 cm hoch. Das Holz ist sehr wurmstichig und be-
sonders in. den unteren Partien stark verwittert. Die Beine fehlen bis
auf Fragmente der Oberschenkel, ebenso fehlt der rechte Arm, ein
Teil des linken Unterarmes und die untere Partie des linken Ohres.
Die Haarlodkchen sind stark abgekantet. Von der urspriinglichen
schwarzen Bemalung sind nur geringe Reste erhalten und die Maserung
des Holzes ist fast durchwegs sichtbar. Bekleidet ist die Figur mit
einem losen Mantel, der Hals und Brust sowie einen Teil des Unter-
leibes frei lafit. Fr zieht sich, von der linken Schulter ausgehend, mit
einem breiten bandartigen Saum in einer oval verlaufenden Kurve
um Brust und Unterleib und legt sich in Falten um den linken Arm.
An der rechten Schulter ist ein schmaler dreieckiger Zipfel des Ge-
wandes stehen geblieben.



24 MELANIE STIASSNY

Die rundliche Bildung des Kopfes verriit die quadratische Grund-
form, die Haare sind in schematisch gefafiten Lodkchen in paralleler
Reihung um die niedrige Stirne gelegt. An den Sdlifen bildet die
unterste Reihe der Loden einen spitzen Winkel und begleitet in
einem Bogen die Linie der Ohrmusdel. Stirn und Nase verlaufen
fast in einer Geraden. Die tief im Schriigschnitt herausgehobenen
Augenbogen sind breit ausladend und gehen unmittelbar in die
Seitenflichen der Nase iiber; die schiefgestellten Augen sind vorge-
wolbt und halb geoffnet, die Lidrinder sind mandelf6rmig geschweift.
Die breiten Nasenfliigel sind durch tiefe Kerben angedeutet, der
Nasenriidken, der an der Nasenwurzel kaum merklich eingesenkt ist,
geht sanft verlaufend in die Stirne iiber. Die Unterlippe ist schmal
und gradlinig, die Oberlippe schwalbenférmig geschwungen, die Mund-
winkel etwas vertieft. Das breite volle Kinn ist durch eine wagrechte
Falte gegliedert und das Unterkinn verlduft parallel zum Hals. Dieser
zeigt die drei typischen wulstartigen Falten, die durdh vier kreisf6rmig
gefiihrte Linien gebildet sind.

Die Brust ist stark vorgewolbt und durch runde, tief eingeschnittene
Kerben gegen den Brustkorb abgesetzt, den Ubergang von der Brust
zum Unterleib markiert eine unregelmiflig verlaufende Furche, die
sich an der rechten Korperseite der Hiiftenlinie anpafit. Die Ohren
sind von einem spiralf ormigen Wulst gerahmt, der in dem verliingerten,
abstehenden, unten durchbohrten Ohrlappen endigt. Das Sitzmotiv
ist wohl so zu ergiinzen, dafl der Korper auf den untergeschlagenen
Beinen ruht. Die fehlenden Armpartien sowie die Hinde diirften
entsprechend der Richtung der Gewandfalten, die um den linken Arm
gelegt sind, als in ruhender Haltung im Schofle liegend zu denken sein.

Die Figur triagt keinerlei Bezeichnung oder Insdrift.

Es erhebt sich nun die Frage, weldhe Moglichkeiten fiir eine zeitliche
Einordnung des Bildwerks sich aus diesen rein visuellen Gegebenheiten
erschliefen.






EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 25

Zunidhst das Material und seine technische Bearbeitung.

An Stelle der kostbaren Bildstoffe, wie die Bronze oder das sehr
mithsam zu bearbeitende Kanshitsu, eine Masse aus Lack und Holz-
pulver, die in der japanischen Plastik der Friihzeit vielfach verwendet
wurden, hat man seit dem Beginn der Heian-Periode im 9. Jahrhundert

fast ausschlieBlich Holz als Bildstoff beniitzt.

Zu Beginn der Heian-Periode wurden die Statuen aus einem massiven
Holzblok gesdhnitten, das sogenannte Ichiboku Zukuri, Schnitzerei
aus einem Holzstiik. Seit dem Anfang des 10.Jahrhunderts hat man
die Bildwerke jedoch aus mehreren Teilen zusammengesetzt und zwar
iiber einem hohlen Kern, dem sogenannten Yoseki Zukuri?).

Diese letztere Technik, das Zusammenfiigen mehrerer Holzteile mit
hohlem Kern, deren Entstehung sich technisch aus der Herstellung
iiberlebensgrofler Kultbilder aus Holz erklirt, warde im 11. Jahrhundert
von dem beriihmten Bildhauer Jocho zur Meisterschaft gebracht. Jocho,
T 1057, war der Begriinder der Bildhauerschulen, beziehungsweise der
Bauhiitten, der Shichijo-Bussho, deren Traditionen bis in die Fujiwara-
und Kamakura-Zeit fortgewirkt hat. Dasin diesen Bauhiitten verwendete
Material war fast ausschliefilich ein thuyaartiges Holz, Hinoki genannt.

Nach der Maserung des Holzes zu sdilieflen, ist der Bildstoff, aus
welchem unsere Statue geschnitzt ist, eine Thuyaart, also wahrscheinlich
Hinoki-Holz. Ein Vergleidh mit Holzbildwerken des 9. bis 11. Jahr-
hunderts laft mit groBer Wahrsdheinlichkeit darauf schlieBen, daf} diese
aus dem gleichen Material hergestellt sind. Sie waren aud, ebenso
wie unser Buddha, aus mehreren Holzteilen zusammengefiigt?).

Gegenstand der Darstellung ist, wenn wir die fehlenden Teile
der Statue im richtigen Sinne ergiinzt haben, Amida, der Buddha des

") Uber die Technik des Yoseki Zukuri, sieche Kokka, Heft 6 u. 7.

") Vergl. dazu Kiimmel, die Kunst Ostasiens, Tafel 17, Ausstellung alt-
japanischer Kunst in Berlin 1939, Tafel 4 und William Cohn, Asiatische Plastik,
Sammlung von der Heydt, Tafel 109.



26 MELANIE STIASSNY

unendlichen Lichtes. Die kontemplative Haltung deutet auf den Zustand
der Meditation, die Hinde diirften wohl jene Stellung gezeigt haben,
die fiir den Buddha in jener Periode des aufkommenden Amidaismus
am gebriudhlichsten war. Sie wiren demnach als im Schofle ruhend,
mit den Handflichen nach oben in Dhyana-Mudra zu denken oder
in einer Variante dieser Mudra, bei welcher Daumen und Zeigefinger
halbkreisférmig zusammengesdhlossen sind?).

Sucht man nun nach den Vorbildern fiir die Gestalt unseres Amida
oder zunichst nach ihrem Urbild, so muff man wohl in erster Linie
an die Plastik der spiten T’ang-Zeit denken. Greift man zu diesem
Zwedk irgend ein typisches Bildwerk aus der besten Zeit dieser Periode
heraus, so zeigt sich bis in alle Einzelheiten eine Ubereinstimmung,
die sih Zug um Zug verfolgen lifit. Das monumentale Buddhahaupt
aus Stein der Sammlung von der Heydt, jetzt Leihgabe im Ostasia-
tishen Museum zu Berlin?), zeigt dieselbe Rundung des Kopfes auf
quadratischer Grundform, die kaum angedeutete Uberhohung des
Kopfes, die gleiche Art des Haaransatzes mit den scichten Ausrundungen
an der niedrig gebildeten Stirne und die Haarlédkdhen, die sich an
den Sdlifen im spitzen Winkel treffen und im Bogen um das Ohr
gefiihrt sind. Beide Kopfe zeigen die gerade Linie des Profils mit der
leichten Einsenkung zwischen Stirne und Nasenwurzel, die tief unter-
schnittenen Augenbégen, die unmittelbar von den Seitenflichen der
Nase ausgehen und oberhalb der Augenwinkel endigen, die halb ge-
offneten Augen mit den mandelférmig geschweiften Augenlidern, die
Kerbung der Nasenfliigel, die schmale gerade Unterlippe, die schwalben-
formig geschwungene Oberlippe und die kurze Kinnfalte. Auch in den
Proportionen der einzelnen Gesidhtsteile zu einander kann man trotz
der Unterschiede der Dimensionen — der T angkopf ist 62 cm hodb,
also fast so grofl wie unsere ganze Statue — deutlich genug erkennen,

®) Vergl. dazu Japanese Temples and their Treasures, Tafel 313.
4) Abgebildet With, Bildwerke Ost- und Stidasiens, Tafel 36-38.



EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 27

dafl das gestaltliche Urbild unseres Buddha in der Bildnerei der spiten
T’ang-Zeit zu suchen ist.

Sein unmittelbares gestaltliches Vorbild finden wir jedoch erst in
der japanischen Plastik. Es scheint in jenem Bildtypus gegeben zu sein,
der in dem Fragment eines Buddhahauptes aus Holz im Ostasiatischen
Museum zu Berlin wohl seine hédhste Vollendung erreicht hat®). Dieser
Kopf zeigt in allen Teilen der Gesichtsbildung die gleichen stilistischen
Merkmale wie der Buddhakopf der T’ang-Zeit, den wir als gestalt-
lihes Urbild unseres Amida zu erkennen glauben, aber er zeigt iiber
diese Einzelziige hinaus eine nodh weitergehende formale Verwandsdaft,
die auf einem neuen, verinderten Stilempfinden beruht. Auf einem
Stilempfinden, das in langsamer, bereitsin der Tempyo-Zeit begonnenen
Loslosung vom chinesischen Kunstideal, zur Schaffung einer aus dem
nationalen Bewufltsein hervorwachsenden Gestaltenwelt gefiithrt hat.

Die Bildwerke des 9. Jahrhundert zeigen fast durchwegs diese ver-
inderte Formengebung, die unter dem FEinfluf§ der politischen und
religisen Gegebenheiten entstanden ist und eine Umgestaltung der
alten, von China iibernommenen Kunstgesetze erkennen lafit.

Vergleicht man nun den Buddhakopf aus dem Berliner Museum
und andere fiir die genannte Periode typische Kultbilder mit unserer
Buddhastatue, so ergibt sich eine bis in alle Einzelheiten stilistische
Gleichartigkeit und man wire versudht, unsere Skulptur zeitlicdh in diese
Kunstepoche einzuordnen.

Und dodh scheint es bei genauer Betrachtung, als ob trotz dieser
weitgehenden Verwandtschaft der Gestalt und der stilistischen Behand-
lung ein wesentlicher Faktor dieser Finordnung widerspriche. Dieser
Faktor ist der Wesensausdruds des Bildwerks, sein seelischer Gehalt.
Er ist das ,Jenseits des Kiinstlers”, weldhes die zum Typus gewordene
Bildform zum individuellen Kunstwerk erhebt und aus den Einzelheiten
die beseelte Form sdhafft.

%) Ktiimmel, Kunst Ostasiens, Tafel 17.



28 MELANIE STIASSNY

In diesem Sinne entspricht die Bildnerei der Heian-Periode trotz
ihrer gestaltlichen und formalen Ubereinstimmungen nicht dem Wesen
unserer Plastik. Sie entspricht in ihrer iibermenschlich unnahbaren
Hoheit, in ihrer geheimnisvollen Versdhlossenheit einem andern Glau-
bensideal als unser Amida. lhr geistiger Ausdrudk veranschaulicht die
Lehren der mystischen Shingon- und Tendai-Sekten, die von japanischen
Priestern unter Fiihrung von Kobédaishi im 9. Jahrhundert von China
nach Japan verpflanzt worden waren.

Fin kurzer Uberblidk iiber das Wesen dieser Lehren mag vielleicht
die bezeichnenden Ziige ihrer bildlichen Wiedergabe verstindlich machen
und auch die dadurch bedingte Verschiedenheit ihres Wesensausdrudks

gegeniiber unserer Amidafigur.

Im Wesen und in den Riten dieser Geheimsekten, des Mikkyo,
ist es gelegen, das Kultbild trotz der dem Stilgefiihl der Jogwan-Zeit
entsprechenden Vermensdhlichung der koérperlichen Form dem Glaubigen
seelisch nicht nahe zu bringen, ihm keinen unmittelbaren Kontakt mit
der Gottheit zu gewihren. Im Wege geistiger Spekulation, die durch
einen zeremoniellen Geheimkult unterstiitzt wird, vollzieht sich ein
mystisches Verhiltnis zu den Gottheiten des Mikkyo, deren Inbegriff
Dainidhi, die Steigerung des Buddha Vairochana zum All-Finen ist.
Fr gilt als der Shopfer des Weltalls, alle iiberirdischen und irdischen
Wesenheiten, Gotter, Menschen und Tiere sind Inbegriff und Ausflufl
seiner Allmacht, die sich in jedem Sandkorn und in jedem Wasser-
tropfen manifestiert. Diese kosmische Auffassung des Géttlichen, die
in ihren mystischen Auslegungen kaum zu fassen und nur dem Ein-
geweihten verstindlich ist, fand in den zahlreichen Kultbildern der
Heian-Periode ihre bildliche Auswirkung. Sie bringen in ihrer Gesamt-
erscheinung die iibersinnlichen Beziehungen zwischen Mensch und
Gottheit zum Ausdrudk, die nicht auf einem gefiihlsmidfigen Gottes-
glauben beruhen, sondern auf einer spirituellen, durch Konzentration
gewonnenen Erkenntnis. Und dieses mystische Verhiltnis zum Gottes-






EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 29

begriff driidkt sich nicht nur in der Formgebung — der Vielkopfigkeit
und Vielarmigkeit — aus, sondern vor allem in den Gesidhtsziigen, durch
deren abweisende Strenge das Kultbild dem gefiihlsmifligen Erfassen
des Glaubigen entriidkt wird.

Den Ausgangspunkt fiir diese bildliche Wiedergabe des Mikkyo
geben die Mandara, die geheimnisvollen Bilddarstellungen des eso-
terischen Pantheon, welche Kobodaishi aus China mitgebracht hatte.
In ihnen findet man die erdenferne Kiihle in der Haltung der Gott-
heiten und die mystische Strenge der Gesichtsziige vorgebildet, die
man als den Wesensausdrud der Kunst des Mikkyo zu erkennen
glaubt®). Aus jeder Linie der Mandara sowie aus der von ihnen be-
einflufSten Plastik spricht der Geist des strengen Rituals, spricht die
Mystik einer spiritualistischen Denkweise.

Wie verhilt sich nun unsere Amidastatue zu diesen Bildwerken
des esoterischen Buddhismus?

Entsprechen die malerisch weichen Linienziige, weldhe die rundlich
schwellenden Formen des Korpers umreifien, entspricht die stille Innig-
keit des Ausdrudks, die das Antlitz der Gottheit verklirt, den Glaubens-
vorstellungen der mystischen Geheimlehren?

- Oder sind sie der geistige Ausdrudk eines neuen verinderten
Glaubensideals?

Um diese Fragen zu beantworten, miissen wir uns in das Japan
des 10. bis 11. Jahrhunderts versetzen, in jene Periode, in weldher
Japan der Schauplatz bedeutender politischer und religioser Umwil-
zungen war.

Es war die Zeit der Fujiwara, die politisch erfiillt gewesen ist durch
die fortgesetzten Kriege zwischen den Feudalherren, den Taira und

®) Man vergleiche hiezu die Mandara des Jingoji, datiert 833?, Temple Trea-
sures, Tafel 287, ferner die elfgesichtige Kwannon des Hokkeji aus Holz, Temple
Treasures, Tafel 303, einen der 5 Kokuzo aus Holz des Jingoji, Glaser, Ostasia-
tische Plastik, Tafel 131 oder die Sho Kwannon, With, Japanische Plastik, Abb.
12, 13 und 15.



30 MELANIE STIASSNY

Minamoto, an weldhen sich auch der Klerus der Geheimsekten aktiv
beteiligte. Dazu kam die nunmehr mit aller Strenge durdhgefiihrte
Absperrung von China, die eine allgemeine Steigerung des nationalen
Bewufltseins zur Folge hatte, sich auf allen Gebieten geltend madhte
und audh in der Kunst zu einer vollkommenen Umbildung der Formen-
gesetze fiihrte.

Hatte die Bildhauerei der Jogwan-Periode trotz weitgehender
formaler Verinderungen noch an der streng gebundenen Gliederung
der dinesischen Gestaltgebung festgehalten, so fiihrte die hofische
Verfeinerung der Fujiwara-Kunst das Kultbild zu jener malerischen
Liniensch6nheit, die dem neuen Glaubensideal entsprach.

Es waren Glaubensvorstellungen, die, aus der politischen Not der
Zeit geboren, sich von der diisteren Lehre des Mikkyo und ihrer
verwirrenden Fiille von religiosen Riten abwendeten und an Stelle
der mystischen Bemiithungen nach Selbsterlosung durch eigene Kraft
den Gléaubigen Erlosung durch gétiliche Gnade verhieflen. Sie boten
dem veringstigten und gequilten Volk einen Halt in der Wirrsal des
Lebens, brachten ihm Kunde von der allerbarmenden Liebe des Buddha
Amida, des Buddha des unendlichen Lichtes, und von der Wieder-
geburt im Paradies, im ,Reinen Lande” (Jodo).

Diese gnadenreiche Buddhagestalt war es, die in Verbindung mit
dem Paradiesesglauben dem religiosen Verhalten und damit auch der
religiosen Kunst des 10. bis 12. Jahrhunderts jene Wendung gab, durch
welche die Gottheit ihrer abstrakten Erdenferne entkleidet und den
der Erlosung harrenden Menschen genihert wird.

Wieder waren es Bilder und zwar diesmal die Bilder des Eshin,
042-1017, eines ehemaligen Priesters der Tendai-Sekte, in weldcher
diese neuen religiosen Ideen ihren sublimsten Ausdrudk finden.

Aber sie sind unverkennbar auch in der Plastik dieser Periode.
Vor allem in den Kultbildern des J6cho, dem bereits genannten Be-
griinder der japanischen Bildhauerschulen. Sein Amida im Hoodo,
Kokka, Heft 3, zeigt im Sinne der neuen Gedankenwelt die Idealgestalt



EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 31

des unendlichen Frbarmers, seine Wandlung aus iibermensdhlicher Hoheit
zur schlicht beruhigten Haltung stiller Giite.

Seine Schiiler haben das Werk des Meisters fortgesetzt. Die Kult-
bilder des 11. bis 12. Jahrhunderts bewahren in Bezug auf Material,
Tedhnik, Gegenstand, Gestalt und seelischen Ausdrudk die iiberlieferten
Traditionen. Das Material, aus welchem die Bildwerke hergestellt werden,
bleibt Holz, das aus mehreren Stiidken zusammengefiigt ist, Gegen-
stand der Darstellung bleibt in der Hauptsache Amida mit seinen
gottlichen Ausstrahlungen Kwannon, Seishi und Jizo, die Gestaltge-
bung ist naturnahe und in ihrer physischen Korperlidhkeit stark betont,
der Wesensausdrudk ist hilfreiches gottliches Erbarmen?).

Alle Wesensziige, welche die Skulpturen des 10. bis 12. Jahr-
hunderts charakterisieren, scheinen nun auch in unserem Amida ge-
geben zu sein.

Er zeigt wie diese das volle rundliche Gesicht, die wunderbar
weiche Modellierung der Oberfliche und die Umbildung ins Lebensvoll-
Mensdhliche. Er zeigt die naturnahe Wiedergabe der Muskulatur, die
kriiftigen Brustformen, den vorgewélbten Unterleib, die gehobene Hiifte
und die dadurch bedingte Verschiebung der Mittelachse, die eine fast
kontrapostische Bewegtheit der Gestalt bewirkt und die lebendige
Spannung der sdhwellenden Korperformen steigert. Und wie diese
erscheint er trotz der starken Betonung der Muskulatur nicht als
eigentlich rundplastisches Gebilde. Er ist in die Fliche projiziert, an
die das Kultbild auf Grund seiner Aufstellung gebunden ist, und da-
durch auf malerische Wirkung eingestellt.

Von malerischem Reiz ist denn auch das Liniengefiige der Falten-
gebung, weich und malerisch sind die fein geschwungenen Kurven,

") Man vergleiche hiezu den Buddha des Koryiji, Kokka, Heft 152, den Buddha
des Kofukuji, dem Jochd zugesdhrieben, Kokka, Heft 29, den Jiz6, Kokka, Heft 99,
den Amida, With, Japanische Plastik, Abb. 27-29 und die Taishakuten ebenda,
Abb. 30 und 31.



32 MELANIE STIASSNY

die in dreifacher Rundung die Gestalt umreiffen und eine wunderbare
Ruhe der Gesamterscheinung bewirken.

Die vorangehenden Ausfiilhrungen haben die Grundziige der
Fujiwara-Kunst erkennen lassen in ihrer Vereinigung von kérperlicher

Schonheit und seelischem Ausdrudk, iiberirdischer Erhabenheit und

lebenswarmer Milde.

Wenn man nun auf Grund dieser Untersuchungen es wagen wollte,
unsere Amidastatue einem etwas enger umgrenzten Zeitraum einzu-
ordnen, so wire vielleicht ihre Entstehung am ehesten in jene Zeit
zu setzen, in weldher die Geheimlehre des Mikkyo noch nicht ganz
von dem Erlosergedanken des Amidaismus verdringt war.

Denn in unserem Amida finden wir die Ziige des spiteren Jodo-
Glaubens noch nicht restlos verkorpert, er ist noch nicht vollig die
liebreiche Gnadengestalt des J6do-shu geworden. Die Ziige indivi-
dueller Mensdhlichkeit scheinen nodh gebunden durch weltabgewandte
Abstraktion und die naturnahe Korperlichkeit durch iibermensdhliche
Ruhe; sein Wesen scheint noch nicht ganz gelést von der weltenfernen
Unnahbarkeit der vorangegangenen Epoche. Aber gerade darin liegt
vielleicht der ergreifende Zauber dieser Bilderscheinung. Unberiihrt
scheint sie noch von allem mensdlichen Werden und Vergehen, aber
dodh schon wie in einem leisen Verstehen der irdischen Not wendet
sie sich mit einer kaum merklichen Neigung des Hauptes zu jenen,
die der Erlosung harren.

Literatur

Otto Kiimmel. Die Kunst Chinas, Japans und Koreas, Wildpark-Potsdam 1929.
Otto Kiimmel. Die Kunst Ostasiens, Berlin, Cassirer, 1934.

Kurt Glaser. Ostasiatische Plastik, Berlin, Cassirer, 1925.

William Cohn.Buddha in der Kunst des Ostens, Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925.






EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 33

René Grousset. Les Civilisations de 'Orient, Paris 1929/30.
Ausstellung altjapanischer Kunst, Berlin 1939.

Karl With. Die japanische Plastik, Museum fiir ostasiatische Kunst, K6ln, Band II,
Berlin 1923.

Karl With. Bildwerke Ost- und Siidasiens aus der Sammlung Yi Yuan, Basel 1924,
Wilhelm Gundert. Japanische Religionsgesdhichte, Tokyd 1935.

Hans Haas. Amida Buddha unsere Zuflucht, Gottingen 1910.
Japanese Temples and their Treasures, Tokyd 1910.

Kokka. Heft 1-276, Tokyo seit 1889.
Die spiteren Jahrginge der Kokka und die anderen japanischen Publikationen,
die m. W. reiches Vergleidismaterial zu der obigen Untersuchung enthalten,
waren hier nicht zuginglid.






	Eine japanische Plastik aus Schweizer Privatbesitz

