
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 2 (1940)

Artikel: Eine japanische Plastik aus Schweizer Privatbesitz

Autor: Stiassny, Melanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


23

Eine japanische Plastik

aus Schweizer Privatbesitz

von Melanie Stiassny

Ungeachtet der jahrhundertealten Beziehungen zwischen Japan und
dem Abendlande sind nur wenige japanische Skulpturen nach Europa
gekommen, und wirklich Gutes findet sich außer in den großen Museen

nur ganz vereinzelt in Privatsammlungen. Umso erfreulicher ist

es, wenn durch einen glücklichen Zufall ein Bildwerk von so hoher
künstlerischer Qualität aufscheint wie der Torso eines Buddha, der
im Jahre 1909 aus der Sammlung Dr. Strauß in Freiburg kommend,
in München ausgestellt war und im Jahre 1934 in den Besitz Professor
E. Lüscher in Bern übergegangen ist.

Es sei vorweggenommen, daß nach einer schriftlichen Äußerung
Otto Kümmels „kaum eine japanische Skulptur außerhalb Japans sich

mit diesem Werk messen könne".
Die Figur ist 71 cm hoch. Das Holz ist sehr wurmstichig und

besonders in den unteren Partien stark verwittert. Die Beine fehlen bis

auf Fragmente der Oberschenkel, ebenso fehlt der rechte Arm, ein
Teil des linken Unterarmes und die untere Partie des linken Ohres.
Die Haarlöckchen sind stark abgekantet. Von der ursprünglichen
schwarzen ßemalung sind nur geringe Reste erhalten und die Maserung
des Holzes ist fast durchwegs sichtbar. Bekleidet ist die Figur mit
einem losen Mantel, der Hals und Brust sowie einen Teil des Unterleibes

frei läßt. Er zieht sich, von der linken Schulter ausgehend, mit
einem breiten bandartigen Saum in einer oval verlaufenden Kurve
um Brust und Unterleib und legt sich in Falten um den linken Arm.
An der rechten Schulter ist ein schmaler dreieckiger Zipfel des
Gewandes stehen geblieben.



24 MELANIE STIASSNY

Die rundliche Bildung des Kopfes verrät die quadratische Grundform,

die Haare sind in schematisch gefaßten Löckchen in paralleler

Reihung um die niedrige Stime gelegt. An den Schläfen bildet die

unterste Reihe der Locken einen spitzen Winkel und begleitet in
einem Bogen die Linie der Ohrmuschel. Stirn und Nase verlaufen
fast in einer Geraden. Die tief im Schrägschnitt herausgehobenen

Augenbogen sind breit ausladend und gehen unmittelbar in die

Seitenflächen der Nase über; die schiefgestellten Augen sind vorgewölbt

und halb geöffnet, die Lidränder sind mandelförmig geschweift.

Die breiten Nasenflügel sind durch tiefe Kerben angedeutet, der

Nasenrücken, der an der Nasenwurzel kaum merklich eingesenkt ist,

geht sanft verlaufend in die Stime über. Die Unterlippe ist schmal

und gradlinig, die Oberlippe schwalbenförmig geschwungen, die Mundwinkel

etwas vertieft. Das breite volle Kinn ist durch eine wagrechte

Falte gegliedert und das Unterkinn verläuft parallel zum Hals. Dieser

zeigt die drei typischen wulstartigen Falten, die durch vier kreisförmig
geführte Linien gebildet sind.

Die Brust ist stark vorgewölbt und durch runde, tief eingeschnittene
Kerben gegen den Brustkorb abgesetzt, den Übergang von der Brust

zum Unterleib markiert eine unregelmäßig verlaufende Furche, die
sich an der rechten Körperseite der Hüftenlinie anpaßt. Die Ohren
sind von einem spiralförmigen Wulst gerahmt, der in dem verlängerten,
abstehenden, unten durchbohrten Ohrlappen endigt. Das Sitzmotiv

ist wohl so zu ergänzen, daß der Körper auf den untergeschlagenen
Beinen ruht. Die fehlenden Armpartien sowie die Hände dürften
entsprechend der Richtung der Gewandfalten, die um den linken Arm
gelegt sind, als in ruhender Haltung im Schöße liegend zu denken sein.

Die Figur trägt keinerlei Bezeichnung oder Inschrift.

Es erhebt sich nun die Frage, welche Möglichkeiten für eine zeitliche

Einordnung des Bildwerks sich aus diesen rein visuellen Gegebenheiten
erschließen.



îmm
j

#

'¦ :



EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 25

Zunächst das Material und seine technische Bearbeitung.

An Stelle der kostbaren Bildstoffe, wie die Bronze oder das sehr

mühsam zu bearbeitende Kanshitsu, eine Masse aus Lack und
Holzpulver, die in der japanischen Plastik der Frühzeit vielfach verwendet

wurden, hat man seit dem Beginn der Heian-Periode im 9. Jahrhundert
fast ausschließlich Holz als Bildstoff benützt.

Zu Beginn der Heian-Periode wurden die Statuen aus einem massiven

Holzblock geschnitten, das sogenannte Ichiboku Zukuri, Schnitzerei

aus einem Holzstück. Seit dem Anfang des 10. Jahrhunderts hat man
die Bildwerke jedoch aus mehreren Teilen zusammengesetzt und zwar
über einem hohlen Kern, dem sogenannten Yoseki Zukuri1).

Diese letztere Technik, das Zusammenfügen mehrerer Holzteile mit
hohlem Kern, deren Entstehung sich technisch aus der Herstellung
überlebensgroßer Kultbilder aus Holz erklärt, wurde im 11. Jahrhundert

von dem berühmten Bildhauer Jôchô zur Meisterschaft gebracht. Jôchô,

t 1057, war der Begründer der Bildhauerschulen, beziehungsweise der
Bauhütten, der Shichijô-Bussho, deren Traditionen bis in die Fujiwara-
undKamakura-Zeit fortgewirkt hat. Das in diesen Bauhütten verwendete

Material war fast ausschließlich ein thuyaartiges Holz, Hinoki genannt.
Nach der Maserung des Holzes zu schließen, ist der Bildstoff, aus

welchem unsere Statue geschnitzt ist, eine Thuyaart, also wahrscheinlich

Hinoki-Holz. Ein Vergleich mit Holzbildwerken des 9. bis 11.

Jahrhunderts läßt mit großer Wahrscheinlichkeit darauf schließen, daß diese

aus dem gleichen Material hergestellt sind. Sie waren auch, ebenso

wie unser Buddha, aus mehreren Holzteilen zusammengefügt2).

Gegenstand der Darstellung ist, wenn wir die fehlenden Teile
der Statue im richtigen Sinne ergänzt haben, Amida, der Buddha des

') Über die Technik des Yoseki Zukuri, siehe Kokka, Heft 6 u. 7.

*) Vergi, dazu Kümmel, die Kunst Ostasiens, Tafel 17, Ausstellung alt-
japanischer Kunst in Berlin 1939, Tafel 4 und William Cohn, Asiatische Plastik,
Sammlung von der Heydt, Tafel 109.



26 MELANIE STIASSNY

unendlichen Lichtes. Die kontemplative Haltung deutet auf den Zustand

der Meditation, die Hände dürften wohl jene Stellung gezeigt haben,

die für den Buddha in jener Periode des aufkommenden Amidaismus

am gebräuchlichsten war. Sie wären demnach als im Schöße ruhend,

mit den Handflächen nach oben in Dhyâna-Mudra zu denken oder

in einer Variante dieser Mudra, bei welcher Daumen und Zeigefinger

halbkreisförmig zusammengeschlossen sind3).

Sucht man nun nach den Vorbildern für die Gestalt unseres Amida
oder zunächst nach ihrem Urbild, so muß man wohl in erster Linie

an die Plastik der späten T'ang-Zeit denken. Greift man zu diesem

Zweck irgend ein typisches Bildwerk aus der besten Zeit dieser Periode

heraus, so zeigt sich bis in alle Einzelheiten eine Übereinstimmung,
die sich Zug um Zug verfolgen läßt. Das monumentale Buddhahaupt

aus Stein der Sammlung von der Heydt, jetzt Leihgabe im Ostasiatischen

Museum zu Berlin4), zeigt dieselbe Rundung des Kopfes auf

quadratischer Grundform, die kaum angedeutete Überhöhung des

Kopfes, die gleiche Art des Haaransatzes mit den seichten Ausrundungen

an der niedrig gebildeten Stime und die Haarlöckchen, die sich an
den Schläfen im spitzen Winkel treffen und im Bogen um das Ohr
geführt sind. Beide Köpfe zeigen die gerade Linie des Profils mit der
leichten Einsenkung zwischen Stime und Nasenwurzel, die tief unter-
schnittenen Augenbögen, die unmittelbar von den Seitenflächen der
Nase ausgehen und oberhalb der Augenwinkel endigen, die halb
geöffneten Augen mit den mandelförmig geschweiften Augenlidern, die

Kerbung der Nasenflügel, die schmale gerade Unterlippe, die schwalben-

förmig geschwungene Oberlippe und die kurze Kinnfalte. Auch in den

Proportionen der einzelnen Gesichtsteile zu einander kann man trotz
der Unterschiede der Dimensionen — der T'angkopf ist 62 cm hoch,

also fast so groß wie unsere ganze Statue — deutlich genug erkennen,

*) Vergi, dazu Japanese Temples and their Treasures, Tafel 313.

«) Abgebildet With, Bildwerke Ost- und Südasiens, Tafel 36-38.



EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 27

daß das gestaltliche Urbild unseres Buddha in der Bildnerei der späten
T'ang-Zeit zu suchen ist.

Sein unmittelbares gestaltliches Vorbild finden wir jedoch erst in
der japanischen Plastik. Es scheint in jenem Bildtypus gegeben zu sein,
der in dem Fragment eines Buddhahauptes aus Holz im Ostasiatischen

Museum zu Berlin wohl seine höchste Vollendung erreicht hat5)- Dieser

Kopf zeigt in allen Teilen der Gesichtsbildung die gleichen stilistischen

Merkmale wie der Buddhakopf der T'ang-Zeit, den wir als gestaltliches

Urbild unseres Amida zu erkennen glauben, aber er zeigt über
diese Einzelzüge hinaus eine noch weitergehende formale Verwandschaft,
die auf einem neuen, veränderten Stilempfinden beruht. Auf einem

Stilempfinden, das in langsamer, bereits in der Tempyo-Zeit begonnenen

Loslösung vom chinesischen Kunstideal, zur Schaffung einer aus dem

nationalen Bewußtsein hervorwachsenden Gestaltenwelt geführt hat.

Die Bildwerke des 9. Jahrhundert zeigen fast durchwegs diese

veränderte Formengebung, die unter dem Einfluß der politischen und

religiösen Gegebenheiten entstanden ist und eine Umgestaltung der

alten, von China übernommenen Kunstgesetze erkennen läßt.

Vergleicht man nun den Buddhakopf aus dem Berliner Museum

und andere für die genannte Periode typische Kultbilder mit unserer
Buddhastatue, so ergibt sich eine bis in alle Einzelheiten stilistische

Gleichartigkeit und man wäre versucht, unsere Skulptur zeitlich in diese

Kunstepoche einzuordnen.

Und doch scheint es bei genauer Betrachtung, als ob trotz dieser

weitgehenden Verwandtschaft der Gestalt und der stilistischen Behandlung

ein wesentlicher Faktor dieser Einordnung widerspräche. Dieser
Faktor ist der Wesensausdruck des Bildwerks, sein seelischer Gehalt.
Er ist das „Jenseits des Künstlers", welches die zum Typus gewordene
Bildform zum individuellen Kunstwerk erhebt und aus den Einzelheiten
die beseelte Form schafft.

5) Kümmel, Kunst Ostasiens, Tafel 17.



28 MELANIE STIASSNY

In diesem Sinne entspricht die Bildnerei der Heian-Periode trotz
ihrer gestaltlichen und formalen Übereinstimmungen nicht dem Wesen

unserer Plastik. Sie entspricht in ihrer übermenschlich unnahbaren

Hoheit, in ihrer geheimnisvollen Verschlossenheit einem andern
Glaubensideal als unser Amida. Ihr geistiger Ausdruck veranschaulicht die

Lehren der mystischen Shingon- und Tendai-Sekten, die von japanischen

Priestern unter Führung von Kôbôdaishi im 9. Jahrhundert von China
nach Japan verpflanzt worden waren.

Ein kurzer Überblick über das Wesen dieser Lehren mag vielleicht
die bezeichnenden Züge ihrer bildlichen Wiedergabe verständlich machen

und auch die dadurch bedingte Verschiedenheit ihres Wesensausdrucks

gegenüber unserer Amidafigur.

Im Wesen und in den Riten dieser Geheimsekten, des Mikkyô,
ist es gelegen, das Kuitbild trotz der dem Stilgefühl der Jôgwan-Zeit
entsprechenden Vermenschlichung der körperlichen Form dem Gläubigen
seelisch nicht nahe zu bringen, ihm keinen unmittelbaren Kontakt mit
der Gottheit zu gewähren. Im Wege geistiger Spekulation, die durch

einen zeremoniellen Geheimkult unterstützt wird, vollzieht sich ein

mystisches Verhältnis zu den Gottheiten des Mikkyô, deren Inbegriff
Dainichi, die Steigerung des Buddha Vairochana zum All-Einen ist.

Er gilt als der Schöpfer des Weltalls, alle überirdischen und irdischen

Wesenheiten, Götter, Menschen und Tiere sind Inbegriff und Ausfluß

seiner Allmacht, die sich in jedem Sandkorn und in jedem Wassertropfen

manifestiert. Diese kosmische Auffassung des Göttlichen, die

in ihren mystischen Auslegungen kaum zu fassen und nur dem

Eingeweihten verständlich ist, fand in den zahlreichen Kultbildern der

Heian-Periode ihre bildliche Auswirkung. Sie bringen in ihrer
Gesamterscheinung die übersinnlichen Beziehungen zwischen Mensch und

Gottheit zum Ausdruck, die nicht auf einem gefühlsmäßigen
Gottesglauben beruhen, sondern auf einer spirituellen, durch Konzentration

gewonnenen Erkenntnis. Und dieses mystische Verhältnis zum Gottes-



ïkfkn*



EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 29

begriff drückt sich nicht nur in der Formgebung — der Vielköpfigkeit
und Vielarmigkeit — aus, sondern vor allem in den Gesichtszügen, durch

deren abweisende Strenge das Kultbild dem gefühlsmäßigen Erfassen

des Gläubigen entrückt wird.
Den Ausgangspunkt für diese bildliche Wiedergabe des Mikkyô

geben die Mandara, die geheimnisvollen Bilddarstellungen des

esoterischen Pantheon, welche Kôbôdaishi aus China mitgebracht hatte.

In ihnen findet man die erdenferne Kühle in der Haltung der
Gottheiten und die mystische Strenge der Gesichtszüge vorgebildet, die

man als den Wesensausdruck der Kunst des Mikkyô zu erkennen

glaubt6). Aus jeder Linie der Mandara sowie aus der von ihnen
beeinflußten Plastik spricht der Geist des strengen Rituals, spricht die

Mystik einer spiritualistischen Denkweise.

Wie verhält sich nun unsere Amidastatue zu diesen Bildwerken
des esoterischen Buddhismus?

Entsprechen die malerisch weichen Linienzüge, welche die rundlich
schwellenden Formen des Körpers umreißen, entspricht die stille Innigkeit

des Ausdrucks, die das Antlitz der Gottheit verklärt, den
Glaubensvorstellungen der mystischen Geheimlehren?

Oder sind sie der geistige Ausdruck eines neuen veränderten
Glaubensideals

Um diese Fragen zu beantworten, müssen wir uns in das Japan
des 10. bis 11. Jahrhunderts versetzen, in jene Periode, in welcher

Japan der Schauplatz bedeutender politischer und religiöser Umwälzungen

war.
Es war die Zeit der Fujiwara, die politisch erfüllt gewesen ist durch

die fortgesetzten Kriege zwischen den Feudalherren, den Taira und

*) Man vergleiche hiezu die Mandara des Jingoji, datiert 833?, Temple Treasures,

Tafel 287, ferner die elfgcsichtige Kwannon des Hokkeji aus Holz, Temple
Treasures, Tafel 303, einen der 5 Kokuzo aus Holz des Jingoji, Glaser, Ostasiatische

Plastik, Tafel 131 oder die Sho Kwannon, With, Japanische Plastik, Abb.
12, 13 und 15.



30 MELANIE STIASSNY

Minamoto, an welchen sich auch der Klerus der Geheimsekten aktiv

beteiligte. Dazu kam die nunmehr mit aller Strenge durchgeführte

Absperrung von China, die eine allgemeine Steigerung des nationalen
Bewußtseins zur Folge hatte, sich auf allen Gebieten geltend machte

und auch in der Kunst zu einer vollkommenen Umbildung der Formengesetze

führte.
Hatte die Bildhauerei der Jôgwan-Periode trotz weitgehender

formaler Veränderungen noch an der streng gebundenen Gliederung
der chinesischen Gestaltgebung festgehalten, so führte die höfische

Verfeinerung der Fujiwara-Kunst das Kultbild zu jener malerischen

Linienschönheit, die dem neuen Glaubensideal entsprach.

Es waren Glaubensvorstellungen, die, aus der politischen Not der

Zeit geboren, sich von der düsteren Lehre des Mikkyô und ihrer
verwirrenden Fülle von religiösen Riten abwendeten und an Stelle

der mystischen Bemühungen nach Selbsterlösung durch eigene Kraft
den Gläubigen Erlösung durch göttliche Gnade verhießen. Sie boten

dem verängstigten und gequälten Volk einen Halt in der Wirrsal des

Lebens, brachten ihm Kunde von der allerbarmenden Liebe des Buddha

Amida, des Buddha des unendlichen Lichtes, und von der Wiedergeburt

im Paradies, im „Reinen Lande" (Jôdo).

Diese gnadenreiche Buddhagestalt war es, die in Verbindung mit
dem Paradiesesglauben dem religiösen Verhalten und damit auch der

religiösen Kunst des 10. bis 12. Jahrhunderts jene Wendung gab, durch

welche die Gottheit ihrer abstrakten Erdenferne entkleidet und den

der Erlösung harrenden Menschen genähert wird.

Wieder waren es Bilder und zwar diesmal die Bilder des Eshin,

942-1017, eines ehemaligen Priesters der Tendai-Sekte, in welcher

diese neuen religiösen Ideen ihren sublimsten Ausdruck finden.

Aber sie sind unverkennbar auch in der Plastik dieser Periode.

Vor allem in den Kultbildern des Jôchô, dem bereits genannten
Begründer der japanischen Bildhauerschulen. Sein Amida im Hôôdô,

Kokka, Heft 3, zeigt im Sinne der neuen Gedankenwelt die Idealgestalt



EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 31

des unendlichen Erbarmers, seine Wandlung aus übermenschlicher Hoheit
zur schlicht beruhigten Haltung stiller Güte.

Seine Schüler haben das Werk des Meisters fortgesetzt. Die
Kultbilder des 11. bis 12. Jahrhunderts bewahren in Bezug auf Material,
Technik, Gegenstand, Gestalt und seelischen Ausdruck die überlieferten
Traditionen. Das Material, aus welchem die Bildwerke hergestellt werden,
bleibt Holz, das aus mehreren Stücken zusammengefügt ist, Gegenstand

der Darstellung bleibt in der Hauptsache Amida mit seinen

göttlichen Ausstrahlungen Kwannon, Seishi und Jizô, die Gestaltgebung

ist naturnahe und in ihrer physischen Körperlichkeit stark betont,
der Wesensausdruck ist hilfreiches göttliches Erbarmen7).

Alle Wesenszüge, welche die Skulpturen des 10. bis 12.

Jahrhunderts charakterisieren, scheinen nun auch in unserem Amida
gegeben zu sein.

Er zeigt wie diese das volle rundliche Gesicht, die wunderbar
weiche Modellierung der Oberfläche und die Umbildung ins Lebensvoll-
Menschliche. Er zeigt die naturnahe Wiedergabe der Muskulatur, die

kräftigen Brustformen, den vorgewölbten Unterleib, die gehobene Hüfte
und die dadurch bedingte Verschiebung der Mittelachse, die eine fast

kontrapostische Bewegtheit der Gestalt bewirkt und die lebendige

Spannung der schwellenden Körperformen steigert. Und wie diese

erscheint er trotz der starken Betonung der Muskulatur nicht als

eigentlich rundplastisches Gebilde. Er ist in die Fläche projiziert, an
die das Kultbild auf Grund seiner Aufstellung gebunden ist, und
dadurch auf malerische Wirkung eingestellt.

Von malerischem Reiz ist denn auch das Liniengefüge der Falten-

gebung, weich und malerisch sind die fein geschwungenen Kurven,

:) Man vergleiche hiezu den Buddha des Kôryûji, Kokka, Heft 152, den Buddha
des Kôfukuji, dem Jôchô zugeschrieben, Kokka, Heft 29, den Jizô, Kokka, Heft 99,
den Amida, With, Japanische Plastik, Abb. 27-29 und die Taishakuten ebenda,
Abb. 30 und 31.



32 MELANIE STIASSNY

die in dreifacher Rundung die Gestalt umreißen und eine wunderbare
Ruhe der Gesamterscheinung bewirken.

Die vorangehenden Ausführungen haben die Grundzüge der

Fujiwara-Kunst erkennen lassen in ihrer Vereinigung von körperlicher
Schönheit und seelischem Ausdruck, überirdischer Erhabenheit und
lebenswarmer Milde.

Wenn man nun auf Grund dieser Untersuchungen es wagen wollte,

unsere Amidastatue einem etwas enger umgrenzten Zeitraum
einzuordnen, so wäre vielleicht ihre Entstehung am ehesten in jene Zeit

zu setzen, in welcher die Geheimlehre des Mikkyô noch nicht ganz

von dem Erlösergedanken des Amidaismus verdrängt war.

Denn in unserem Amida finden wir die Züge des späteren Jôdo-
Glaubens noch nicht restlos verkörpert, er ist noch nicht völlig die

liebreiche Gnadengestalt des Jôdo-shu geworden. Die Züge
individueller Menschlichkeit scheinen noch gebunden durch weitabgewandte
Abstraktion und die naturnahe Körperlichkeit durch übermenschliche

Ruhe ; sein Wesen scheint noch nicht ganz gelöst von der weltenfernen
Unnahbarkeit der vorangegangenen Epoche. Aber gerade darin liegt
vielleicht der ergreifende Zauber dieser Bilderscheinung. Unberührt
scheint sie noch von allem menschlichen Werden und Vergehen, aber

doch schon wie in einem leisen Verstehen der irdischen Not wendet

sie sich mit einer kaum merklichen Neigung des Hauptes zu jenen,
die der Erlösung harren.

Literatur

Otto Kümmel. Die Kunst Chinas, Japans und Koreas, Wildpark-Potsdam 1929.

Otto Kümmel. Die Kunst Ostasiens, Berlin, Cassirer, 1934.

Kurt Glaser. Ostasiatischc Plastik, Berlin, Cassirer, 1925.

William Cohn. Buddha in der Kunst des Ostens, Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925.



,"

%l



EINE JAPANISCHE PLASTIK AUS SCHWEIZER PRIVATBESITZ 33

René Grousset. Les Civilisations de l'Orient, Paris 1929/30.

Ausstellung altjapnnischer Kunst, Berlin 1939.

Karl With. Die japanische Plastik, Museum für ostasiatische Kunst, Köln, Band II,
Berlin 1923.

Karl With. Bildwerke Ost- und Südasiens aus der Sammlung Yi Yuan, Basel 1924.

Wilhelm Gundert. Japanische Religionsgeschichte, Tokyo 1935.

Hans Haas. Amida Buddha unsere Zuflucht, Göttingen 1910.

Japanese Temples and their Treasures, Tokyo 1910.

Kokka. Heft 1-276, Tokyo seit 1889.

Die späteren Jahrgänge der Kokka und die anderen japanischen Publikationen,
die m. W. reiches Vergleichsmaterial zu der obigen Untersuchung enthalten,
waren hier nicht zugänglich.




	Eine japanische Plastik aus Schweizer Privatbesitz

