Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur
Band: 1 (1939)

Artikel: Indische Heilbringersagen

Autor: Abegg, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144925

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

49

Indische Heilbringersagen
Von Emil Abegg.

Die ethnologische Forschung der letzten Jahrzehnte hat uns in
unabsehbaren Variationen, aber doch in weitgehender Ubereinstimmung
seines wesentlichen Kerns, den Typus des Heilbringers erschlossen,
eines halb mensdilichen, halb gottlichen, nicht selten auch in Tier-
gestalt gedachten Wesens, das den Beginn der mythischen Uberlie-
ferung der Naturvélker bildet. Meist hat dieser Heilbringer den Cha-
rakter eines Kulturheros; ihm wird die Begriindung aller rechtlichen
und staatlichen Einrichtungen, die Erfindung aller geistigen und ma-
teriellen Kulturgiiter zugeschrieben. Sehr oft wurzelt seine Gestalt im
Totemismus, und er wird damit zum leiblidhen Stammvater der Volks-
gemeinschaft. Seine wunderbare Geburt, sein geheimnisvolles Auftreten
unter den Menschen lassen ihn von Anfang an als ein hoheres Wesen
erscheinen; alle Mirchenmotive die dem Primitiven geliufig sind zieht
er magnetisch an sich: er ist der riesenhaft Starke, der alle Ungeheuer
besiegt, aber auch der Schlaue, Vielgewandte, durch seine List Uber-
legene; er verfiigt iiber alle zauberischen Gewalten, und hilfreiche
Tiere stehen ihm zur Seite, falls er nicht selber ein solches ist, wie
etwa der Rabe der Tlinkit-Indianer oder der Grofie Hase der Algonkin.
Und ebenso riitselhaft wie er erscheint, verschwindet er auch wieder,
wenn sein Werk getan ist; dann wird er in unbekannte Fernen ent-
riikt, nicht selten unter dem Versprechen der Wiederkunft.

Dieser urzeitliche Heilbringertypus ist auch in den iltesten Uber-
lieferungen der Kulturvélker unschwer zu finden, man denke nur an
Kulturheroen wie Theseus und Kadmos, an Vollbringer wunderbarer
Taten wie Herakles. Doch kompliziert er sich hier entsprechend der
allgemeinen Bereicherung der Lebensverhiiltnisse. Mit den mythischen
Ziigen, die ihn in die Nihe der Gétter riidken, verbinden sich sagen-



50 EMIL ABEGG

hafte; die Gestalt wird in einen mehr oder weniger deutlichen histo-
rischen Rahmen hineingestellt, und die Frage wird brennend, ob und
wieweit gewisse Heilbringer auf geschichtliche Wahrheit Anspruch ma-
chen kénnen. Die Mirdhenmotive, die dem Helden anhaften, erheben
sich mit ihm auf eine hohere Stufe, indem sie etwa zum symbolischen
Ausdrudk sittlicher oder religioser Wahrheiten werden, und vielfach
beobachten wir, wie der Mythos von Personlichkeiten Besitz ergreift,
an deren Gesdichtlichkeit kein Zweifel besteht, wie Buddha oder
Zarathustra. Hier miindet der urzeitliche Heilbringermythos, indem er
gewissermaflen durch eine gesdhichtliche Personlichkeit hindurchgeht,
in der religiosen Legende.

Die indische Uberlieferung, die wir iiber eine Stredke von mehr
als drei Jahrtausenden verfolgen konnen, ermoglicht es uns, diese
Wandlungen des Heilbringermotivs zu beobadhten, in einer Vollstin-
digkeit und Reichhaltigkeit wie kaum in einem anderen Kulturkreise.
Die éltesten Heilbringergestalten, die uns die indische Literatur dar-
bietet, sind nodh vollstindig mythisch und gehéren der Gétterwelt an.
Hier begegnet uns zunichst Yama, der Sohn des Sonnengottes, der
als erster den Weg ins Jenseits fand und zum Beherrscher der Toten
in einem iiberirdischen Lichtreich wurde; dort ist er von den Seelen
der Seligen umgeben, die mit ihm auf Erden das Goldene Alter ge-
nossen. — Halbgéttliche Kulturheroen sind die Sieben Weisen oder
Viiter, die als Begriinder irdischer Ordnungen, als Schépfer der mensch-
lihen Lebensformen gelten und als die siecben Sterne des Groflen
Biren an den Himmel versetzt wurden. Es werden ihnen aber auch
Funktionen bei der Weltschépfung zugesdhrieben, sie sind Demiurgen,
mit zauberischen Kriften begabt: sie haben das verborgene Licht ge-
funden, mit kriftigem Spruch die Morgenréte erzeugt; sie haben den
Himmel mit Sternen geschmiidkt und den Tag von der Nadcht geschie-
den. Das erinnert an jene Projektionen des Medizinmannes ins Kos-
mische bei den Naturvolkern. Solche kosmogonischen Midhte ent-
stammen noch ganz der Atmosphire des Mythenmirchens und haben



INDISCHE HEILBRINGERSAGEN 51

bei den Primitiven zahllose Parallelen. Und wie wir dort héiufig ein
gottliches Briiderpaar als Heilbringer finden, so kennt der Veda die
beiden Ashvin als Helfer aus aller Not. Als kundige Arzte wandeln
sic unter den Menschen, machen den Blinden sehend, setzen dem
Gelihmten ein ehernes Bein an und geben dem verlebten Greis die
Jugend zuriik, indem sie ihn in einen Teich — den wohlbekannten
Jungbrunnen - werfen. Sie sdhiitzen den Schwadhen, den Verfolgten,
die Witwe; der im Vaterhaus versauernden alten Jungfer verhelfen
sic zu einem Mann, der Frau des Eunuden zu einem Kind. Vor
allem aber sind die Ashvin, gleich den griechischen Dioskuren, Helfer
in der Schlacht und Retter aus Seenot. Neben den versdhiedenen
Naturdeutungen, die schon vedische FErklirer fiir die Ashvin versudhten,
kennt einer derselben die Auffassung, sie seien zwei fromme, wunder-
titige Konige der Vorzeit gewesen; also eine euhemeristische Frkla-
rung von Gottern ein halbes Jahrtausend vor Euhemeros. Die vedische
Literatur weif3 auch sonst von kéniglichen Kulturheroen und Begliidern
ihrer Volker zu berichten, denen geschichtliche Wirklichkeit nicht durch-
aus abzuspredhen sein wird. Freilich jener Prithu Vainya, von dem
auch spitere Legendendichtungen erzihlen, wird noch eine rein my-
thische Gestalt sein. Fr hat die mensdliche Kultur begriindet, inshe-
sondere durch Einfiihrung des Adkerbaus, und war der erste gesalbte
Konig auf Erden; hier erscheint also ein Kénig als Heilbringer, was
wiederum in der Vélkerkunde reich bezeugt ist und mit den magischen
Kriften zusammenhingt, die dem Koénig in der Urzeit zugeschrieben
wurden. Die Schilderung der von Prithu geschaffenen gliidklichen Zu-
stinde zeigt die bekannten Ziige des Goldenen Zeitalters: die Erde
gab ungepfliigt reife Saat, die Friichte waren kostlich gleich Ambrosia;
aus allen Ritzen flol Honig. Keiner mufite hungern; frei von Krank-
heit und Furdt lebten die Menschen auf Biumen und in Hohlen, wo
es ihnen gefiel, und alle ihre Wiinsche waren erfiillt. — Dagegen ist
nun wahrscheinlich eine geschichtliche Gestalt der Kurukonig Parikshit,

von dem schon der Atharvaveda riihmt, dafl er seinem Volke ein



52 EMIL ABEGG

glikliches Zeitalter geschaffen habe, wo keiner Mangel litt und die
Mensdhen sich des Friedens erfreuten. Denn dieser K6nig gehort dem
Sagenkreise an, aus dem das nationale Epos der Inder, das Maha-
bharata erwudhs, dessen Hauptgegenstand, der Vernichtungskampf der
Kuru und Pandu, ausgetragen in der groflen Volkerschlacht auf dem
Kurufelde unweit des heutigen Delhi, unzweifelhaft auf historische
Ereignisse zuriik weist, auf Bruderkdmpfe der arischen Eroberer Indiens
im Ausgang der Vedazeit (um 1200 v. Chr.). Und in den Stoffkreis
des Mahabharata gehoért nun audh diejenige Gestalt, die das indische
Heilbringerideal am reichsten verkoérpert: Krishna der Gottheld. Um
keine Personlichkeit der Geschichte oder Sage hat die indische Phan-
tasie so reiche Bliiten getrieben, keine hat — den Buddha ausgenom-
men — in Dichtung und bildender Kunst so mannigfache Darstellung
gefunden. In ihm hat der Hinduismus alle seine Ideale verkorpert, im
kriegerisch Heldenhaften, im derb Erotischen wie im sublim Geistigen ;
die ihm gewidmeten Werke der Didhtung fithren uns deshalb tief
hinein in die indische Mentalitit selbst.

Krishna wird schon in einer alten Upanishad als Verkiinder reli-
gioser und ethischer Lehren genannt, und im groflen Epos wird ihm
das beriihmteste Lehrgedicht der indischen Literatur, die Bhagavad-
Gita, der , Gesang des Heiligen” in den Mund gelegt; daneben er-
scheint er als Freund der Panduprinzen und als ihr Helfer in der
groflen Schlacht. Es ist wohl méglich, dafl ihm eine historische Per-
sonlichkeit, ein Stammeshiuptling des Mahrattenlandes urspriinglich
zugrundeliegt, doch ist sein Leben schon sehr frith sagenhaft ausge-
staltet worden und wird so in den grofien Legendendichtungen des
Hinduismus dargestellt. Hier ist er eine Inkarnation, ein Avatara des
groflen Gottes Vishnu, der in mandherlei Gestalt in der Welt erschie-
nen ist, um die bosen Michte zu bekdmpfen und die heilige Redhts-
ordnung, den Dharma wieder herzustellen. ,Immer, wenn das Recht
darniederliegt und das Unrecht sich in der Welt erhebt, erschafle ich
mich selbst. Zum Schutze der Guten und zur Vernichtung der Bésen



INDISCHE HEILBRINGERSAGEN 53

werde ich in jedem Weltenalter geboren,” sagt Vishnu-Krishna von
sich in der Gita. Zehn und mehr soldher hilfreichen Verkoérperungen
des groflen Gottes werden angenommen, wodurch der Heilbringer-
gedanke gewissermaflen in ein System gebracht ist. Sobald aber
Krishna ein Avatara geworden war, wurde er jenen mythischen Hel-
fern eingereiht, als welche die Gottheit sich verkérpert hat. Damit war
die Umwandlung jenes Kampfers und religiosen Lehrers der Heroen-
zeit in einen iibermenschlichen Helfer und Mirchenhelden gegeben,
auf den dann alle die Ziige gehiuft wurden, die einem soldhen zu-
kommen: wunderbare Geburt, erstaunliche Krafttaten in frithester Ju-
gend, geheimnisvolle Entriidkung beim Tode. Wenn erzihlt wird, wie
der neugeborene Krishna vor den Nadhstellungen seines bésen Oheims,
des Konigs von Mathura gerettet und mit dem Kind eines Hirten
vertauscht wird, bei dem er unerkannt aufwidhst, so erkennen wir
darin ein weitverbreitetes Mirchenmotiv*); wenn er schon als kleiner
Knabe ddmonische Feinde bezwingt, die ihn verderben sollen, so den-
ken wir an vergleichbare Taten des jungen Herakles, und sein Kampf
mit dem Schlangendimon in der Jumna reiht ihn dem Kreis der
Drachensieger ein. Seine Kindheitsstreiche gewihren dem Inder in
Dichtung und bildender Kunst immer neues Ergotzen, und seine Lie-
beserlebnisse als Abgott der Hirtinnen, die er durch sein Flotenspiel
bezaubert, erfreuen sich der selben Beliebtheit.

Audh das spitere Leben Krishnas wird durch mannigfache Wun-
dertaten ausgefiillt, die ihn einerseits als Mircenhelden, anderseits
als helfenden Gott erscheinen lassen. So raubt er dem Bérenkonig
das Sonnenjuwel und bringt den Wunderbaum aus Indras Paradies:
das bekannte Motiv von der Gewinnung der schwer erreichbaren

*) Die Geburtslegende Krishnas ist vom Verfasser bearbeitet in der Abhand-
lung ,Krishnas Geburt und das indische Weihnadtsfest”, mit 7 Figuren. Mittei-
lungen der Geograph.-Ethnograph. Gesellschaft Ziirich, Band XXXVIII (1937/38);
eine siidindische Bilderreihe zur Jugendgesdichte Krishnas ist von ihm reproduziert
und besprochen in: ,Die Berner Tafeln zur Krishna-Legende”. Jahrbuc des Ber-
nischen Historischen Museums 1935.



54 EMIL ABEGG

Kostbarkeit; oder er heilt ein verkriippeltes Mdddhen durch wunder-
tiatige Berithrung. Aber auch geschichtliche Elemente haben sich an
seine Gestalt geheftet, besonders in seinen Kidmpfen mit Barbaren-
volkern des Westens, in denen Erinnerungen an die Skytheneinfille
fortleben mogen. Das Ende seines Lebens ist dann wieder véllig in
die Welt des Mythos versetzt. Er versenkt sich im Walde in tiefe
Meditation, wobei er die Stellung eines Yogin, mit untergeschlagenen
Beinen sitzend, einnimmt. Da naht sich ein Jiger mit dem durdhsichtig-
allegorischen Namen Jaras, ,Das Alter”, der die braune Fufsohle
Krishnas fiir eine Antilope hilt. Er schiet den Pfeil auf ihn ab und
triffit ihn an der Stelle, wo er allein verwundbar ist, wihrend er sonst
durch einen Zaubersaft unverletzlich geworden ist wie der hérnerne
Siegfried. Jetzt nimmt Krishna seine gottliche Gestalt an und geht
wieder in sein wahres Wesen ein, indem er sich mit dem Allgeist
vereinigt.

Mit Krishnas Tode beginnt das letzte der vier Weltzeitalter (Yugas)
der indischen Kosmologie, die sich in absteigender Dauer und Giite
folgen, das Kaliyuga, der eisernen Zeit der Antike vergleichbar. Es
trigt den Namen nach Kali, dem Dimon der Vernichtung, der es
beherrscht. Diese Endzeit ist gekennzeichnet durch eine vollstindige
Verkehrung aller natiirlichen und sittlichen Verhiltnisse in der Welk.
Gewaltige Naturkatastrophen, teils Uberflutungen weiter Gebiete, teils
Diirre und Hungersnot brechen herein. Kérpergrofie, Kraft, Lebens-
dauer der Menschen nehmen ab; sie sind schlieflich von zwerghaftem
Wudhs und werden von vielen Krankheiten heimgesucht. Und mit der
leiblichen Entartung hilt der sittlidhe Niedergang Schritt. Das brah-
manische Sittengesetz, der Dharma, der im Goldenen Zeitalter, im
Kritayuga vollkommen war, wird immer krasser miflachtet, ketzerische
Bekenntnisse, Lehren ziigelloser Unmoral gelangen zur Herrschaft, der
Materialismus ist die einzige Philosophie. Der Menschen Sinn steht
nur auf Besitz, den sie auf schamlose Weise zu erraffen suchen; einer
bettelt den andern an, betriigt und beraubt ihn (,eine Hand bestiehlt



INDISCHE HEILBRINGERSAGEN 55

die andere”). Anvertrautes Gut wird nicdht zuriikgegeben mit der
Behauptung, man habe es nicht empfangen; Waren werden unter be-
triigerischen Angaben verkauft, Vertrige und Fide nicht gehalten.
Am verhiingnisvollsten aber ist die Auflésung der Familie, denn sie
beseitigt auch noch die letzten sittlichen Bindungen. Das natiirliche
Verhiltnis der Gesdhledhter ist ins Gegenteil verkehrt; die Frau ver-
sagt dem Mann den Gehorsam, und eine Zeit der Frauenherrschaft
bricht herein.

Am Ende des Kaliyuga, in seiner Abenddimmerung, erreichen die
Leiden der Menschheit ihren Hohepunkt, und es erfolgt unter ent-
setzlichen Verheerungen der allgemeine Zusammenbrudh. Die Sdhil-
derungen der Texte erwedken durchaus den Findrudk, dafi damit das
Weltende gekommen sei, und so war es auch urspriinglich gemeint,
als man den ganzen Weltverlauf in den vier aufeinanderfolgenden
Weltzeitaltern sich erschopfen liefl. Nach der spiiteren Kosmologie aber
reiht sich an eine solche Periode immer wieder eine neue, bis ein
Brahma-Tag, der deren tausend zihlt, erfiillt ist, und die Welt sich in
ihren Urzustand zuriidkbildet. Es tritt also nach dem Ende des Kali-
yuga wieder ein Goldenes Zeitalter ein. Dieser Ubergang wird auf
verschiedene Weise erklirt. Nach den einen Darstellungen erfolgt er
,von selbst”, nach kosmischer Notwendigkeit, die damit zur wahren
,]Not-Wende” wird. Wenn diejenige Konstellation der Gestirne wieder
eintritt, die am Anfang des Aion herrschte, beginnt der Weltverlauf
aufs neue. Es wird aber auch versucht, dic Wendung zum besseren,
soweit sie die Mensdhenwelt betrifft, psychologisch zu motivieren, sie
aus einer Wendung des Willens zu erkliren. Wenn die Schledhtigkeit
der Welt ihren Hohepunkt erreicht hat, werden die Mensdhen ihrer
Verderbtheit iiberdriissig, und der Anblik der Weltleiden mahnt sie
zur Finkehr; sie werden der Weltlust miide und wenden sich von der
Siinde ab. — Gewéhnlich aber wird das Fintreten des neuen Goldenen
Zeitalters an das Frscheinen eines zukiinftigen Heilbringers gekniipft,
der, wie Krishna, ein Avatara des Gottes Vishnu sein wird und den



56 EMIL ABEGG

Namen Kalki trigt. Das Leben dieses Messias des Hinduismus wird
in den Legendendichtungen in Form einer Prophezeiung geschildert,
und ist wie dasjenige Krishnas von allerlei Mirchenmotiven durdhsetzt®).
Er wird als Sohn eines Brahmanen in der Stadt Shambhala in Orissa
geboren werden, und grofie Heilige werden ihm als dem kommenden
Helfer Verehrung erweisen. Er wird, gleich jenem mythischen Kénig
Prithu, die Gabe besitzen, iiber das Meer zu wandeln, und sein be-
fligeltes Wunderpferd wird ihn durdch alle Lande tragen. Ein Riesen-
weib wird ihn samt seinem Heere verschlingen, er aber entziindet im
Baudhe des Ungeheuers ein Feuer, zerhaut die Bauchwand und befreit
sich und die Seinen: die typische Form des Verschlingungsmirdhens,
wie es die Uberlieferung der Naturvélker in unendlicher Abwandlung
darbictet. Audh die ,Giftmddchen” der Schlangenstadt, deren Blic
totet, vermogen ihm nichts anzuhaben. Seine Sendung wird es sein,
Indien von seinen barbarischen Bedriidkern zu befreien und den brah-
manischen Dharma wieder herzustellen. Zwei Konige der Vorzeit, die
als Mahatmas in einer Hohle des Himalaya in Yogasdlaf versunken
sind, werden ihm in seinem Kampf zu Hilfe eilen: die audch sonst bei
arischen Voélkern sich findende Verbindung des Kyffhdusermotivs mit
dem Glauben an einen kiinftigen Helfer.

Tausend Jahre wiihrt Kalkis Herrschaft in Shambhala, das ihm der
Baukiinstler der Gotter in eine Wunderstadt verwandelt hat. Wihrend
dieser Zeit herrscht auf Frden ein neues Kritayuga; der Dharma ist
jetzt wieder vollkommen und die Gotter selbst wandeln unter den
Mensdhen. Da gibt es weder Diebstahl noch Liige, und alle Irrlehren
sind vernichtet. Die Mensdhheit ist frei von Krankheit, ja der Tod
bleibt ihr ferne, solange ,Kalkis Lotosfiifle die Erde berithren”. Nach
dem Ablauf des Milleniums wird Kalki von den Géttern gebeten, die
Welt zu verlassen und wieder in seine gottliche Wesenheit einzugehen.

*) Die Prophezeiungen des Hinduismus von der Endzeit und dem Auftreten

Kalkis sind dargestellt in dem Buche des Verfassers: ,Der Messiasglaube in Indien
und Iran”. Mit 8 Lidhtdrudktafeln. Berlin 1928.



INDISCHE HEILBRINGERSAGEN 57

Er begibt sich nach dem Himalaya, versenkt sich in tiefer Meditation
in sein eigenes Selbst und nimmt wieder seine gottliche Gestalt an.
Fin #duflerer Anlafl seines Todes wird im Gegensatz zur Krishnale-
gende nicht genannt.

Der Lebenslauf des kiinftigen Avatara Vishnus ist nicht so reich
ausgestaltet wie derjenige Krishnas, dagegen eignen ihm einige Mo-
tive, die dort fehlen. Vor allem tritt hier der siegreiche Kampf gegen
die Barbaren, der dort nur eine untergeordnete Episode bildete, weit
stirker hervor. Dadurch wird Kalki zum eigentlichen Triger des Un-
abhingigkeitsgedankens im Hinduismus. Freilich hindern es chronolo-
gische Griinde, sein Erscheinen in niadster Zeit zu erwarten. Nach der
ilteren Lehre, nach der der Weltlauf sich iiber 12000 Jahre erstredkt
und Krishnas Tod um 1000 v. Chr. angesetzt wurde, wire das Kali-
yuga bereits abgelaufen und Kalki lingst erschienen. Man weif} aber,
daf} derartige Berechnungen jeweils einer Revision unterliegen, wenn
die prophezeiten Ereignisse nicht eintreten. In Indien wurde denn auch
die alte Yuga-Rechnung in der Weise umgestaltet, daf3 an Stelle der
Mensdhenjahre Gétterjahre (zu 360 Mensdhenjahren) eingesetzt wur-
den. Demnadh stinden wir jetzt erst in der Morgendimmerung des
Kaliyuga, und das Erscheinen Kalkis wire damit in unausdenkbar
ferne Zukunft hinausgeschoben. Aber das sind Konstruktionen, die im
lebendigen Bewufltsein des Volkes gar nicht vorhanden sind. Und
wann immer die Sehnsucht einer ganzen Nation sich zu einer Wunsch-
gestalt verdichtet, fragt sie nicht so genau nach der Chronologie. Wenn
wir nun sehen, wie der grofle Fiihrer des indischen Volkes in der
Gegenwart im wesentlichen das anstrebt, was die Prophezeiungen von
Kalki erwarten, so werden wir nicht erstaunt sein, dafl Millionen Inder
heute glauben, in Mahatma Gandhi sei dieser Befreier erschienen.
Hiufiger hort man freilidh, daB in ihm Krishna wiedergekommen sei,
und vielfach wird er in Anlehnung an Krishnabilder dargestellt. Das
ist so zu erkliren, dafl an Stelle der im Volksbewuftsein wenig le-
bendigen Gestalt Kalkis der bekannteste Heilbringer aus Indiens Ver-



58 EMIL ABEGG

gangenheit gesetzt wird. In Krishna hat sich nach verbreiteter Auf-
fassung Vishnus ganzes Wesen inkarniert; dafl also Krishna wieder-
gekommen sei, ist nur eine Ausdrudkisweise dafiir, daBl Vishnu sich
aufs neue verkorpert habe.

Wenn Gandhi heute von vielen Indern als ein Avatara Vishnus
betrachtet wird, so ist dies keineswegs so ungeheuerlich und vermessen,
wie es uns wohl erscheinen mag. Der Avatara-Gedanke, der an sich
eine tiefe symbolische Wahrheit enthilt, ist in Indien seit Jahrhun-
derten derart trivialisiert worden, dafl er viel von seinem urspriing-
lichen Gewicht verloren hat. Jeder Sektenstifter betrachtet sich als
Verkorperung irgend eines Gottes, wenn auch nicht gerade Vishnus.
Dagegen hat Debendranath Tagore (des Dichters Vater, der Erneuerer
des Brahmasamaj) die Avatara-Lehre abgelehnt. Gandhi selbst glaubt
an die Avataras, hat aber schon in Young India von 1921 die Meinung,
dafl er ein solcher sei, weit von sich gewiesen. ,Ich habe keine be-
sonderen Weisungen von Gott empfangen”, sagt er dort. ,Icdh glaube
fest daran, dafl er sich in jedem mensdhlichen Wesen offenbare”. Ist
dies schon eine offensichtliche Umbiegung der alten indischen Lehre,
so tritt uns vollends eine bemerkenswerte Fortbildung des Avatara-
Gedankens entgegen, wenn im Gospel of Swadeshi, einer aus Gandhis
Kreis hervorgegangenen Sdirift, gesagt wird: ,Gott verkorpert sich
von Zeit zu Zeit in Absicht auf die Erlosung der Welt. Dodh ist es
keine unabinderliche Notwendigkeit, daf} er in Gestalt eines mensch-
lihen Wesens erscheine; er kann es auch in Form eines geistigen
Prinzips oder einer groflen Idee, die die Welt durchdringt. Der neue
Avatara ist die Botschaft vom Svadeshi”. — Darnach wire nicht der
Mensch Mohandas Karamchid Gandhi eine Inkarnation der Gottheit,
wohl aber sein Werk. Dies ist die bedeutsamste Vergeistigung und
Vertiefung, die der Heilbringergedanke in Indien gefunden hat.



	Indische Heilbringersagen

