
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 1 (1939)

Artikel: Indische Heilbringersagen

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


49

Indische Heilbringersagen
Von Emil Abegg.

Die ethnologische Forschung der letzten Jahrzehnte hat uns in
unabsehbaren Variationen, aber doch in weitgehender Übereinstimmung
seines wesentlichen Kerns, den Typus des Heilbringers erschlossen,

eines halb menschlichen, halb göttlichen, nicht selten auch in
Tiergestalt gedachten Wesens, das den Beginn der mythischen Überlieferung

der Naturvölker bildet. Meist hat dieser Heilbringer den
Charakter eines Kulturheros; ihm wird die Begründung aller rechtlichen
und staatlichen Einrichtungen, die Erfindung aller geistigen und
materiellen Kulturgüter zugeschrieben. Sehr oft wurzelt seine Gestalt im
Totemismus, und er wird damit zum leiblichen Stammvater der
Volksgemeinschaft. Seine wunderbare Geburt, sein geheimnisvolles Auftreten
unter den Menschen lassen ihn von Anfang an als ein höheres Wesen

erscheinen ; alle Märchenmotive die dem Primitiven geläufig sind zieht

er magnetisch an sich : er ist der riesenhaft Starke, der alle Ungeheuer
besiegt, aber auch der Schlaue, Vielgewandte, durch seine List
Überlegene; er verfügt über alle zauberischen Gewalten, und hilfreiche
Tiere stehen ihm zur Seite, falls er nicht selber ein solches ist, wie
etwa der Rabe der Tlinkit-Indianer oder der Große Hase der Algonkin.
Und ebenso rätselhaft wie er erscheint, verschwindet er auch wieder,

wenn sein Werk getan ist; dann wird er in unbekannte Fernen
entrückt, nicht selten unter dem Versprechen der Wiederkunft.

Dieser urzeitliche Heilbringertypus ist auch in den ältesten
Überlieferungen der Kulturvölker unschwer zu finden, man denke nur an
Kulturheroen wie Theseus und Kadmos, an Vollbringer wunderbarer
Taten wie Herakles. Doch kompliziert er sich hier entsprechend der
allgemeinen Bereicherung der Lebensverhältnisse. Mit den mythischen
Zügen, die ihn in die Nähe der Götter rücken, verbinden sich sagen-



50 EMIL ABEGG

hafte ; die Gestalt wird in einen mehr oder weniger deutlichen
historischen Rahmen hineingestellt, und die Frage wird brennend, ob und
wieweit gewisse Heilbringer auf geschichtliche Wahrheit Anspruch
machen können. Die Märchenmotive, die dem Helden anhaften, erheben
sich mit ihm auf eine höhere Stufe, indem sie etwa zum symbolischen
Ausdruck sittlicher oder religiöser Wahrheiten werden, und vielfach

beobachten wir, wie der Mythos von Persönlichkeiten Besitz ergreift,

an deren Geschichtlichkeit kein Zweifel besteht, wie Buddha oder
Zarathustra. Hier mündet der urzeitliche Heilbringermythos, indem er
gewissermaßen durch eine geschichtliche Persönlichkeit hindurchgeht,
in der religiösen Legende.

Die indische Überlieferung, die wir über eine Strecke von mehr
als drei Jahrtausenden verfolgen können, ermöglicht es uns, diese

Wandlungen des Heilbringermotivs zu beobachten, in einer Vollständigkeit

und Reichhaltigkeit wie kaum in einem anderen Kulturkreise.
Die ältesten Heilbringergestalten, die uns die indische Literatur
darbietet, sind noch vollständig mythisch und gehören der Götterwelt an.
Hier begegnet uns zunächst Yama, der Sohn des Sonnengottes, der
als erster den Weg ins Jenseits fand und zum Beherrscher der Toten
in einem überirdischen Lichtreich wurde ; dort ist er von den Seelen

der Seligen umgeben, die mit ihm auf Erden das Goldene Alter
genossen. — Halbgöttliche Kulturheroen sind die Sieben Weisen oder

Väter, die als Begründer irdischer Ordnungen, als Schöpfer der menschlichen

Lebensformen gelten und als die sieben Sterne des Großen
Bären an den Himmel versetzt wurden. Es werden ihnen aber auch

Funktionen bei der Weltschöpfung zugeschrieben, sie sind Demiurgen,
mit zauberischen Kräften begabt : sie haben das verborgene Licht
gefunden, mit kräftigem Spruch die Morgenröte erzeugt ; sie haben den

Himmel mit Sternen geschmückt und den Tag von der Nacht geschieden.

Das erinnert an jene Projektionen des Medizinmannes ins
Kosmische bei den Naturvölkern. Solche kosmogonischen Mächte

entstammen noch ganz der Atmosphäre des Mythenmärchens und haben



INDISCHE HEILBRINGERSAGEN 51

bei den Primitiven zahllose Parallelen. Und wie wir dort häufig ein
göttliches Brüderpaar als Heilbringer finden, so kennt der Veda die
beiden Ashvin als Helfer aus aller Not. Als kundige Ärzte wandeln
sie unter den Menschen, machen den Blinden sehend, setzen dem

Gelähmten ein ehernes Bein an und geben dem verlebten Greis die

Jugend zurück, indem sie ihn in einen Teich - den wohlbekannten
Jungbrunnen — werfen. Sie schützen den Schwachen, den Verfolgten,
die Witwe; der im Vaterhaus versauernden alten Jungfer verhelfen
sie zu einem Mann, der Frau des Eunuchen zu einem Kind. Vor
allem aber sind die Ashvin, gleich den griechischen Dioskuren, Helfer
in der Schlacht und Retter aus Seenot. Neben den verschiedenen

Naturdeutungen, die schon vedische Erklärer für die Ashvin versuchten,

kennt einer derselben die Auffassung, sie seien zwei fromme, wundertätige

Könige der Vorzeit gewesen; also eine euhemeristische Erklärung

von Göttern ein halbes Jahrtausend vor Euhemeros. Die vedische

Literatur weiß auch sonst von königlichen Kulturheroen und Beglückern
ihrer Völker zu berichten, denen geschichtliche Wirklichkeit nicht durchaus

abzusprechen sein wird. Freilich jener Prithu Vainya, von dem

auch spätere Legendendichtungen erzählen, wird noch eine rein
mythische Gestalt sein. Er hat die menschliche Kultur begründet,
insbesondere durch Einführung des Ackerbaus, und war der erste gesalbte

König auf Erden; hier erscheint also ein König als Heilbringer, was
wiederum in der Völkerkunde reich bezeugt ist und mit den magischen

Kräften zusammenhängt, die dem König in der Urzeit zugeschrieben
wurden. Die Schilderung der von Prithu geschaffenen glücklichen
Zustände zeigt die bekannten Züge des Goldenen Zeitalters: die Erde
gab ungepflügt reife Saat, die Früchte waren köstlich gleich Ambrosia;
aus allen Ritzen floß Honig. Keiner mußte hungern ; frei von Krankheit

und Furcht lebten die Menschen auf Bäumen und in Höhlen, wo
es ihnen gefiel, und alle ihre Wünsche waren erfüllt. — Dagegen ist

nun wahrscheinlich eine geschichtliche Gestalt der Kurukönig Parikshit,

von dem schon der Atharvaveda rühmt, daß er seinem Volke ein



52 EMIL ABEGG

glückliches Zeitalter geschaffen habe, wo keiner Mangel litt und die
Menschen sich des Friedens erfreuten. Denn dieser König gehört dem

Sagenkreise an, aus dem das nationale Epos der Inder, das Maha-
bharata erwuchs, dessen Hauptgegenstand, der Vernichtungskampf der
Kuru und Pandu, ausgetragen in der großen Völkerschlacht auf dem

Kurufelde unweit des heutigen Delhi, unzweifelhaft auf historische

Ereignisse zurückweist, auf Bruderkämpfe der arischen Eroberer Indiens

im Ausgang der Vedazeit (um 1200 v. Chr.). Und in den Stoffkreis
des Mahabharata gehört nun auch diejenige Gestalt, die das indische

Heilbringerideal am reichsten verkörpert: Krishna der Gottheld. Um

keine Persönlichkeit der Geschichte oder Sage hat die indische Phantasie

so reiche Blüten getrieben, keine hat — den Buddha ausgenommen

— in Dichtung und bildender Kunst so mannigfache Darstellung
gefunden. In ihm hat der Hinduismus alle seine Ideale verkörpert, im
kriegerisch Heldenhaften, im derb Erotischen wie im sublim Geistigen;
die ihm gewidmeten Werke der Dichtung führen uns deshalb tief
hinein in die indische Mentalität selbst.

Krishna wird schon in einer alten Upanishad als Verkünder
religiöser und ethischer Lehren genannt, und im großen Epos wird ihm
das berühmteste Lehrgedicht der indischen Literatur, die Bhagavad-

Gita, der „Gesang des Heiligen" in den Mund gelegt; daneben

erscheint er als Freund der Panduprinzen und als ihr Helfer in der

großen Schlacht. Es ist wohl möglich, daß ihm eine historische

Persönlichkeit, ein Stammeshäuptling des Mahrattenlandes ursprünglich
zugrundeliegt, doch ist sein Leben schon sehr früh sagenhaft ausgestaltet

worden und wird so in den großen Legendendichtungen des

Hinduismus dargestellt. Hier ist er eine Inkarnation, ein Avatara des

großen Gottes Vishnu, der in mancherlei Gestalt in der Welt erschienen

ist, um die bösen Mächte zu bekämpfen und die heilige
Rechtsordnung, den Dharma wieder herzustellen. „Immer, wenn das Recht

darniederliegt und das Unrecht sich in der Welt erhebt, erschaffe ich

mich selbst. Zum Schutze der Guten und zur Vernichtung der Bösen



INDISCHE HEILBRINGERSAGEN 53

werde ich in jedem Weltenalter geboren," sagt Vishnu-Krishna von
sich in der Gita. Zehn und mehr solcher hilfreichen Verkörperungen
des großen Gottes werden angenommen, wodurch der Heilbringer-
gedanke gewissermaßen in ein System gebracht ist. Sohald aber

Krishna ein Avatara geworden war, wurde er jenen mythischen Helfern

eingereiht, als welche die Gottheit sich verkörpert hat. Damit war
die Umwandlung jenes Kämpfers und religiösen Lehrers der Heroenzeit

in einen übermenschlichen Helfer und Märchenhelden gegeben,
auf den dann alle die Züge gehäuft wurden, die einem solchen

zukommen : wunderbare Geburt, erstaunliche Krafttaten in frühester
Jugend, geheimnisvolle Entrückung beim Tode. Wenn erzählt wird, wie
der neugeborene Krishna vor den Nachstellungen seines bösen Oheims,
des Königs von Mathura gerettet und mit dem Kind eines Hirten
vertauscht wird, bei dem er unerkannt aufwächst, so erkennen wir
darin ein weitverbreitetes Märchenmotiv*); wenn er schon als kleiner
Knabe dämonische Feinde bezwingt, die ihn verderben sollen, so denken

wir an vergleichbare Taten des jungen Herakles, und sein Kampf
mit dem Schlangendämon in der Jumna reiht ihn dem Kreis der

Drachensieger ein. Seine Kindheitsstreiche gewähren dem Inder in
Dichtung und bildender Kunst immer neues Ergötzen, und seine De-
beserlebnisse als Abgott der Hirtinnen, die er durch sein Flötenspiel
bezaubert, erfreuen sich der selben Beliebtheit.

Auch das spätere Leben Krishnas wird durch mannigfache
Wundertaten ausgefüllt, die ihn einerseits als Märchenhelden, anderseits
als helfenden Gott erscheinen lassen. So raubt er dem Bärenkönig
das Sonnenjuwel und bringt den Wunderbaum aus Indras Paradies:
das bekannte Motiv von der Gewinnung der schwer erreichbaren

•) Die Geburtslegende Krishnas ist vom Verfasser bearbeitet In der Abhandlung

„Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest", mit 7 Figuren. Mitteilungen

der Geograph.-Ethnograph. Gesellschaft Zürich, Band XXXVIII (1937/38);
eine südindische Bilderreihe zur Jugendgeschichte Krishnas ist von ihm reproduziert
und besprochen in: „Die Berner Tafeln zur Krishna-Légende". Jahrbuch des
Bernischen Historischen Museums 1935.



54 EMIL ABEGG

Kostbarkeit; oder er heilt ein verkrüppeltes Mädchen durch wundertätige

Berührung. Aber auch geschichtliche Elemente haben sich an

seine Gestalt geheftet, besonders in seinen Kämpfen mit Barbarenvölkern

des Westens, in denen Erinnerungen an die Skytheneinfälle
fortleben mögen. Das Ende seines Lebens ist dann wieder völlig in
die Welt des Mythos versetzt. Er versenkt sich im Walde in tiefe

Meditation, wobei er die Stellung eines Yogin, mit untergeschlagenen

Beinen sitzend, einnimmt. Da naht sich ein Jäger mit dem
durchsichtigallegorischen Namen Jaras, „Das Alter", der die braune Fußsohle

Krishnas für eine Antilope hält. Er schießt den Pfeil auf ihn ab und

trifft ihn an der Stelle, wo er allein verwundbar ist, während er sonst

durch einen Zaubersaft unverletzlich geworden ist wie der hörnerne

Siegfried. Jetzt nimmt Krishna seine göttliche Gestalt an und geht

wieder in sein wahres Wesen ein, indem er sich mit dem Allgeist

vereinigt.
Mit Krishnas Tode beginnt das letzte der vier Weltzeitalter (Yugas)

der indischen Kosmologie, die sich in absteigender Dauer und Güte

folgen, das Kaliyuga, der eisernen Zeit der Antike vergleichbar. Es

trägt den Namen nach Kali, dem Dämon der Vernichtung, der es

beherrscht. Diese Endzeit ist gekennzeichnet durch eine vollständige

Verkehrung aller natürlichen und sittlichen Verhältnisse in der Welt.
Gewaltige Naturkatastrophen, teils Überflutungen weiter Gebiete, teils

Dürre und Hungersnot brechen herein. Körpergröße, Kraft, Lebensdauer

der Menschen nehmen ab ; sie sind schließlich von zwerghaftem
Wuchs und werden von vielen Krankheiten heimgesucht. Und mit der
leiblichen Entartung hält der sittliche Niedergang Schritt. Das brah-
manische Sittengesetz, der Dharma, der im Goldenen Zeitalter, im

Kritayuga vollkommen war, wird immer krasser mißachtet, ketzerische

Bekenntnisse, Lehren zügelloser Unmoral gelangen zur Herrschaft, der
Materialismus ist die einzige Philosophie. Der Menschen Sinn steht

nur auf Besitz, den sie auf schamlose Weise zu erraffen suchen ; einer
bettelt den andern an, betrügt und beraubt ihn („eine Hand bestiehlt



INDISCHE HEILBRINGERSAGEN 55

die andere"). Anvertrautes Gut Avird nicht zurückgegeben mit der
Behauptung, man habe es nicht empfangen ; Waren werden unter
betrügerischen Angaben verkauft, Verträge und Eide nicht gehalten.
Am verhängnisvollsten aber ist die Auflösung der Familie, denn sie

beseitigt audi noch die letzten sittlichen Bindungen. Das natürliche
Verhältnis der Geschlechter ist ins Gegenteil verkehrt; die Frau versagt

dem Mann den Gehorsam, und eine Zeit der Frauenherrschaft

bricht herein.

Am Ende des Kaliyuga, in seiner Abenddämmerung, erreichen die
Leiden der Menschheit ihren Höhepunkt, und es erfolgt unter
entsetzlichen Verheerungen der allgemeine Zusammenbruch. Die
Schilderungen der Texte erwecken durchaus den Eindruck, daß damit das

Weltende gekommen sei, und so war es auch ursprünglich gemeint,
als man den ganzen Weltverlauf in den vier aufeinanderfolgenden
Weltzeitaltern sich erschöpfen ließ. Nach der späteren Kosmologie aber
reiht sich an eine solche Periode immer wieder eine neue, bis ein
Brahma-Tag, der deren tausend zählt, erfüllt ist, und die Welt sich in
ihren Urzustand zurückbildet. Es tritt also nach dem Ende des Kaliyuga

wieder ein Goldenes Zeitalter ein. Dieser Übergang wird auf
verschiedene Weise erklärt. Nach den einen Darstellungen erfolgt er

„von selbst", nach kosmischer Notwendigkeit, die damit zur wahren

„Not-Wende" wird. Wenn diejenige Konstellation der Gestirne wieder

eintritt, die am Anfang des Aion herrschte, beginnt der Weltverlauf
aufs neue. Es wird aber auch versucht, die Wendung zum besseren,

soweit sie die Menschenwelt betrifft, psychologisch zu motivieren, sie

aus einer Wendung des Willens zu erklären. Wenn die Schlechtigkeit
der Welt ihren Höhepunkt erreicht hat, werden die Menschen ihrer
Verderbtheit überdrüssig, und der Anblick der Weltleiden mahnt sie

zur Einkehr ; sie werden der Weltlust müde und wenden sich von der
Sünde ab. — Gewöhnlich aber wird das Eintreten des neuen Goldenen
Zeitalters an das Erscheinen eines zukünftigen Heilbringers geknüpft,
der, wie Krishna, ein Avatara des Gottes Vishnu sein wird und den



56 EMIL ABEGG

Namen Kalki trägt. Das Leben dieses Messias des Hinduismus wird
in den Legendendichtungen in Form einer Prophezeiung geschildert,

und ist wie dasjenige Krishnas von allerlei Märchenmotiven durchsetzt*).
Er wird als Sohn eines Brahmanen in der Stadt Shambhala in Orissa

geboren werden, und große Heilige werden ihm als dem kommenden

Helfer Verehrung erweisen. Er wird, gleich jenem mythischen König
Prithu, die Gabe besitzen, über das Meer zu wandeln, und sein

beflügeltes Wunderpferd wird ihn durch alle Lande tragen. Ein Riesenweib

wird ihn samt seinem Heere verschlingen, er aber entzündet im

Bauche des Ungeheuers ein Feuer, zerhaut die Bauchwand und befreit
sich und die Seinen: die typische Form des Verschlingungsmärchens,

wie es die Überlieferung der Naturvölker in unendlicher Abwandlung
darbietet. Auch die „Giftmädchen" der Schlangenstadt, deren Blick

tötet, vermögen ihm nichts anzuhaben. Seine Sendung wird es sein,

Indien von seinen barbarischen Bedrückern zu befreien und den brah-
manischen Dharma wieder herzustellen. Zwei Könige der Vorzeit, die
als Mahatmas in einer Höhle des Himalaya in Yogaschlaf versunken

sind, werden ihm in seinem Kampf zu Hilfe eilen : die auch sonst bei
arischen Völkern sich findende Verbindung des Kyffhäusermotivs mit
dem Glauben an einen künftigen Helfer.

Tausend Jahre währt Kalkis Herrschaft in Shambhala, das ihm der
Baukünstler der Götter in eine Wunderstadt verwandelt hat. Während
dieser Zeit herrscht auf Erden ein neues Kritayuga; der Dharma ist

jetzt wieder vollkommen und die Götter selbst wandeln unter den

Menschen. Da gibt es weder Diebstahl nodi Lüge, und alle Irrlehren
sind vernichtet. Die Menschheit ist frei von Krankheit, ja der Tod
bleibt ihr ferne, solange „Kalkis Lotosfüße die Erde berühren". Nach

dem Ablauf des Milleniums wird Kalki von den Göttern gebeten, die

Welt zu verlassen und wieder in seine göttliche Wesenheit einzugehen.

*) Die Prophezeiungen des Hinduismus von der Endzeit und dem Auftreten
Kalkis sind dargestellt in dem Buche des Verfassers: „Der Messiasglaube in Indien
und Iran". Mit 8 Lichtdrucktafeln. Berlin 1928.



INDISCHE HEILBRlNGERSAGEN 57

Er begibt sich nach dem Himalaya, versenkt sich in tiefer Meditation
in sein eigenes Selbst und nimmt wieder seine göttliche Gestalt an.
Ein äußerer Anlaß seines Todes wird im Gegensatz zur Krishnale-

gende nicht genannt.
Der Lebenslauf des künftigen Avatara Vishnus ist nicht so reich

ausgestaltet wie derjenige Krishnas, dagegen eignen ihm einige Motive,

die dort fehlen. Vor allem tritt hier der siegreiche Kampf gegen
die Barbaren, der dort nur eine untergeordnete Episode bildete, weit
stärker hervor. Dadurch wird Kalki zum eigentlichen Träger des

Unabhängigkeitsgedankens im Hinduismus. Freilich hindern es chronologische

Gründe, sein Erscheinen in nächster Zeit zu erwarten. Nach der
älteren Lehre, nach der der Weltlauf sich über 12000 Jahre erstreckt

und Krishnas Tod um 1000 v. Chr. angesetzt wurde, wäre das Kali-

yuga bereits abgelaufen und Kalki längst erschienen. Man weiß aber,

daß derartige Berechnungen jeweils einer Revision unterliegen, wenn
die prophezeiten Ereignisse nicht eintreten. In Indien wurde denn auch

die alte Yuga-Rethnung in der Weise umgestaltet, daß an Stelle der

Menschenjahre Götterjahre (zu 360 Menschenjahren) eingesetzt wurden.

Demnach ständen wir jetzt erst in der Morgendämmerung des

Kaliyuga, und das Erscheinen Kalkis wäre damit in unausdenkbar
ferne Zukunft hinausgeschoben. Aber das sind Konstruktionen, die im
lebendigen Bewußtsein des Volkes gar nicht vorhanden sind. Und

wann immer die Sehnsucht einer ganzen Nation sich zu einer Wunschgestalt

verdichtet, fragt sie nicht so genau nach der Chronologie. Wenn
wir nun sehen, wie der große Führer des indischen Volkes in der

Gegenwart im wesentlichen das anstrebt, was die Prophezeiungen von
Kalki erwarten, so werden wir nicht erstaunt sein, daß Millionen Inder
heute glauben, in Mahatma Gandhi sei dieser Befreier erschienen.

Häufiger hört man freilich, daß in ihm Krishna wiedergekommen sei,

und vielfach wird er in Anlehnung an Krishnabilder dargestellt. Das

ist so zu erklären, daß an Stelle der im Volksbewußtsein wenig
lebendigen Gestalt Kalkis der bekannteste Heilbringer aus Indiens Ver-



58 EMIL ABEGG

gangenheit gesetzt wird. In Krishna hat sich nach verbreiteter
Auffassung Vishnus ganzes Wesen inkarniert; daß also Krishna
wiedergekommen sei, ist nur eine Ausdrucksweise dafür, daß Vishnu sich

aufs neue verkörpert habe.

Wenn Gandhi heute von vielen Indern als ein Avatara Vishnus

betrachtet wird, so ist dies keineswegs so ungeheuerlich und vermessen,
wie es uns wohl erscheinen mag. Der Avatara-Gedanke, der an sich

eine tiefe symbolische Wahrheit enthält, ist in Indien seit Jahrhunderten

derart trivialisiert worden, daß er viel von seinem ursprünglichen

Gewicht verloren hat. Jeder Sektenstifter betrachtet sich als

Verkörperung irgend eines Gottes, wenn auch nicht gerade Vishnus.

Dagegen hat Debendranath Tagore (des Dichters Vater, der Erneuerer
des Brahmasamaj) die Avatara-Lehre abgelehnt. Gandhi selbst glaubt
an die Avataras, hat aber schon in Young India von 1921 die Meinung,
daß er ein solcher sei, weit von sich gewiesen. „Ich habe keine
besonderen Weisungen von Gott empfangen", sagt er dort. „Ich glaube
fest daran, daß er sich in jedem menschlichen Wesen offenbare". Ist

dies schon eine offensichtliche Umbiegung der alten indischen Lehre,

so tritt uns vollends eine bemerkenswerte Fortbildung des Avatara-
Gedankens entgegen, wenn im Gospel of Swadeshi, einer aus Gandhis
Kreis hervorgegangenen Schrift, gesagt wird: „Gott verkörpert sich

von Zeit zu Zeit in Absicht auf die Erlösung der Welt. Doch ist es

keine unabänderliche Notwendigkeit, daß er in Gestalt eines menschlichen

Wesens erscheine; er kann es auch in Form eines geistigen
Prinzips oder einer großen Idee, die die Welt durchdringt. Der neue
Avatara ist die Botschaft vom Svadeshi". — Darnach wäre nicht der
Mensch Mohandas Karamchid Gandhi eine Inkarnation der Gottheit,
wohl aber sein Werk. Dies ist die bedeutsamste Vergeistigung und

Vertiefung, die der Heilbringergedanke in Indien gefunden hat.


	Indische Heilbringersagen

