Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur
Band: 1 (1939)

Artikel: Die Chinakunde als Wissenschaft

Autor: Tscharner, Ed. Horst von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

13

Die Chinakunde als Wissensdhaft

Antrittsvorlesung,
gehalten an der Universitit Bern am 17. Juni 1939, in erweiterter Gestalt

von Ed. Horst von Tscharner

Fs ist iiblich, daB ein neuer Dozent sich in seiner Antrittsvorlesung
der engeren und weiteren Universititsgemeinschaft vorstellt, indem er
irgend ein Thema aus seinem Fach, das er besonders erforscht hat,
behandelt. Dabei gilt aber die stille Voraussetzung, dafl das Fach im
allgemeinen seinen Zuhérern bekannt ist. Dies ist nun fiir mein Fach
nicht der Fall. Die Chinakunde, die Sinologie, ist ein junges und fiir
Bern, ja fiir die Schweiz, ein neues Universititsfach. Deshalb scheint
es mir hier angebracht, anstatt mich mit einem Muster eigener Sonder-
forschung mein Fach als soldhes vorzustellen. Deshalb das Thema
dieser Antrittsvorlesung: ,Die Chinakunde als Wissenschaft” oder in
Fragen ausgedriidkt:

Was ist die Chinakunde als wissenschaftliches Fach?

Weldhes ist die Stellung, die Bedeutung, die Aufgabe der China-
kunde in der Universitit, in der Gesamtheit der Wissenschaften, in der

Wissenschaft schlechthin ?

*

Der eigentlichen Beantwortung dieser Fragen will ich hier einen
kurzen Abril der Geschichte der europidischen Chinakunde
vorausschidken, wobei wir zwei im Zusammenhang mit unserem Thema
bedeutsamere Freignisse etwas niher betrachten werden: die Griin-
dungen der Preuflischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin und
des China-Instituts in Frankfurt am Main.

Unsere Chinakunde geht auf das 16. Jahrhundert zuriik. Den fiir
seine Zeit erstaunlich sachlichen Reisebericht des Marco Polo von 1298
konnen wir hodstens als Vorstufe dazu ansehen, wihrend wir die



14 E. H. v. TSCHARNER

nebelhaften und utopischen Chinaschilderungen antiker Geographen
und Naturhistoriker, wie Strabo oder Plinius, iiberhaupt nicht ernst
nehmen diirfen. 1514 aber gelangten die ersten Furopder auf dem
neuentdediten Seeweg nach China und von da an entfalteten sich die
chinesisch-europiischen Bezichungen immer mehr, ohne je wieder ab-
zureifien. Aufler dem Handelsverkehr, aufler den Eroberungs- und
diplomatischen Ankniipfungsversuchen, bestanden diese Beziehungen
in der Titigkeit der Missionare, namentlich der Jesuiten-Missionare,
die wir als die Begriinder der Chinakunde anzusehen haben: groflen
Teils selbst wissenschaftlich hochgebildet, schrieben sie vom ausgehenden
16. Jahrhundert an immer genauere und immer tiefer dringende Be-
richte iiber China und sein Volk, sein staatliches und gesellschaftliches
Leben, seine Einrichtungen, Sitten und Anschauungen, sowie iiber
seine Geschichte, Berichte, die in Furopa nicht nur die iibliche Neugierde
befriedigten, sondern in manchen Geistern wahre Umwilzungen her-
vorriefen ; denn diese Berichte schilderten eine neue Welt, die in vielen
Hinsichten besser eingerichtet, weiser und gliiklicher war als die eigene.

Besonders stark wirkte die Offenbarung Chinas auf einen der her-
vorragendsten Geister seiner Zeit, auf Leibniz. Sein umfangreicher
Briefwedhsel und die Sammlung von China-Berichten ,Novissima Sinica”,
die er mit einer eigenen Vorrede herausgab, zeugen davon, wie sehr
diese ferne Kulturwelt Leibniz beschiftigte. Bedeutsamer jedodh ist,
dafl sein geistiges China-Erlebnis einen der Anlisse bildete, die ihn
unentwegt auf die Griindung deutscher Akademien oder Sozietiten
der Wissenschaften dringen lieflen. Schon in seinem Entwurf von
1669 zu einer soldhen Griindung hatte das Vorbild Chinas seinen Platz.
Als aber verschiedene Jesuitenviter 1687 in Paris die Ubersetzungen
dreier klassischer chinesischer Biicher mit einer Abhandlung iiber die
Moral-, Gesellschafts- und Staatslehre des Konfuzius herausgaben, da
verband Leibniz China noch viel enger mit seinen Akademiepldnen.
Er sah in China die Geisteswelt, die seine eigene, die europiische
Geisteswelt zur Gesamtgeisteswelt erginzen wiirde: hier die hoher



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 15

entwidkelten theoretischen Wissenschaften, dort die iiberlegene, prak-
tische Philosophie. So sollten in Leibnizens geplanten Akademien und
Sozietiten auch die wissensdhaftlichen, philosophischen und praktischen
Kenntnisse und Erfahrungen Chinas gesammelt und gewissermafien
gegen diejenigen Europas ausgetauscht werden; denn Leibniz bemiihte
sich, die Griindung soldher Institute auch in Peking und an mehreren
Orten zwischen Peking und Berlin zu veranlassen.

Leibniz war einer jener grofien Geister, die ihrer eigenen Zeit weit
vorauseilen. Aus seiner Pekinger Akademie wurde nichts — China
war dafiir noch viel zu sehr in seiner eigenen Tradition und seiner
Selbstherrlichkeit eingemauert. Und wenn sich im Jahre 1700 sein Plan
einer Preuflischen Akademie der Wissenschaften verwirklichte, so er-
filllte dieser doch seine dhinesischen Hoffnungen auch nicht: ganz ab-
gesehen von den sich bekimpfenden und den wedhselnden Geistes-
stromungen, besaflen nur ganz wenige Képfe jener Zeit ein soldhes
intuitives Verstiindnis, wie es Leibniz besaf}, fiir die so andersartige
dhinesische Geisteswelt, die als Gegenstand der Wissenschaft nodh lange
nicht genug erschlossen war.

Nur einzelne Wissenschaftler arbeiteten in der Folgezeit an der Er-
schlieBung Chinas, verarbeiteten, genauer gesagt, diese ErschlieBung,
die ihnen die immer griindlicheren Berichte, Abhandlungen und Uber-
setzungen aus China brachten, Arbeiten, die meistens schon von den
wissenschaftlich wohl ausgeriisteten Jesuiten-Missionaren stammten,
withrend halbwissenschaftliche schopferische Universalgeister wie Voltaire
und Herder deren Ergebnisse in ihren beriihmten kultur- und mensch-
heitsgeschichtlichen Werken verwerteten. Erst in der zweiten Hiilfte
des 18. Jahrhunderts sehen wir die Chinakunde als Wissenschaft auf
einigermaflen selbstindigen Fiilen stehen, und zwar vor allem in
Frankreich, das schon damals iiber eine betrichtliche, stets wachsende
Sammlung chinesischer Biicher in der Nationalbibliothek und iiber einen
Lehrstuhl am Collége de France verfiigte. Im 19, Jahrhundert entwidkelte
sich die franzosische Chinawissenschaft zu beachtenswerter Bliite — ich



16 E H. v. TSCHARNER

erinnere hier nur an einige der auch in weiteren Kreisen bekannten
Namen wie A.Rémusat, St.Julien, E.Biot, G.Pauthier, Ed.Chavannes,
der iibrigens schweizerischer Herkunft war. Neben der wissenschaft-
lichen Chinakunde Frankreichs verdient diejenige Rufilands, das als
Nadhbar seit dem 17. Jahrhundert mit China in viel fruchtbareren Be-
ziehungen stand als die rein europiischen Staaten, erwihnt zu werden.
Die englische und vollends die deutsche Wissenschaft hatten an der
Chinakunde bis gegen das Fnde des 19. Jahrhunderts keinen wirklich
bedeutenden Anteil. Um diese Zeit traten in England James Legge,
A. Wylie und H. A. Giles, in Deutschland E. Faber, W. Schott und
H. G. C. von der Gabelentz hervor. Mit den letzten Namen und den
Namen W. Grube und J. J. M. de Groot, aus Holland, sowie O. Franke
und A. Forke, den heutigen Nestoren der deutschen Sinologie, ver-
kniipft sich das Autblithen der Chinakunde an den Universititen Berlin
und Hamburg, dem iibrigens der Boden bezeichnenderweise durch
wedhselreiche Kiampfe bereitet und erhalten werden mufite und dem
in den letzten drei Jahrzehnten Errichtungen sinologischer Lehrstiihle
an mehreren kleineren deutschen Universititen folgten.

Die ganze Entwidklung der Chinakunde kronte gewiflermafien,
wenigstens auf deutschem Boden, die Griindung des China-Institutes
zu Frankfurt am Main im Jahre 1925. Diese Griindung verwirklichte
bis dahin am besten das ideale Ziel Leibnizens, war sie doch auch das
Werk eines ihm verwandten Geistes, des so verdienstvollen China-
forschers und Chinavermittlers Richard Wilhelm. Das China-Institut
gliederte sich, mit einer Reihe anderer Institute oder wenigstens Se-
minare, in den Universititskérper ein und setzte sich die lebendige
Vermittlung, auf fester wissenschaftlicher Grundlage, zwischen der chi-
nesischen und der abendlindischen Geisteswelt zum Ziel, wie es eben
Leibniz erstrebt hatte.



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 17

Die Zeit, in der das China-Institut gegriindet wurde, war bereiter
als die fritheren, ein soldies Ziel zu verfolgen, und auch die China-
kunde war reifer geworden zu einer solchen Aufgabe. Bis dahin hatte
die Chinakunde an zwei entgegengesetzten Ubeln gelitten. Auf der
einen Seite wurde sie als Mittel zu einem besonderen Zwedk betrachtet.
Das gilt namentlich von den meisten sinologischen Arbeiten der Mis-
sionare: so hatte der Herausgeber jener Aufsehen erregenden ersten
Ubersetzungen klassischer Biicher von 1687 in seiner Einleitung erklirt,
dafl die Kenntnis der dinesischen Philosophie den zukiinftigen
Missionaren als Waffe dienen solle, und ganz ihnliche Erklirungen
finden wir noch in den Vorworten des erst vor zehn Jahren gestorbenen,
sinologisch so fruditbaren Paters L. Wieger. Audh politische und
Handelsinteressen madchte sich die Chinakunde mandherorts und auf
mandherlei Weise botmiflig.

Das andere, das entgegengesetzte Ubel war das Ubel, an dem die
ganze Wissenschaft im 19. Jahrhundert immer mehr litt: die Neigung,
sich und ihre Arbeit, und zwar jedes Wissenschaftsfach in seinem be-
grenzten Gebiet, als Selbstzwedk zu betrachten. So standen viele Sino-
logen und ihre Werke abgesondert, einsam da, ohne eine Verbindung
mit den verwandten Wissenschaften zu finden. Die Schuld daran lag
aber ebenso sehr an diesen, die auch zur Absonderung, zum Selbst-
zwedk neigten und, insofern ihr Gegenstand ein europiischer war oder
wenigstens auf einer europiischen Tradition fufite, alles Auflereuro-
piische wissenschaftlich nicht ernst nehmen wollten. Wenn nodh ein
einheitlicher Gedanke die einzelnen Ficher der philosophischen Fakultiit
zusammenhielt, so war dies, nach den Worten, die der damalige Pro-
rektor der Universitit Frankfurt an der Eroffnungsfeier des China-
Instituts sprach, der Gedanke ,der europiischen Kultur, wie sie sich
herausgebildet hat aus dem unverginglichen Frbe der antiken Kultur-
welt, zu der — allerdings — auch der vordere Orient gehort”. Die
europiische Kultur bildete den abgesteckten Kreis, an dem unsere
Wissenschafter Halt zu machen pflegten, und den unerbittlichen Maf3-



18 E. H. v. TSCHARNER

stab, an dem sie in europiischer Selbstherrlichkeit alles mafien. Diesen
Mafistab braudhten, im tieferen Grunde besehen, selbst die friihere
Volkerkunde und die friithere allgemeine Religionsgesdhichte, die zwei
namhaftesten Facher vergleichender Wissenschaften, die schon lange die
Ergebnisse der Chinaforschung mitverwerteten.

Heute lebt ein anderer Geist in der Wissenschaft. Die einzelnen
Facher haben wieder mehr Verbindung miteinander und mit der Kultur,
mit dem Leben. Vor allem aber hat die Wissenschaft eingesehen, daf3
sie, wenn sie in einem hoheren Sinne sich selbst treu sein will, sogar
Erscheinungen, die jenseits ihrer bisherigen Grenzen liegen, oder ihren
bisherigen Anschauungen, ja Erkenntnissen widersprechen, geredt
werden mufl. So hat sich audh, wie Ortega y Gasset von seiner
hohen kulturphilosophishen Warte aus beobadhtet, seit der Jahr-
hundertwende unser Weltbewuf3tsein, unser rdumlicher und zeitlicher
und unser psydhischer Horizont stark erweitert: dies zeigt sich in der
gewaltigen, neueren Entfaltung der Vorgesdichte, der Archiologie,
der Ethnographie der Wilden und gerade des tieferen Eindringens
in die Kulturen des fernen Ostens. Wir, besonders wir heutige abend-
landische Menschen — und Menschen sind auch wir Wissenschaftler -
laufen zwar immer Gefahr zu glauben, daf} wir alles besser verstinden
als unsere Vorginger, ja, daf} wir allein es richtig verstinden. Trotz
dieser Einsicht bin aber auch ich iiberzeugt, dafl wir heute tatsichlich
dem richtigen Verstindnis einer so andersartigen Kultur- und Geistes-
welt wie der chinesischen zum mindesten viel niher sind, als dies im
19. Jahrhundert nodh der Fall war. Sicher ist, daf} sich die Chinakunde
in den letzten paar Jahrzehnten durch die Erfassung neuer Gebiete
ihres Gegenstandes und durch dessen Erforschung aus neuen Gesichts-
winkeln ungeheuer entwidkelt und bereichert hat und, wenn gleich noch
vieles zu erforschen und zu bearbeiten bleibt, heute in voller Kraft
und Bliite dasteht. Und die wissensdhaftlichen Chinakundler, die
Sinologen, streben unermiidlich danach, die alte sinnbildliche Grofle
Mauer niederzuringen, die uns Abendlindern bisher ein wirkliches



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 19

Verstindnis der chinesischen Welt verwehrt hat — aber auch die andere
groBe Mauer, die die Chinakunde solange von den iibrigen Wissen-
schaften getrennt. Dies werden wir an den Beispielen heutiger sino-
logischer Arbeit noch niher sehen.

%k

Vorher nun aber die Antwort auf die grundlegende Frage: Was
ist die Chinakunde als wissenschaftliches Fach? Der Begriff
,Chinakunde”, ,Sinologie” miifite Begriffen wie ,Frankreichkunde”
oder ,Deutschlandkunde”, ,Francologie” oder ,Germanologie”, ja,
wenn wir die rdumliche Ausdehnung des chinesischen Kulturkreises in
Betracht ziehen, einem Begriff wie ,Furopakunde” entsprechen —
Begriffe, die bekanntlich keine wissenschaftlichen Ficher bezeichnen.
Chinakunde ist sozusagen ein verengter Sammelbegriff: die China-
kunde vereinigt, grundsitzlich, Philologie, Geschichte, Geographie,
Philosophie, Religionswissenschaft, Redhtswissenschaft, Medizin, kurz
fast alle Fiacher aller Fakultiten, die sie aber aussdlieBlich auf die
chinesische Welt bezieht. Wenn es frither Sinologen in diesem um-
fassenden Sinne gegeben haben mag, wie es, noch frither, Universal-
gelehrte gab, dank dem Umstand, dafl sich die Wissensdhaftsgebiete
noch nicht so ausgedehnt und das Wissenschaftsmaterial noch nicht so
angehiuft hatte, so sind sie heute nur nodh theoretisch moglich. Prak-
tisch scheiden sich heute die Sinologen in Sino-Linguisten, Sino-
Historiker, Sino-Philosophen usw., wobei einzelne allerdings hie und
da zwei oder mehr Ficher verbinden. Nur eine Voraussetzung gilt fiir
alle wissenschaftlichen Sinologen: die Vertrautheit mit der chinesischen
Sprache bzw. Sdrift, weldhe die Grundlage und das unerlifliche Werk-
zeug aller Sinologie bildet. Andererseits ist z. B. der sinologische Linguist
oder Historiker Linguist oder Historiker iiberhaupt und leistet als
Sinolog seinen Beitrag zur allgemeinen Sprachwissenschaft oder zur
allgemeinen Gesdhichte.

Daraus ergibt sich auch schon grundsitzlich die Antwort auf die
Frage nach der Stellung, der Bedeutung, der Aufgabe der China-



20 E. H.v. TSCHARNER

kunde unter den Wissenschaften, in der Wissenschaft schlechthin,
die wir nun an den Leistungen und Bestrebungen etlicher namhafter
heutiger Sinologen auf ihren verschiedenen Gebieten und an einem
Umblick in den wesentlichsten iibrigen Gebieten, mit einigen Hinweisen
darauf, was von der Chinakunde zukiinftig noch zu erwarten ist, ver-
anschaulichen und niiher bestimmen wollen.

*

Erweisen wir hier zuerst der einzigen Ausnahme zu der eben aufge-
stellten Regel die gebithrende Ehre: Paul Pelliot, dem allgemeinst aner-
kannten lebenden Sinologen Frankreichs, ja der ganzen Erde, dem
auch heute nodh der Titel eines Universalsinologen, sogar beinahe eines
Universalorientalisten zukommt. Pelliot hat nur wenige bahnbrechende
oder darstellende grofliere Werke geschrieben, dafiir aber schreibt er,
namentlich in seiner Zeitschrift , T oung Pao”, seine immer zustindigen
und meistens entscheidenden Kritiken und Kommentare iiber alle
denkbaren dhinakundlichen Gegenstinde, wozu kein anderer imstande
ist, als arbiter universalis supremusque, wobei er iiberdies eine unge-
wohnliche Verbindung verkérpert zwischen der Sinologie und einer
ganzen Reihe anderer orientalistischer Ficher: das ist die einzigartige
Sendung dieses einzigartigen Gelehrten unter den heutigen Sinologen.

In der sinologischen Sprachwissenschaft steht Bernhard Karlgren
an erster Stelle. lhm verdanken wir heute eine Lautgeschichte der
chinesischen Sprache, was bei der chinesischen Sinnbildersdhrift die
Uberwindung viel gréflerer Schwierigkeiten und die Anwendung ganz
anderer Forschungsmethoden bedeutet, als sie die Sprachgesdhichts-
forschung sonst gewohnt ist. Seit etwa dreiflig Jahren erforscht Karlgren
systematisch einerseits zahlreidhhe Mundarten des lebenden Chinas,
andrerseits chinesische Aussprache- und Reimlexika, die auf unser
6. Jahrhundert zuriidsgehen, chinesische Wiedergaben fremder Namen
und Ausdriidke, worunter die indisch-buddhistischen die grofite Rolle
spielen und die zur Hauptsache um dieselbe Zeit herum von China
iibernommen wurden, sowie japanische, koreanische und annamitische



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 21

Entlehnungen chinesischer Worter in diesem selben Zeitraum, und durch
wohlerwogene Vergleichung all des reichen, mannigfaltigen Materials
ist er zur Rekonstruktion des chinesischen Sprachstands jener in der
Gesdhichte Ostasiens so kraftvoll bewegten Zeit und zu anderen sprach-
geschichtlich sehr bedeutenden FErgebnissen gelangt. Auflerdem ist
Karlgren den Zusammenhingen des Chinesischen mit dem Siamesischen
und dem Tibetischen nachgegangen und hat aus bestimmten syn-
taktischen Erscheinungen in den iltesten chinesischen Texten geschlossen,
dafl das Chinesische urspriinglich eine flektierende Sprache gewesen
sei und sich also nachher, im 2. und 1. vordristlichen Jahrtausend,
zu einer flexionslosen Sprache entwidkelt habe, ein Frgebnis, das aller
bisherigen Uberzeugung widerspricht und deshalb noch umstritten wird —
aber nichtsdestoweniger, zum mindesten als Hypothese, mit seinen an-
deren Ergebnissen sowie seinen neuen Methoden von der allgemeinen
Sprachwissenschaft, der Sprachphilosophie und der Sprachpsychologie
nicht unbeachtet bleiben darf.

Das Werk Otto Frankes, des grofiten eigentlichen Historikers unter
den heutigen Sinologen, zcugt zugleich von der Bedeutung der sino-
logischen Geschichtswissenschaft und von den Kiampfen, welche
die Sinologie fiir ihre Anerkennung unter den Wissenschaften und
an den Universititen, namentlich auf deutschem Boden auszutragen
hatte. Diesem Ziel im besondern galt seine Sdrift von 1911 ,Die
sinologischen Studien in Deutschland”, aber nebenbei brach der un-
ermiidlihe Kdmpfer auch in manden anderen Schriften eine Lanze
fir die Anerkennung seines Fadhes.

So noch im Vorwort des 1930 veréffentlichten ersten Bandes seiner
»Geschichte des chinesischen Reiches”, der bisher ausfithrlichsten Dar-
stellung der chinesischen Gesdhichte von den Anfingen bis zum 10. Jahr-
hundert nach Christus in einer abendlindischen Sprache, der ersten,
die alle noch vorhandenen und erreichbaren auf diesen Zeitraum be-
ziiglichen chinesischen Quellen verwertet hat. In diesem Vorwort schildert

Franke das Schicksal der chinesischen Gesdhichte in der abendlindischen



22 E. H. v. TSCHARNER

Weltgeschichte. Nachdem Hegel in seiner ,Philosophie der Weltge-
schichte” zu beweisen gesucht hatte, dafl China ,eigentlich keine Ge-
schichte” habe — eben nach dem Mafistab einer aus der europiischen
Gesdhichte gewonnenen Gesdhichtsauffassung —, stellte sich auch Ranke
auf einen dhnlichen Standpunkt. Fiir beide, schreibt Franke, ,sind die
Voélker Ostasiens unverriidkbare, innerlich starre Massen, *Vélker des
ewigen Stillstandes¢, die auflerhalb des Lebensstromes der Weltge-
schichte bleiben . . . Rankes leitender Gedanke von der Geschlossenheit
des westlichen Kulturkreises als dem Gegenstande der Weltgeschichte
ist fiir die spiteren Historiker bestimmend geblieben”. Erst Ed. Meyer
durchbricht die Schranken des Ranke’schen Begriffs der Weltgesdhidhte,
wenn er auch noch an anderen Ranke’schen Vorstellungen von den
Kulturkreisen festhilt, und erklirt in seiner ,,Geschichte des Altertums”,
es gebe erst seit wenigen Jahrzehnten ,tatsichlidh eine Weltgesdhidhte,
das ist eine allgemeine, die Menschen des ganzen Erdballes zu einer
Einheit zusammenfassende Gesdhichte.” Seither ist der chinesischen
Gesdhichte der Platz in der Weltgesdhichte gesichert, und selbst die
noch hiufigen scheelen Blidke werden sie kaum wieder hinausbringen.
Franke zeigt nun, daf} die frithere Chinakunde selbst schuld war an
diesem Schidksal der dhinesischen Gesdhichte in Furopa. Die fritheren
Sinologen, ihnen voran der Jesuitenmissionar de Mailla im 18. Jahr-
hundert, hatten eine entwidklungslose, einformige und einténige Ge-
schichte Chinas vermittelt, wie sie das Konfuzianertum auffafite und
selbst dargestellt hatte. Die neueren, sinologisch und historisch wissen-
schaftlidhen Gesamtdarstellungen der chinesischen Gesdhichte sind an-
dererseits nur Abrisse. So blieb es Franke vorbehalten, in seiner aus-
fiihrlichen, weiter ausgreifenden und tiefer dringenden dinesischen
Gesdhichte wirklich nadhzuweisen, dafl die ,Hegel-Ranke’schen Vor-
stellungen von der Gesdidhtslosigkeit und dem ewigen Stillstande
Chinas” sowie die von der volligen ,Getrenntheit des ostasiatischen
Kulturkreises von dem westlichen bis an die Schwelle der Neuzeit”
ganz unhaltbar sind, dafl im Gegenteil die politische und noch mehr



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 23

die kulturelle Macht Chinas sdhon im Altertum, vom Siiden, Osten
und Norden ganz abgesehen, ,bis an die Ostgrenze von Hinterindien,
durch Inner-Asien hindurd bis in die Linder der iranisch-hellenistischen
Kultur” ausgestrahlt und daf3 diese fernen, fremden Liander wiederum
zur Entwidklung, Umgestaltung und Mannigfaltigkeit der chinesischen
Kultur beigetragen haben. So hat Franke die Chinageschichtswissen-
schaft endgiiltig mit der allgemeinen Gesdhichtswissenschaft verbunden,
sie nicht wieder losbar in diese eingegliedert.

Otto Franke sieht als beherrschenden Beweggrund in der chinesischen
Gesdhichte — und hierin bekennt er sich zur Hegel'schen Gesdhichtsauf-
fassung — die Staatsidee, deren stufenweise Verwirklichung, mit ihren
Abwegen, Riikfillen, Kimpfen, es ihm darzustellen gilt. Dabei hat
er ganz wissentlich die Rolle des Volkskundlichen, Religiosen, Dich-
terischen, Kiinstlerischen und Wirtschaftlihen im gesdhichtlichen Er-
scheinen und Gesdhehen vernadlissigt. Von solchen Gegebenheiten
geht nun gerade ein anderer sinologischer Historiker, mehr Kultur-
historiker, ja Soziologe aus: Marcel Granet, ein Schiiler Durkheims,
der iibrigens nicht als Sinolog Soziologe geworden ist, sondern sich
als Soziologe auf das sinologische Arbeitsfeld begeben hat.

Die Soziologie in der Chinakunde, wie die Soziologie im weiteren
Sinne iiberhaupt, befaf}t sich weniger mit einem abgegrenzten Wissens-
gebiet, als dafl sie alles mensdhlich-gesellschaftlihhe Dasein, Denken
und Handeln aus bestimmten Gesichtswinkeln betrachtet, nach be-
stimmten Normen beurteilt. Trotz der etwas einseitig positivistischen
Betrachtungsweise der Durkheim’schen Soziologie hat sich die An-
wendung ihrer Methoden in der Chinakunde, namentlich durch einen
so sicheren und findigen Forschergeist wie Granet, als duflerst fruchtbar
erwiesen. Nach einer Reihe analytischer Untersuchungen, die, wenn
auch in manchen Hinsichten und Finzelheiten anfechtbar, bisher hoch-
stens geahnte soziologische Verhiltnisse im chinesischen Altertum auf-
gededkt haben, hat er 1920 unter dem Titel ,La civilisation chinoise”
eine zusammenfassende Darstellung des chinesischen Altertums bis zum



24 E. H. v. TSCHARNER

Fnde der Han-Dynastie, rund 200 n. Chr., herausgegeben, der er 1934 als
Erginzung, in einem besonderen Band, ,La pensée chinoise” folgen lief3.
Im Gegensatz zu O. Franke sieht Granet nicht in der Staatsidee, sondern
im Gefiihl der starken Kulturgemeinschaft, zu der sich das Chinesentum
in seiner Friihzeit allmidhlich entwidkelt hat, die Hauptkraft seines
spiteren Daseins, den Hauptbeweggrund seiner spiteren Gesdhichte.
Wie alle kritischen Sinologen erwartet er von den alten Uberlieferungen,
vom klassischen und klassizistischen Schrifttum, nicht Auskunft iiber
geschichtliche Tatsachen; aber er sudht und findet darin, sehr oft nur
zwischen den Zeilen, zwischen den Zeichen, die Vorstellungen, An-
schauungen, Haltungen, die die chinesische Lebens- und Kulturgemein-
schaft des Altertums bestimmen. An seinem ungeheuer reichen Material
will Granet zeigen, was diese Kulturgemeinschaft im politischen Leben,
in den Sitten, im Denken und in deren Gesdhichte Wesenseigenes
hat und was sie andrerseits an allgemein-menschlicher Erfahrung
in sich birgt. Und die Einleitung seiner ,Civilisation chinoise” beschliefit
Granet mit dem Wunsch, dafl seine Ergebnisse, die er keineswegs als
endgiiltig betrachtet, davon iiberzeugen moditen, wie notwendig eine
griindliche Erforschung der chinesischen Dinge sei. Eine solde ,wiirde
gestatten, die Denkordnungen und Urteile, an die wir am stiirksten
gebunden sind, mit den Auffassungen und Erfahrungen eines sehr
grofien Volkes zu vergleichen.”

Als Soziologe ist Granet auch Philosoph und Psydologe, und so
geht er in seiner ,Pensée chinoise” an das chinesische Denken, die
chinesische Welt- und Lebensanschauung, die chinesische Philosophie
heran. Diese ist in Finzeldarstellungen, vor allem in Ubersetzungen der
Sdhriften einzelner Denker schon seit lingerer Zeit, teilweise bereits - wo-
rauf ich in meiner Einleitung hingewiesen habe - seit dem ausgehenden
17. Jahrhundert in Europa bekannt geworden. Aber erst in den Jahren
1926/27 sind einigermaflen umfassende Darstellungen der Gesdhichte
der dhinesischen Philosophie erschienen, und zwar gleichzeitig drei, in

deutscher Sprache: von E. V. Zenker, H. Hadkmann und A. Forke.



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 25

Alfred Forke, der ziinftigste Sinologe unter den dreien, dessen grofit-
angelegtes Werk erst letztes Jahr mit einem dritten Band absdilof},
stellt in seinem Vorwort an die allgemeine Gesdhichte der Philosophie
dhnliche Forderungen, wie sie O. Franke fiir die chinesische Gesdhichte
an die allgemeine Geschichtswissenschaft stellt. Weil das dinesische
Denken andersartig ist, sich oft mit unseren festgelegten philosophischen
Begriffen nicht fassen liaft, sozusagen keine ,geschlossenen Denksysteme”
besitzt, haben es unsere Philosophen — von den fiir die ,praktische
dinesische Weltweisheit” begeisterten Aufklidrern abgesehen — im be-
zeichnenden Uberlegenheitsdiinkel des neuzeitlichen Abendlandes fiir
 primitiv’ erklirt und weiter nicht beriidksichtigt. Dagegen ist geltend
zu machen, dafl Gedanken, Anschauungen, Lehren, die von den grofiten
Geistern eines groflen Kulturvolkes stammen und dieses bis in die
neueste Zeit hinein getragen und bewegt haben, nict ,primitiv’ sein
konnen und unbedingt in die allgemeine Gesdhichte der Philosophie
aufgenommen werden miissen, wenn diese nicht nur eine Gesdidchte
der europiischen Philosophie sein will. Audh ein Umstand wie der,
dafl das beriihmte , Taoteking” des Laotse seit der Jahrhundertwende
in mindestens zwei Dutzend deutschen und fast ebenso vielen fran-
zosischen und englischen Ubersetzungen und ,Nachschépfungen” auf
dem Biidhermarkt erschienen ist und entsprechend viel gelesen wurde,
miiflte die Wissenschaft verpflichten, sich mit einem soldhen Geisteswerk
ernsthafter zu befassen. Andererseits zeigt gerade Forke, dafl die
dhinesische Philosophie viel reicher, viel mannigfaltiger ist, als bisher
im allgemeinen angenommen wurde.

Es ist fiir das chinesische Denken besonders bezeichnend, daf3 wir
es groflenteils sowohl unter dem philosophischen als aucdh unter dem
psydiologischen Aspekt betrachten kénnen. AuBerst fruchtbar und
anregend erforscht es unter beiden Aspekten, wie ich schon angedeutet
habe, der Soziologe M. Granet. Wie wertvolle Erkentnisse die heutige
Psychologie im chinesischen, im ostasiatischen Denken finden kann,

betont auch ein Nidht-Sinolog, der bahnbrechende Ziircher Psycho-



26 F. H. v. TSCHARNER

analytiker C. G. Jung. In seinen ,Psychologischen Typen” fiihrt er aus,
daf} China, wie Indien, seit Jahrtausenden die Spaltungen in der mensch-
lichen Psyche erkannt und eine psydhologische Heilslehre aufgestellt
hat, ,welche den Erlosungsweg in den Bereich mensdhlicher Absicht
riikt“: das Tao des Laotse und der Taoisten, das wir philosophisch
als metaphysische Substanz auffassen, ist psydiologisch ein Symbol
dieses Frlosungswegs, der Aufhebung jener psydischen Spaltungen.
In der Art des chinesischen Denkens, die sich im uralten ,J-King”,
,Buch der Wandlungen”, besonders deutlich darstellt, aber auch weiter-
hin in China grundlegend geblieben ist, findet C. G. Jung spiiter das
Frklirungsprinzip gewisser unbewuflter psydhischer Vorginge — bei
Furopdern. Fin wie dankbares Arbeitsfeld das chinesische Denken,
das philosophische, religiose, kollektiv-volkstiimliche Denken ganz all-
gemein fiir unsere Psychologie sein kann, beweist wiederum C. G. Jungs
Kommentar zu R. Wilhelms Ubersetzung ,Das Geheimnis der goldenen
Bliite,” ein Werk, das 1929 in vorbildlicher Zusammenarbeit des Psy-
chologen mit dem Sinologen entstanden ist.

Dasselbe komplexe chinesische Denken bildet den Gegenstand der
Religionswissenschaft. Wie fiir die Psychologie und die Philosophie
handelt es sich heute fiir die Religionswissenschaft vielmehr um einen
Aspekt als um ein klar zu begrenzendes, abgesdlossenes Fachgebiet.
Und wie sich die Psychologie und die Philosophie in ihren Betrachtungs-
weisen gegenseitig erginzen, erginzen sie auch die Religionswissen-
schaft in ihrer Betrachtungsweise. Dazu sind heute audh in diesem Fach
zustdndige Sinologen mit an der Arbeit: von mandchen verdienstvollen,
aber ihrem Beruf gemif} voreingenommenen Missionaren wie L. Wieger
und H.Doré abgesehen, war z.B. R.Wilhelm urspriinglich Theologe,
ebenso H. Hadkmann, der sich als erster Forscher des klosterlichen
und des Laienbuddhismus in China niher annahm. Diese Arbeit setzt
jetzt namentlich E. Rousselle fort, bei seiner vielseitigen wissenschaft-
lihen Ausbildung vor allem ein sinologischer Buddholog, wiihrend
P. Demiéville, ein Schweizer von Geburt, zugleich als Sinolog und



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 27

Japanolog an einer monumentalen buddhistischen Enzyklopidie nach
den dhinesischen und den japanischen Quellen arbeitet und H. Maspero,
der sich zuerst als sinologischer Historiker und Philolog einen Namen
gemadht, heute besonders in der Erforschung des religiosen Taoismus
tatig ist. Dank der ErschlieBung zahlloser, bisher unbekannter oder
unbeadhteter Texte, die noch lange nicht beendet ist, dank dem frucht-
baren Zusammenwirken so verschiedener Geister und Betrachtungs-
weisen konnen wir heute, bei dieser Beteiligung der Sinologie, ge-
radezu von einer Erneuerung der Religionswissenschaft sprechen.

Das religiose Denken und Fiihlen driidt sich nicht nur in Wort und
Sdhrift aus, sondern audh in mannigfaltigen Bildwerken, Bauten, Ge-
riten und Briuchen. Soldhes Anschauungsmaterial, das die Forschung
von Tag zu Tag mehr anhduft und das z. B der Pater H. Doré in
seiner weitangelegten Sammlung ,Redherches sur les superstitions en
Chine” - ein bezeichnender Titel! - reichlich wiedergibt und verarbeitet,
kommt gleichermafien der Religionswissenschaft und der Vélkerkunde,
der Ethnographie, deren Fachgebiete sich hier durchdringen, zustatten.
Wenn ich auch keinen bedeutenden, eigentlichen sinologischen FEthno-
graphen nennen kann, so ist doch bezeichnend, dafl in den letzten
zwei Jahrzehnten, namentlich in Deutschland, den Sinologiestudenten
das gleichzeitige Studium der Volkerkunde empfohlen wurde — ver-
gleichende Wissenschaft. Und wenn die Sinologie heute der Volker-
kunde auch neues Blut und neuen Geist zufithrt, so verdankt dies
die Vélkerkunde vor allem — wir sehen es an der Religionswissen-
schaft — den andern sinologischen Fichern, mit denen sie eine ,offene
Grenze” gemeinsam hat.

Besonders verpflichtet ist die Vélkerkunde der sinologischen Kunst-
wissenschaft. Die wahre, grofie chinesische Kunst — zusammen mit
der japanischen — begann erst spit, um die Jahrhundertwende, in
Europa richtig beachtet zu werden, wurde dann aber sehr rasch zum
Gegenstand der Forschung und eines Faches, das heute in der Sinologie
mit in der vordersten Reihe steht. In der vielseitigen, hochentwidkelten



28 E. H. v. TSCHARNER

religiosen Kunst begegnet dieses FFach sowohl der Religionswissenschaft
als auch der Volkerkunde. Diese wird aber von der Kunstwissenschaft
noch mehr auf dem Gebiet der Geriitekunst angeregt und bereichert:
seit dem Fnde des 10. Jahrhunderts sammelte und bewunderte Europa
Frzeugnisse des dhinesischen Kunstgewerbes, doch erst unser Jahr-
hundert brachte ihm in gréflerer Fiille Stiicke hochster Leistungen
aller Zeiten und Gattungen — und die Frkenntnis, dafl es sich hier
nicht nur um Kunstgewerbe, sondern um Kunst handelt, um eine ganz
einzigartige Kunst, verbunden mit einer ebenso einzigartigen Fertigkeit,
was zum leil in noch héherem Grade fiir das nahverwandte Japan
gilt. Soldhes ostasiatisches Kunstgeriit bildet heute den Stolz unserer
volkerkundlichen Sammlungen, ja mandher Kunstsammlungen, wo es
wiirdig neben den groflen Schopfungen der Malerei, der Graphik
und der Plastik steht. Hier besitzt die sinologische Kunstwissenschaft
ihrerseits ein unschitzbares Anschauungsmaterial, das sie iiberdies ihren
zahlreichen Vertretern — und den noch viel zahlreicheren Verehrern
dieser Kunst — in einer ansehnlichen Reihe vorziiglicher Reproduktions-
werke zuginglicher gemacht hat. Trotzdem bleibt hier nodh viel zu
erforschen — sicher auch zu entdedken — und zu bearbeiten, wohl be-
sonders auf dem Gebiet der chinesischen Asthetik, was philologisch
und kunstwissenschaftlich bestgeschulte Sinologen erfordert, und der
Wissenschaft von dieser so andersartigen groffen Kunst gilt es schlief3-
lih auch noch den ihr gebiihrenden Platz in der allgemeinen Kunst-
wissenschaft einzurdumen.

Die Funde friih- und vorgesdhichtlicher Kunstgegenstinde, nament-
lich jener Bronzegefifle, denen die iibrige Welt des Altertums nicht
ihresgleichen gegeniiberzustellen hat, verbinden die sinologische Kunst-
wissenschaft mit der Archidologie. Den Ausgrabungen, welche die
ebenfalls noch junge sinologische Archiologie in den letzten paar Jahr-
zehnten vornahm, und im besondern den Ausgrabungen von 1935
verdanken wir geradezu epochemachende Ergebnisse fiir die Frith- und

Vorgeschichte der chinesischen Kunst, Kultur und Gesellschaft, Er-



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 29

gebnisse, die wiederum gleichzeitig die allgemeine Ardhiologie und
Prihistorie, Kultur- und Mensdhheitsgeschichte angehen. Die sino-
logische Archiologie wird aber noch viele Schitze — und Schleier —
zu heben haben.

Merkwiirdigerweise ist auch die sinologische Literaturwissen-
schaft mehr ein Fach der Zukunft als der Gegenwart. Merkwiirdiger-
weise: die chinesische Dichtung, im engeren und im weiteren Sinn, ist
in einzelnen Ubersetzungen schon seit der Mitte des 18. Jahrhunderts
bei uns bekannt geworden. Und Goethe ridumte der chinesischen
Dichtung, als er im Alter ein paar weitere Ubersetzungen von Romanen,
Novellen und Dramen zu sehen bekam, einen Platz in der Weltliteratur
ein, die er — ein Vorkimpfer der vergleichenden und allgemeinen
Literaturgeschichte — damals so eifrig als ein ,Gemeingut der Mensch-
heit” verfocht. Heute besitzt das Abendland viel mehr und bessere
Ubersetzungen dhinesischer Dichtwerke aller Gattungen, worunter die
in China am hodsten geschitzten Dichtwerke fast liidcenlos vertreten
sind, sowie mehrere literaturgeschichtliche Darstellungen. Aber es fehlen
noch nennenswerte, wissenschaftlich — und geistig — berufene Forscher
und Vermittler, wahre sinologische Literaturwissensdhaftler, die sich
der auch auf diesem Gebiet noch zahllosen ungehobenen Schitze an-
nehmen, auch hier die wesenbestimmende Asthetik ergriinden — wie
zu der Kunst-Asthetik sind zu der Asthetik der Dichtung eine Fiille
von Abhandlungen, Betrachtungen und Bemerkungen in der dhinesi-
schen Literatur selbst zu finden — und sdliellich ihre Friichte der
vergleichenden und allgemeinen Literaturwissenschaft darbringen.

Ahnlih wie mit der Dichtung verhilt es sich mit dem Theater
und der Musik Chinas: obwohl Furopa auch schon im 18. Jahrhundert
Kunde von diesen Kiinsten bekam, bleibt deren griindliche und um-
fassende wissenschaftlihe Erforschung und Darstellung ebenfalls der
Zukunft vorbehalten. Der abendlindische Uberlegenheitsdiinkel hatte
diese chinesischen KulturduBerungen bisher gleichsam geiichtet, sie in
ihrer besonders befremdenden Andersartigkeit einfach als ,primitiv”



30 E H. v. TSCHARNER

abgetan. Das hingt wiederum zusammen mit der Ungewohntheit und
der Schwierigkeit der Dokumentierung: die literarisch oft wertlosen
Theatertexte und die diirftigen Notenaufzeichnungen bilden nur Stiitzen
einer ungeschriebenen lebendigen Tradition, worin die Kunst dieser
Kiinste zu suchen ist. So konnen wir diese nur in der musikalischen
und theatralischen Ausfilhrung durch den Musikanten, das Ordhester,
den Singer und Schauspieler erfassen, in der fliidhtigen Erscheinung,
die wir heute auf Schallplatten, Photographien, Filmen und, noch besser,
Tonfilmen festhalten, aber doch nur im eigenen lebendigen Erlebnis
wirklich wiirdigen lernen kénnen. Ansitze zu soldher wissenschaftlicher
Bearbeitung dieser Gebiete sind heute vorhanden — es verdient lobender
Erwihnung, dafl A.Lavignac schon 1913 in seiner ,Encyclopédie de
la musique” der Darstellung der klassischen Musik Chinas von M.
Courant einen so betrichtlichen Raum zugestanden hat —, aber die
Hauptarbeit bleibt noch zu leisten. Und wie sich die allgemeine Musik-
wissenschaft freuen sollte, daf} ihr ein sinologischer Zweig die Kenntnis
einer in uralter Tradition wurzelnden, aber nod lebenden pentato-
nischen Musik schenkt, so sollte sich die junge Theaterwissenschaft iiber
die Vermittlung eines noch lebenden Theaters freuen, dessen wesent-
licher Wert in einer musikalisch bedingten, hodhstilisierten Schauspiel-
kunst liegt.

Werfen wir noch einen kurzen Blidk auf zwei wissensdhaftliche
Gebiete, mit denen sich bei uns ganze Fakultiten befassen und die
von einer angegliederten sinologischen Forschung audh wertvolle Er-
ginzung und Bereicherung erwarten diirften. Da ist einmal die Rechts-
wissenschaft. Mit dem chinesischen Recht hat sich bisher nur der
Pariser Rechts-Professor und juristische Berater der dhinesischen Re-
gierung Jean Escarra zugleich als Sinolog griindlich und umfassend
beschifligt. In seiner ausfithrlichen Darstellung von 1936 ,Le droit
cdhinois” zeigt er, wie kennenswert die Redhtseinrichtungen und noch
mehr die Rechtsauffassungen Chinas fiir unsere Rechtswissensdhaft sind -

wire es auch nur rechtsgeschichtlich —, und bescheiden sein Werk als



DIFE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 31

elementar und unwissenschaftlich bezeichnend, driikt er den Wunsch
aus, dal es wenigstens zur Schaffung einer ,wirklichen juristischen
Sinologie” anregen modte.

Unsere Medizin befafite sich frither, im 17. und 18. Jahrhundert,
mit der Pulslehre und, namentlich in der ersten Hilfte des letzten
Jahrhunderts, mit der Akupunktur der Chinesen. In der neueren Zeit
aber hat sie sich, dank und mit der Tedhnik, der Chemie und anderen
verwandten Wissenschaften, so gewaltig entwidkelt, daf} sie iiber eine
Heilkunde wie die der Chinesen nur nodh veridhtlich lidchelt. Sicher
zu Unrecht. Es gibt noch genug Krankheiten, sogar alte Krankheiten,
denen gegeniiber unsere praktische Medizin oft ratlos ist — kénnte
sie da nicht vielleicht bei der groflenteils aus natiirlicher, weiser Be-
obachtung und Erfahrung gewachsenen dinesischen Heilkunde Rat
finden? Mande abendlindische Arzte in China haben das wieder
eingesehen: als bestes Mittel gegen die Dysenterie verordnen sie ein
chinesisches Mittel. Soldhe einzelnen Beispiele bedeuten aber fiir die
VWissensdhaft grundsiitzlidh schon die Forderung einer sinologischen
Medizinforschung.

Es wiren noch andere Ficher und Unterficher zu erwiihnen, die
in der Sinologie vertreten sind oder sein sollten, doch mége diese
Umsdhau hier geniigen.

Ein Wort noch von der Sinologie der Chinesen selbst. Die
dhinesischen Gelehrten erforschten, sammelten und bearbeiteten schon
lange nach gewissen philologischen und historiographischen Methoden
ihr ungeheures Erbgut und hiuften so Kommentare und Abhandlungen,
Sammelwerke und Enzyklopidien aufeinander. Ihre Methoden, von tra-
ditionellen, namentlich konfuzianistishen Gesichtspunkten bedingt,
dedkten sich selbstverstindlich nicht mit denen unserer Wissenschaft. Seit
der Jahrhundertwende begeben sich aber immer mehr dhinesische Ge-
lebrte - wie japanische, die in dhnlicher Weise schon lange Sinologie ge-
trieben haben - bei der abendlindischen Wissenschaft in die Schule, und

heute besitzen die meisten sinologischen Ficher mehr oder weniger



32 E. H. v. TSCHARNER

hervortretende chinesische Mitarbeiter, die oft die Vorziige ihrer tradi-
tionellen Gelehrsamkeit mit der neuerworbenen abendlindischen Wissen-
schaftlichkeit gliidklich verbinden. Und wie das China-Institut in Frankfurt
und ihnliche Institute in anderen europiischen und amerikanischen
Stidten, sind in China Institute entstanden, wo Chinesen und Abend-
linder auf sinologischem Gebiet das Ideal Leibnizens in gemeinsamer
wissenschaftlicher Arbeit zu verwirklichen trachten.

*

Fassen wir die Ergebnisse dieser Ausfilhrungen und Ausblidke zu-
sammen. Chinakunde, Sinologie, ist ein Sammelbegriff, der heute so-
zusagen nur noch theoretisch eine selbstindige, in sich geschlossene
Wissenschaft bezeichnet. Die notwendige Spezialisierung madt es heute
einem wissenschaftlichen Sinologen praktisch unméglich, ein ,, Gesamt-
sinolog” zu sein. Seine Spezialisierung verbindet ihn aber ebensosehr
oder noch mehr mit anderen Wissenschaftsfichern, denen er als Sinolog
dient.

So oder so gliedert sich die Chinakunde in die heutige Universitas
ein, die Universitas als die hodste Bildungsstitte fiir die Gesamtheit
der Wissenschaften und die Universitas als die umfassende Gesamt-
wissenschaft selbst; denn wie sich unser Weltbewuf3tsein erweitert hat,
hat sich auch die von diesem bedingte Universitas erweitert.

Die wahre Universitas aber ist nicht nur ein Sammelort und ein
Sammelbegriff, sondern sie ist auch eine umfassende Synthese, gleichsam
ein grofles organisches Gebilde, strebt wenigstens unablissig danadh,
ein solches zu sein. Die einzelnen Fidher und Unterficher der Uni-
versitas verhalten sich in diesem synthetisch-organischen Gebilde zu-
einander wie die Organe und Orginchen, die Glieder und Gliederchen
eines Lebewesens, die kreuz und quer miteinander verbunden, von-
einander abhingig sind und sich gegenseitig die Stoffe, Krifte und
Werkzeuge, die sie erarbeitet haben, zum Gebrauch und zu weiterer
Verarbeitung zufiihren und so, von vielen kleinen zu der einen grofien



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 33

Synthese fortschreitend, zusammen das Ganze, das Lebewesen selbst
bilden, an ihm aber auch teilhaben und es mitvertreten.

Fine soldhe Universitas ist nicht ein Selbstzwedk: sie dient dem
Leben. Sie dient dem Leben als Ganzes und in ihren einzelnen
Gliedern, den Wissensdhaftsfichern. Von diesem Standpunkt aus ge-
winnt die Chinakunde heute sogar besondere Bedeutung. Unsere Zeit
bringt uns den Fernen Osten immer niher. Deshalb miissen wir ihn
kennen, ihn verstehen. Schon aus wirtschaftlichen und politischen
Griinden. Das heifit nicht, daf3 die wirtschaftlichen und politischen
Anforderungen des Lebens die Wissenschaft bestimmen sollen, wie sie
es oft genug getan haben und noch tun, daf} aber auch ein praktisches
Kennen und Verstehen nur die wahre Wissenschaft spenden kann.

Das Leben, dem die wahre Wissenschaft dient, ist ein weiteres und
hoheres und bestindigeres Leben, das sich iiber die Schranken seines
jetzigen und hiesigen Wirkens erhebt und sich selbst in seiner Er-
scheinung aller Rdume und Zeiten spiegelt: es ist der Geist, der,
selbst Leben, nicht im Gegensatz steht zum Leben, aber das Leben
lenkt und gestaltet, der Geist, der die Kultur und die Wissenschaft
erzeugt hat und dessen tiichtigste Dienerin die Wissenschaft mitsamt

der Chinakunde ist.

Bibliographische Hinweise.

Hier fiihre ich nur Werke auf, die mir als Quellen zu dieser Darstellung
gedient haben, ferner solche, deren Verfasser ich erwahnt habe, ohne sie selbst

zu nennen, und scliellich einige, die die wesentliche Bibliographie zu hier all-
gemeiner behandelten Gebieten enthalten.

Einleitung: E. H.v. Tsdarner, China in der deutschen Dichtung, bis zur Klassik,
Miinchen 1939.

R. F. Merkel, Leibniz und die Chinamission, Leipzig 1920.

Otto Franke, Die sinologischen Studien in Deutschland, Anhang zu ,Ostasiatische
Neubildungen,” Hamburg 1911.

Miiteilu(tgen des China-Instituts zu FranKfurt a. M., I, 1 Anhang zu ,Chinesische
Blatter far Wissenschaft und Kunst,” I, Heft 2, Darmstadt 1926.



34 E.H. v. TSCHARNER

Sprachforschung: B. Karlgren, Philology and Ancient China, Oslo 1926.

— Le Proto-dinois, langue flexionnelle, in ,Journal Asiatique” 1920, S. 2051,
(Paris).

Religionswissenschaft: L. Wieger, Histoire des Croyances religieuses et des
Opinions philosophiques en Chine, Hien-hien 1917, 3. Auflage 1927.
— Taoisme, 2 Binde, Hokienfu 1911/13.
— Buddhisme dinois, 2 Binde, Hokienfu 1910/13.
H. Doré, Redherdes sur les superstitions en Chine, 18 Bde., Shanghai 1911-1938.

H. Hadtmann, Chinesische Philosophie, Miinchen 1927 (darin Bibliographie seiner
eigenen Forschungen).

E. Rousselle, Buddhistische Studien, seit 1931 in ,Sinica,” Zeitsdirift des China-
Instituts in Frankfurt a. M.

P. Demiéville u. a., Hobogirin, Dictionnaire encyclopédique du Bouddhisme,
Tokio, seit 1929,

H. Maspero, La Chine antique, Paris 1927.
— Les procédés de ,nourrir le principe vital” dans la religion taoiste
ancienne, in ,Journal Asiatique” 1937, S. 177 ff. und 353 ff., (Paris).
Kunstwissensdaft: R. Fry, L. Binyon u. a., Chinese Art, An Introductory Hand-
book, London 1935 (deutsch: Chinesische Kunst, Miinchen 1936).
Martin Federssen, Chinesisches Kunstgewerbe, Berlin 1939.

Archéaologie: H. G. Creel, The Birth of China, London 1936.

Literaturgeschichte: R. Wilhelm, Die chinesische Literatur, (Handbudr der
Literaturwissenschaft, herausgegeben von O. Walzel) Wildpark-Potsdam 1930,

Theaterwissenschaft: L. C. Arlington, The Chinese Drama, Shanghai 1930.
E. H. v. Tscharner, Chinesische Schauspielkunst, in ,,Sinica” VII, Frankfurt a. M.
1932,

Musikwissenschaft: J. H. Levis, Foundations of Chinese Musical Art, Peking 1936.

H. Trefzger, Chinesische Musik, in der demnichst erscheinenden Lieferung 4
der 12, Auflage von ,Hugo Riemanns Musiklexikon”, B. Schotts S6hne, Mainz.

Medizin: vgl. H.Cordier, Bibliotheca Sinica, Dictionnaire bibliographique.. .,
2. Aufl,, Bd 2, Sp. 1462 ff., Paris 1905/06.



	Die Chinakunde als Wissenschaft

