
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft der Freunde
Ostasiatischer Kultur

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft der Freunde Ostasiatischer Kultur

Band: 1 (1939)

Artikel: Die Chinakunde als Wissenschaft

Autor: Tscharner, Ed. Horst von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13

Die Chinakunde als Wissenschaft
Antrittsvorlesung,

gehalten an der Universität Bern am 17. Juni 1939, in erweiterter Gestalt

von Ed. Horst von Tscharner

Es ist üblich, daß ein neuer Dozent sich in seiner Antrittsvorlesung
der engeren und weiteren Universitätsgemeinschaft vorstellt, indem er

irgend ein Thema aus seinem Fach, das er besonders erforscht hat,

behandelt. Dabei gilt aber die stille Voraussetzung, daß das Fach im

allgemeinen seinen Zuhörern bekannt ist. Dies ist nun für mein Fach

nicht der Fall. Die Chinakunde, die Sinologie, ist ein junges und für
Bern, ja für die Schweiz, ein neues Universitätsfach. Deshalb scheint

es mir hier angebracht, anstatt mich mit einem Muster eigener
Sonderforschung mein Fach als solches vorzustellen. Deshalb das Thema
dieser Antrittsvorlesung: »Die Chinakunde als Wissenschaft" oder in
Fragen ausgedrückt:

Was ist die Chinakunde als wissenschaftliches Fach?

Welches ist die Stellung, die Bedeutung, die Aufgabe der Chinakunde

in der Universität, in der Gesamtheit der Wissenschaften, in der
Wissenschaft schlechthin?

*

Der eigentlichen Beantwortung dieser Fragen will ich hier einen
kurzen Abriß der Geschichte der europäischen Chinakunde
vorausschicken, wobei wir zwei im Zusammenhang mit unserem Thema
bedeutsamere Ereignisse etwas näher betrachten werden: die
Gründungen der Preußischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin und
des China-Instituts in Frankfurt am Main.

Unsere Chinakunde geht auf das 16. Jahrhundert zurück. Den für
seine Zeit erstaunlich sachlichen Reisebericht des Marco Polo von 1298
können wir höchstens als Vorstufe dazu ansehen, während wir die



14 E.H. v. TSCHARNER

nebelhaften und utopischen Chinaschilderungen antiker Geographen
und Naturhistoriker, wie Strabo oder Plinius, überhaupt nicht ernst
nehmen dürfen. 1514 aber gelangten die ersten Europäer auf dem

neuentdeckten Seeweg nach China und von da an entfalteten sich die

chinesisch-europäischen Beziehungen immer mehr, ohne je wieder
abzureißen. Außer dem Handelsverkehr, außer den Eroberungs- und

diplomatischen Anknüpfungsversuchen, bestanden diese Beziehungen

in der Tätigkeit der Missionare, namentlich der Jesuiten-Missionare,
die wir als die Begründer der Chinakunde anzusehen haben : großen
Teils selbst wissenschaftlich hochgebildet, schrieben sie vom ausgehenden
16. Jahrhundert an immer genauere und immer tiefer dringende
Berichte über China und sein Volk, sein staatliches und gesellschaftliches

Leben, seine Einrichtungen, Sitten und Anschauungen, sowie über

seine Geschichte, Berichte, die in Europa nicht nur die übliche Neugierde

befriedigten, sondern in manchen Geistern wahre Umwälzungen
hervorriefen ; denn diese Berichte schilderten eine neue Welt, die in vielen

Hinsichten besser eingerichtet, weiser und glücklicher war als die eigene.
Besonders stark wirkte die Offenbarung Chinas auf einen der

hervorragendsten Geister seiner Zeit, auf Leibniz. Sein umfangreicher
Briefwechsel und die Sammlung von China-Berichten „Novissima Sinica",
die er mit einer eigenen Vorrede herausgab, zeugen davon, wie sehr

diese ferne Kulturwelt Leibniz beschäftigte. Bedeutsamer jedoch ist,

daß sein geistiges China-Erlebnis einen der Anlässe bildete, die ihn

unentwegt auf die Gründung deutscher Akademien oder Sozietäten

der Wissenschaften drängen ließen. Schon in seinem Entwurf von
1669 zu einer solchen Gründung hatte das Vorbild Chinas seinen Platz.

Als aber verschiedene Jesuitenväter 1687 in Paris die Übersetzungen
dreier klassischer chinesischer Bücher mit einer Abhandlung über die

Moral-, Gesellschafts- und Staatslehre des Konfuzius herausgaben, da

verband Leibniz China noch viel enger mit seinen Akademieplänen.
Er sah in China die Geisteswelt, die seine eigene, die europäische
Geisteswelt zur Gesamtgeisteswelt ergänzen würde: hier die höher



DIE CHINAKÜNDE ALS WISSENSCHAFT 15

entwickelten theoretischen Wissenschaften, dort die überlegene, praktische

Philosophie. So sollten in Leibnizens geplanten Akademien und

Sozietäten auch die wissenschaftlichen, philosophischen und praktischen

Kenntnisse und Erfahrungen Chinas gesammelt und gewissermaßen

gegen diejenigen Europas ausgetauscht werden ; denn Leibniz bemühte

sich, die Gründung solcher Institute auch in Peking und an mehreren

Orten zwischen Peking und Berlin zu veranlassen.

Leibniz war einer jener großen Geister, die ihrer eigenen Zeit weit
vorauseilen. Aus seiner Pekinger Akademie wurde nichts — China

war dafür noch viel zu sehr in seiner eigenen Tradition und seiner

Selbstherrlichkeit eingemauert. Und wenn sich im Jahre 1700 sein Plan

einer Preußischen Akademie der Wissenschaften verwirklichte, so
erfüllte dieser doch seine chinesischen Hoffnungen auch nicht: ganz
abgesehen von den sich bekämpfenden und den wechselnden

Geistesströmungen, besaßen nur ganz wenige Köpfe jener Zeit ein solches

intuitives Verständnis, wie es Leibniz besaß, für die so andersartige
chinesische Geisteswelt, die als Gegenstand der Wissenschaft noch lange
nicht genug erschlossen war.

Nur einzelne Wissenschaftler arbeiteten in der Folgezeit an der
Erschließung Chinas, verarbeiteten, genauer gesagt, diese Erschließung,
die ihnen die immer gründlicheren Berichte, Abhandlungen und
Übersetzungen aus China brachten, Arbeiten, die meistens schon von den
wissenschaftlich wohl ausgerüsteten Jesuiten - Missionaren stammten,
während halbwissenschaftliche schöpferische Universalgeisterwie Voltaire
und Herder deren Ergebnisse in ihren berühmten kultur- und
menschheitsgeschichtlichen Werken verwerteten. Erst in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts sehen wir die Chinakunde als Wissenschaft auf
einigermaßen selbständigen Füßen stehen, und zwar vor allem in
Frankreich, das schon damals über eine beträchtliche, stets wachsende
Sammlung chinesischer Bücher in der Nationalbibliothek und über einen
Lehrstuhl am Collège de France verfügte. Im 19. Jahrhundert entwickelte
sich die französische Chinawissenschaft zu beachtenswerter Blüte - ich



16 E.H. v. TSCHARNER

erinnere hier nur an einige der auch in weiteren Kreisen bekannten
Namen wie A.Rémusat, St. Julien, E. Biot, G.Pauthier, Ed.Chavannes,
der übrigens schweizerischer Herkunft war. Neben der wissenschaftlichen

Chinakunde Frankreichs verdient diejenige Rußlands, das als

Nachbar seit dem 17. Jahrhundert mit China in viel fruchtbareren

Beziehungen stand als die rein europäischen Staaten, erwähnt zu werden.

Die englische und vollends die deutsche Wissenschaft hatten an der
Chinakunde bis gegen das Ende des 19. Jahrhunderts keinen wirklich
bedeutenden Anteil. Um diese Zeit traten in England James Legge,

A. Wylie und H. A. Giles, in Deutschland E. Faber, W. Schott und
H. G. C. von der Gabelentz hervor. Mit den letzten Namen und den
Namen W. Grube und J. J. M. de Groot, aus Holland, sowie O. Franke
und A. Forke, den heutigen Nestoren der deutschen Sinologie,
verknüpft sich das Auiblühen der Chinakunde an den Universitäten Berlin
und Hamburg, dem übrigens der Boden bezeichnenderweise durch

wechselreiche Kämpfe bereitet und erhalten werden mußte und dem

in den letzten drei Jahrzehnten Errichtungen sinologischer Lehrstühle

an mehreren kleineren deutschen Universitäten folgten.
Die ganze Entwicklung der Chinakunde krönte gewißermaßen,

wenigstens auf deutschem Boden, die Gründung des China-Institutes

zu Frankfurt am Main im Jahre 1925. Diese Gründung verwirklichte
bis dahin am besten das ideale Ziel Leibnizens, war sie doch auch das

Werk eines ihm verwandten Geistes, des so verdienstvollen
Chinaforschers und Chinavermittlers Richard Wilhelm. Das China-Institut
gliederte sich, mit einer Reihe anderer Institute oder wenigstens
Seminare, in den Universitätskörper ein und setzte sich die lebendige

Vermittlung, auf fester wissenschaftlicher Grundlage, zwischen der
chinesischen und der abendländischen Geisteswelt zum Ziel, wie es eben

Leibniz erstrebt hatte.



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 17

Die Zeit, in der das China-Institut gegründet wurde, war bereiter

als die früheren, ein solches Ziel zu verfolgen, und auch die Chinakunde

war reifer geworden zu einer solchen Aufgabe. Bis dahin hatte

die Chinakunde an zwei entgegengesetzten Übeln gelitten. Auf der

einen Seite wurde sie als Mittel zu einem besonderen Zweck betrachtet.

Das gilt namentlich von den meisten sinologischen Arbeiten der

Missionare: so hatte der Herausgeber jener Aufsehen erregenden ersten

Übersetzungen klassischer Bücher von 1687 in seiner Einleitung erklärt,
daß die Kenntnis der chinesischen Philosophie den zukünftigen
Missionaren als Waffe dienen solle, und ganz ähnliche Erklärungen
finden wir noch in den Vorworten des erst vor zehn Jahren gestorbenen,

sinologisch so fruchtbaren Paters L. Wieger. Auch politische und
Handelsinteressen machte sich die Chinakunde mancherorts und auf
mancherlei Weise botmäßig.

Das andere, das entgegengesetzte Übel war das Übel, an dem die

ganze Wissenschaft im 19. Jahrhundert immer mehr litt: die Neigung,
sich und ihre Arbeit, und zwar jedes Wissenschaftsfach in seinem

begrenzten Gebiet, als Selbstzweck zu betrachten. So standen viele Sinologen

und ihre Werke abgesondert, einsam da, ohne eine Verbindung
mit den verwandten Wissenschaften zu finden. Die Schuld daran lag
aber ebenso sehr an diesen, die auch zur Absonderung, zum Selbstzweck

neigten und, insofern ihr Gegenstand ein europäischer war oder

wenigstens auf einer europäischen Tradition fußte, alles Außereuropäische

wissenschaftlich nicht ernst nehmen wollten. Wenn noch ein
einheitlicher Gedanke die einzelnen Fächer der philosophischen Fakultät
zusammenhielt, so war dies, nach den Worten, die der damalige
Prorektor der Universität Frankfurt an der Eröffnungsfeier des China-
Instituts sprach, der Gedanke „der europäischen Kultur, wie sie sich

herausgebildet hat aus dem unvergänglichen Erbe der antiken Kulturwelt,

zu der - allerdings - auch der vordere Orient gehört". Die
europäische Kultur bildete den abgesteckten Kreis, an dem unsere
Wissenschafter Halt zu machen pflegten, und den unerbittlichen Maß-



18 E. H. v. TSCHARNER

stab, an dem sie in europäischer Selbstherrlichkeit alles maßen. Diesen
Maßstab brauchten, im tieferen Grunde besehen, selbst die frühere
Völkerkunde und die Irühere allgemeine Religionsgeschichte, die zwei
namhaftesten Fächer vergleichender Wissenschaften, die schon lange die

Ergebnisse der Chinaforschung mitverwerteten.
Heute lebt ein anderer Geist in der Wissenschaft. Die einzelnen

Fächer haben wieder mehr Verbindung miteinander und mit der Kultur,
mit dem Leben. Vor allem aber hat die Wissenschaft eingesehen, daß

sie, wenn sie in einem höheren Sinne sich selbst treu sein will, sogar
Erscheinungen, die jenseits ihrer bisherigen Grenzen liegen, oder ihren
bisherigen Anschauungen, ja Erkenntnissen widersprechen, gerecht
werden muß. So hat sich auch, wie Ortega y Gasset von seiner
hohen kulturphilosophischen Warte aus beobachtet, seit der
Jahrhundertwende unser Weltbewußtsein, unser räumlicher und zeitlicher
und unser psychischer Horizont stark erweitert : dies zeigt sich in der

gewaltigen, neueren Entfaltung der Vorgeschichte, der Archäologie,
der Ethnographie der Wilden und gerade des tieferen Eindringens
in die Kulturen des fernen Ostens. Wir, besonders wir heutige
abendländische Menschen — und Mensdien sind auch wir Wissenschaftler -
laufen zwar immer Gefahr zu glauben, daß wir alles besser verständen
als unsere Vorgänger, ja, daß wir allein es richtig verständen. Trotz
dieser Einsicht bin aber auch ich überzeugt, daß wir beute tatsächlich

dem richtigen Verständnis einer so andersartigen Kultur- und Geisteswelt

wie der chinesischen zum mindesten viel näher sind, als dies im
19. Jahrhundert noch der Fall war. Sicher ist, daß sich die Chinakunde

in den letzten paar Jahrzehnten durch die Erfassung neuer Gebiete
ihres Gegenstandes und durch dessen Erforschung aus neuen Gesichtswinkeln

ungeheuer entwickelt und bereichert hat und, wenn gleich noch

vieles zu erforschen und zu bearbeiten bleibt, heute in voller Kraft
und Blüte dasteht. Und die wissenschaftlichen Chinakundler, die

Sinologen, streben unermüdlich danach, die alte sinnbildliche Große
Mauer niederzuringen, die uns Abendländern bisher ein wirkliches



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 19

Verständnis der chinesischen Welt verwehrt hat — aber auch die andere

große Mauer, die die Chinakunde solange von den übrigen Wissenschaften

getrennt. Dies werden wir an den Beispielen heutiger

sinologischer Arbeit noch näher sehen.

*
Vorher nun aber die Antwort auf die grundlegende Frage: Was

ist die Chinakunde als wissenschaftliches Fach? Der Begriff

„Chinakunde", „Sinologie" müßte Begriffen wie „Frankreichkunde"
oder „Deutschlandkunde", „Francologie" oder „Germanologie", ja,

wenn wir die räumliche Ausdehnung des chinesischen Kulturkreises in
Betracht ziehen, einem Begriff wie „Europakunde" entsprechen —

Begriffe, die bekanntlich keine wissenschaftlichen Fächer bezeichnen.

Chinakunde ist sozusagen ein verengter Sammelbegriff: die Chinakunde

vereinigt, grundsätzlich, Philologie, Geschichte, Geographie,
Philosophie, Religionswissenschaft, Rechtswissenschaft, Medizin, kurz
fast alle Fächer aller Fakultäten, die sie aber ausschließlich auf die
chinesische Welt bezieht. Wenn es früher Sinologen in diesem
umfassenden Sinne gegeben haben mag, wie es, noch früher, Universalgelehrte

gab, dank dem Umstand, daß sich die Wissenschaftsgebiete
noch nicht so ausgedehnt und das Wissenschaftsmaterial noch nicht so

angehäuft hatte, so sind sie heute nur noch theoretisch möglich. Praktisch

scheiden sich heute die Sinologen in Sino-Linguisten, Sino-
Historiker, Sino-Philosophen usw., wobei einzelne allerdings hie und
da zwei oder mehr Fächer verbinden. Nur eine Voraussetzung gilt für
alle wissenschaftlichen Sinologen : die Vertrautheit mit der chinesischen

Sprache bzw. Schrift, welche die Grundlage und das unerläßliche Werkzeug

aller Sinologie bildet. Andererseits ist z. B. der sinologische Linguist
oder Historiker Linguist oder Historiker überhaupt und leistet als

Sinolog seinen Beitrag zur allgemeinen Sprachwissenschaft oder zur
allgemeinen Geschichte.

Daraus ergibt sich auch schon grundsätzlich die Antwort auf die
Frage nach der Stellung, der Bedeutung, der Aufgabe der China-



20 E. H. v. TSCHARNER

künde unter den Wissenschaften, in der Wissenschaft schlechthin,

die wir nun an den Leistungen und Bestrebungen etlicher namhafter

heutiger Sinologen auf ihren verschiedenen Gebieten und an einem

Umblick in den wesentlichsten übrigen Gebieten, mit einigen Hinweisen

darauf, was von der Chinakunde zukünftig noch zu erwarten ist,
veranschaulichen und näher bestimmen wollen.

*
Erweisen wir hier zuerst der einzigen Ausnahme zu der eben

aufgestellten Regel die gebührende Ehre : Paul Pelliot, dem allgemeinst
anerkannten lebenden Sinologen Frankreichs, ja der ganzen Erde, dem

auch heute noch der Titel eines Universalsinologen, sogar beinahe eines

Universalorientalisten zukommt. Pelliot hat nur wenige bahnbrechende

oder darstellende größere Werke geschrieben, dafür aber schreibt er,
namentlich in seiner Zeitschrift „T'oung Pao", seine immer zuständigen
und meistens entscheidenden Kritiken und Kommentare über alle

denkbaren chinakundlichen Gegenstände, wozu kein anderer imstande

ist, als arbiter universalis supremusque, wobei er überdies eine
ungewöhnliche Verbindung verkörpert zwischen der Sinologie und einer

ganzen Reihe anderer orientalistischer Fächer : das ist die einzigartige
Sendung dieses einzigartigen Gelehrten unter den heutigen Sinologen.

In der sinologischen Sprachwissenschaft steht Bernhard Karlgren
an erster Stelle. Ihm verdanken wir heute eine Lautgeschichte der
chinesischen Sprache, was bei der chinesischen Sinnbilderschrift die

Überwindung viel größerer Schwierigkeiten und die Anwendung ganz
anderer Forschungsmethoden bedeutet, als sie die Sprachgeschichtsforschung

sonst gewohnt ist. Seit etwa dreißig Jahren erforscht Karlgren
systematisch einerseits zahlreiche Mundarten des lebenden Chinas,
andrerseits chinesische Aussprache- und Reimlexika, die auf unser
6. Jahrhundert zurückgehen, chinesische Wiedergaben fremder Namen

und Ausdrücke, worunter die indisch-buddhistischen die größte Rolle
spielen und die zur Hauptsache um dieselbe Zeit herum von China
übernommen wurden, sowie japanische, koreanische und annamitisdie



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 21

Entlehnungen chinesischer Wörter in diesem selben Zeitraum, und durch

wohlerwogene Vergleichung all des reichen, mannigfaltigen Materials

ist er zur Rekonstruktion des chinesischen Sprachstands jener in der

Geschichte Ostasiens so kraftvoll bewegten Zeit und zu anderen

sprachgeschichtlich sehr bedeutenden Ergebnissen gelangt. Außerdem ist

Karlgren den Zusammenhängen des Chinesischen mit dem Siamesischen

und dem Tibetischen nachgegangen und hat aus bestimmten

syntaktischen Erscheinungen in den ältesten chinesischen Texten geschlossen,

daß das Chinesische ursprünglich eine flektierende Sprache gewesen
sei und sich also nachher, im 2. und 1. vorchristlichen Jahrtausend,

zu einer flexionslosen Sprache entwickelt habe, ein Ergebnis, das aller

bisherigen Überzeugung widerspricht und deshalb noch umstritten wird —

aber nichtsdestoweniger, zum mindesten als Hypothese, mit seinen
anderen Ergebnissen sowie seinen neuen Methoden von der allgemeinen
Sprachwissenschaft, der Sprachphilosophie und der Sprachpsychologie
nicht unbeachtet bleiben darf.

Das Werk Otto Frankes, des größten eigentlichen Historikers unter
den heutigen Sinologen, zeugt zugleich von der Bedeutung der
sinologischen Geschichtswissenschaft und von den Kämpfen, welche
die Sinologie für ihre Anerkennung unter den Wissenschaften und
an den Universitäten, namentlich auf deutschem Boden auszutragen
hatte. Diesem Ziel im besondern galt seine Schrift von 1911 „Die
sinologischen Studien in Deutschland", aber nebenbei brach der
unermüdliche Kämpfer auch in manchen anderen Schriften eine Lanze
für die Anerkennung seines Faches.

So noch im Vorwort des 1930 veröffentlichten ersten Bandes seiner
„Geschichte des chinesischen Reiches", der bisher ausführlichsten
Darstellung der chinesischen Geschichte von den Anfängen bis zum 10.
Jahrhundert nach Christus in einer abendländischen Sprache, der ersten,
die alle noch vorhandenen und erreichbaren auf diesen Zeitraum
bezüglichen chinesischen Quellen verwertet hat. In diesem Vorwort schildert
Franke das Schicksal der chinesischen Geschichte in der abendländischen



22 E. H. v. TSCHARNER

Weltgeschichte. Nachdem Hegel in seiner „Philosophie der
Weltgeschichte" zu beweisen gesucht hatte, daß China „eigentlich keine
Geschichte" habe — eben nach dem Maßstab einer aus der europäischen

Geschichte gewonnenen Geschichtsauffassung —, stellte sich auch Ranke

auf einen ähnlichen Standpunkt. Für beide, schreibt Franke, „sind die

Völker Ostasiens unverrückbare, innerlich starre Massen, »Völker des

ewigen Stillstandes«, die außerhalb des Lebensstromes der Weltgeschichte

bleiben Rankes leitender Gedanke von der Geschlossenheit

des westlichen Kulturkreises als dem Gegenstande der Weltgeschichte

ist für die späteren Historiker bestimmend geblieben". Erst Ed. Meyer
durchbricht die Schranken des Ranke'schen Begriffs der Weltgeschichte,

wenn er auch noch an anderen Ranke'schen Vorstellungen von den

Kulturkreisen festhält, und erklärt in seiner „Geschichte des Altertums",
es gebe erst seit wenigen Jahrzehnten „tatsächlich eine Weltgeschichte,
das ist eine allgemeine, die Menschen des ganzen Erdballes zu einer
Einheit zusammenfassende Geschichte." Seither ist der chinesischen

Geschichte der Platz in der Weltgeschichte gesichert, und selbst die

noch häufigen scheelen Blicke werden sie kaum wieder hinausbringen.
Franke zeigt nun, daß die frühere Chinakunde selbst schuld war an
diesem Schicksal der chinesischen Geschichte in Europa. Die früheren

Sinologen, ihnen voran der Jesuitenmissionar de Maiila im 18.

Jahrhundert, hatten eine entwicklungslose, einförmige und eintönige
Geschichte Chinas vermittelt, wie sie das Konfuzianertum auffaßte und
selbst dargestellt hatte. Die neueren, sinologisch und historisch
wissenschaftlichen Gesamtdarstellungen der chinesischen Geschichte sind
andererseits nur Abrisse. So blieb es Franke vorbehalten, in seiner
ausführlichen, weiter ausgreifenden und tiefer dringenden chinesischen

Geschichte wirklich nachzuweisen, daß die „Hegel-Ranke'schen
Vorstellungen von der Geschichtslosigkeit und dem ewigen Stillstande
Chinas" sowie die von der völligen „Getrenntheit des ostasiatischen

Kulturkreises von dem westlichen bis an die Schwelle der Neuzeit"

ganz unhaltbar sind, daß im Gegenteil die politische und noch mehr



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 23

die kulturelle Macht Chinas schon im Altertum, vom Süden, Osten

und Norden ganz abgesehen, „bis an die Ostgrenze von Hinterindien,

durch Inner-Asien hindurch bis in die Länder der iranisch-hellenistischen

Kultur" ausgestrahlt und daß diese fernen, fremden Länder wiederum

zur Entwicklung, Umgestaltung und Mannigfaltigkeit der chinesischen

Kultur beigetragen haben. So hat Franke die Chinageschichtswissenschaft

endgültig mit der allgemeinen Geschichtswissenschaft verbunden,

sie nicht wieder lösbar in diese eingegliedert.

Otto Franke sieht als beherrschenden Beweggrund in der chinesischen

Geschichte — und hierin bekennt er sich zur Hegel'schen Geschichtsauffassung

— die Staatsidee, deren stufenweise Verwirklichung, mit ihren

Abwegen, Rückfällen, Kämpfen, es ihm darzustellen gilt. Dabei hat

er ganz wissentlich die Rolle des Volkskundlichen, Religiösen,
Dichterischen, Künstlerischen und Wirtschaftlichen im geschichtlichen
Erscheinen und Geschehen vernachlässigt. Von solchen Gegebenheiten
geht nun gerade ein anderer sinologischer Historiker, mehr
Kulturhistoriker, ja Soziologe aus: Marcel Granet, ein Schüler Durkheims,
der übrigens nicht als Sinolog Soziologe geworden ist, sondern sich

als Soziologe auf das sinologische Arbeitsfeld begeben hat.
Die Soziologie in der Chinakunde, wie die Soziologie im weiteren

Sinne überhaupt, befaßt sich weniger mit einem abgegrenzten Wissensgebiet,

als daß sie alles menschlich-gesellschaftliche Dasein, Denken
und Handeln aus bestimmten Gesichtswinkeln betrachtet, nach
bestimmten Normen beurteilt. Trotz der etwas einseitig positivistischen
Betrachtungsweise der Durkheim'sehen Soziologie hat sich die
Anwendung ihrer Methoden in der Chinakunde, namentlich durch einen
so sicheren und findigen Forschergeist wie Granet, als äußerst fruchtbar
erwiesen. Nach einer Reihe analytischer Untersuchungen, die, wenn
auch in manchen Hinsichten und Einzelheiten anfechtbar, bisher höchstens

geahnte soziologische Verhältnisse im chinesischen Altertum
aufgedeckt haben, hat er 1929 unter dem Titel „La civilisation chinoise"
eine zusammenfassende Darstellung des chinesischen Altertums bis zum



24 E. H. v. TSCHARNER

Ende der Han-Dynastie, rund 200 n. Chr., herausgegeben, der er 1934 als

Ergänzung, in einem besonderen Band, „La pensée chinoise" folgen ließ.

Im Gegensatz zu O. Franke sieht Granet nicht in der Staatsidee, sondern

im Gefühl der starken Kulturgemeinschaft, zu der sich das Chinesentum

in seiner Frühzeit allmählich entwickelt hat, die Hauptkraft seines

späteren Daseins, den Hauptbeweggrund seiner späteren Geschichte.

Wie alle kritischen Sinologen erwartet er von den alten Überlieferungen,

vom klassisdien und klassizistischen Schrifttum, nicht Auskunft über

geschichtliche Tatsachen ; aber er sucht und findet darin, sehr oft nur
zwischen den Zeilen, zwischen den Zeichen, die Vorstellungen,
Anschauungen, Haltungen, die die chinesische Lebens- und Kulturgemeinschaft

des Altertums bestimmen. An seinem ungeheuer reichen Material
will Granet zeigen, was diese Kulturgemeinschaft im politischen Leben,

in den Sitten, im Denken und in deren Geschichte Wesenseigenes
hat und was sie andrerseits an allgemein-menschlicher Erfahrung
in sich birgt. Und die Einleitung seiner „Civilisation chinoise" beschließt

Granet mit dem Wunsch, daß seine Ergebnisse, die er keineswegs als

endgültig betrachtet, davon überzeugen möchten, wie notwendig eine

gründliche Erforschung der chinesischen Dinge sei. Eine solche „würde
gestatten, die Denkordnungen und Urteile, an die wir am stärksten

gebunden sind, mit den Auffassungen und Erfahrungen eines sehr

großen Volkes zu vergleichen."
Als Soziologe ist Granet auch Philosoph und Psychologe, und so

geht er in seiner „Pensée chinoise" an das chinesische Denken, die
chinesische Welt- und Lebensanschauung, die chinesische Philosophie
heran. Diese ist in Einzeldarstellungen, vor allem in Übersetzungen der
Schriften einzelner Denker schon seit längerer Zeit, teilweise bereits -
worauf ich in meiner Einleitung hingewiesen habe - seit dem ausgehenden
17. Jahrhundert in Europa bekannt geworden. Aber erst in den Jahren

1926/27 sind einigermaßen umfassende Darstellungen der Geschichte

der chinesischen Philosophie erschienen, und zwar gleichzeitig drei, in
deutscher Sprache: von E. V. Zenker, H. Hackmann und A. Forke.



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 25

Alfred Forke, der zünftigste Sinologe unter den dreien, dessen größt-

angelegtes Werk erst letztes Jahr mit einem dritten Band abschloß,

stellt in seinem Vorwort an die allgemeine Geschichte der Philosophie

ähnliche Forderungen, wie sie O. Franke für die chinesische Geschichte

an die allgemeine Geschichtswissenschaft stellt. Weil das chinesische

Denken andersartig ist, sich oft mit unseren festgelegten philosophischen

Begriffen nicht fassen läßt, sozusagen keine „geschlossenen Denksysteme"

besitzt, haben es unsere Philosophen — von den für die „praktische
chinesische Weltweisheit" begeisterten Aufklärern abgesehen - im
bezeichnenden Überlegenheitsdünkel des neuzeitlichen Abendlandes für

„primitiv" erklärt und weiter nicht berücksichtigt. Dagegen ist geltend

zu machen, daß Gedanken, Anschauungen, Lehren, die von den größten
Geistern eines großen Kulturvolkes stammen und dieses bis in die

neueste Zeit hinein getragen und bewegt haben, nicht „primitiv" sein

können und unbedingt in die allgemeine Geschichte der Philosophie
aufgenommen werden müssen, wenn diese nicht nur eine Geschichte

der europäischen Philosophie sein will. Auch ein Umstand wie der,
daß das berühmte „Taoteking" des Laotse seit der Jahrhundertwende

in mindestens zwei Dutzend deutschen und fast ebenso vielen
französischen und englischen Übersetzungen und „Nachschöpfungen" auf
dem Büchermarkt erschienen ist und entsprechend viel gelesen wurde,
müßte die Wissenschaft verpflichten, sich mit einem solchen Geisteswerk
ernsthafter zu befassen. Andererseits zeigt gerade Forke, daß die
chinesische Philosophie viel reicher, viel mannigfaltiger ist, als bisher
im allgemeinen angenommen wurde.

Es ist für das chinesische Denken besonders bezeichnend, daß wir
es großenteils sowohl unter dem philosophischen als auch unter dem
psychologischen Aspekt betrachten können. Äußerst fruchtbar und
anregend erforscht es unter beiden Aspekten, wie ich schon angedeutet
habe, der Soziologe M. Granet. Wie wertvolle Erkentnisse die heutige
Psychologie im chinesischen, im ostasiatischen Denken finden kann,
betont auch ein Nicht-Sinolog, der bahnbrechende Zürcher Psycho-



26 E. H. v. TSCHARNER

analytiker C. G. Jung. In seinen „Psychologischen Typen" führt er aus,

daß China, wie Indien, seit Jahrtausenden die Spaltungen in der menschlichen

Psyche erkannt und eine psychologische Heilslehre aufgestellt

hat, „welche den Erlösungsweg in den Bereich menschlicher Absicht

rückt" : das Tao des Laotse und der Taoisten, das wir philosophisch
als metaphysische Substanz auffassen, ist psychologisch ein Symbol
dieses Erlösungswegs, der Aufhebung jener psychischen Spaltungen.
In der Art des chinesischen Denkens, die sich im uralten „J-King",
„Buch der Wandlungen", besonders deutlich darstellt, aber auch weiterhin

in China grundlegend geblieben ist, findet C. G. Jung später das

Erklärungsprinzip gewisser unbewußter psychischer Vorgänge — bei

Europäern. Ein wie dankbares Arbeitsfeld das chinesische Denken,
das philosophische, religiöse, kollektiv-volkstümliche Denken ganz
allgemein für unsere Psychologie sein kann, beweist wiederum C. G. Jungs

Kommentar zu R. Wilhelms Übersetzung „Das Geheimnis der goldenen
Blüte," ein Werk, das 1929 in vorbildlicher Zusammenarbeit des

Psychologen mit dem Sinologen entstanden ist.

Dasselbe komplexe chinesische Denken bildet den Gegenstand der

Religionswissenschaft. Wie für die Psychologie und die Philosophie
handelt es sich heute für die Religionswissenschaft vielmehr um einen

Aspekt als um ein klar zu begrenzendes, abgesdilossenes Fachgebiet.

Und wie sich die Psychologie und die Philosophie in ihren Betrachtungsweisen

gegenseitig ergänzen, ergänzen sie auch die Religionswissenschaft

in ihrer Betrachtungsweise. Dazu sind heute auch in diesem Fach

zuständige Sinologen mit an der Arbeit: von manchen verdienstvollen,
aber ihrem Beruf gemäß voreingenommenen Missionaren wie L.Wieger
und H. Doré abgesehen, war z. B. R.Wilhelm ursprünglich Theologe,
ebenso H. Hackmann, der sich als erster Forscher des klösterlichen
und des Laienbuddhismus in China näher annahm. Diese Arbeit setzt

jetzt namentlich E. Rousselle fort, bei seiner vielseitigen wissenschaftlichen

Ausbildung vor allem ein sinologischer Buddholog, während
P. Demiéville, ein Schweizer von Geburt, zugleich als Sinolog und



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 27

Japanolog an einer monumentalen buddhistischen Enzyklopädie nach

den chinesischen und den japanischen Quellen arbeitet und H. Maspero,

der sich zuerst als sinologischer Historiker und Philolog einen Namen

gemacht, heute besonders in der Erforschung des religiösen Taoismus

tätig ist. Dank der Erschließung zahlloser, bisher unbekannter oder

unbeachteter Texte, die noch lange nicht beendet ist, dank dem fruchtbaren

Zusammenwirken so verschiedener Geister und Betrachtungsweisen

können wir heute, bei dieser Beteiligung der Sinologie,
geradezu von einer Erneuerung der Religionswissenschaft sprechen.

Das religiöse Denken und Fühlen drückt sich nicht nur in Wort und

Schrift aus, sondern auch in mannigfaltigen Bildwerken, Bauten,
Geräten und Bräuchen. Solches Anschauungsmaterial, das die Forschung

von Tag zu Tag mehr anhäuft und das z. B der Pater H. Doré in
seiner weitangelegten Sammlung „Recherches sur les superstitions en
Chine" — ein bezeichnender Titel — reichlich wiedergibt und verarbeitet,
kommt gleichermaßen der Religionswissenschaft und der Völk e rkun de,
der Ethnographie, deren Fachgebiete sich hier durchdringen, zustatten.
Wenn ich auch keinen bedeutenden, eigentlichen sinologischen
Ethnographen nennen kann, so ist doch bezeichnend, daß in den letzten
zwei Jahrzehnten, namentlich in Deutschland, den Sinologiestudenten
das gleichzeitige Studium der Völkerkunde empfohlen wurde -
vergleichende Wissenschaft. Und wenn die Sinologie heute der Völkerkunde

auch neues Blut und neuen Geist zuführt, so verdankt dies
die Völkerkunde vor allem — wir sehen es an der Religionswissenschaft

- den andern sinologischen Fächern, mit denen sie eine „offene
Grenze" gemeinsam hat.

Besonders verpflichtet ist die Völkerkunde der sinologischen
Kunstwissenschaft. Die wahre, große chinesische Kunst - zusammen mit
der japanischen - begann erst spät, um die Jahrhundertwende, in
Europa richtig beachtet zu werden, wurde dann aber sehr rasch zum
Gegenstand der Forschung und eines Faches, das heute in der Sinologie
mit in der vordersten Reihe steht. In der vielseitigen, hochentwickelten



28 E. H. v. TSCHARNER

religiösen Kunst begegnet dieses Fach sowohl der Religionswissenschaft
als auch der Völkerkunde. Diese wird aber von der Kunstwissenschaft

noch mehr auf dem Gebiet der Gerätekunst angeregt und bereichert:

seit dem Ende des 16. Jahrhunderts sammelte und bewunderte Europa
Erzeugnisse des chinesischen Kunstgewerbes, doch erst unser
Jahrhundert brachte ihm in größerer Fülle Stücke höchster Leistungen
aller Zeiten und Gattungen — und die Erkenntnis, daß es sich hier
nicht nur um Kunstgewerbe, sondern um Kunst handelt, um eine ganz
einzigartige Kunst, verbunden mit einer ebenso einzigartigen Fertigkeit,
was zum Teil in noch höherem Grade für das nahverwandte Japan

gilt. Solches ostasiatisches Kunstgerät bildet heute den Stolz unserer
völkerkundlichen Sammlungen, ja mancher Kunstsammlungen, wo es

würdig neben den großen Schöpfungen der Malerei, der Graphik
und der Plastik steht. Hier besitzt die sinologische Kunstwissenschaft

ihrerseits ein unschätzbares Anschauungsmaterial, das sie überdies ihren
zahlreichen Vertretern — und den noch viel zahlreicheren Verehrern
dieser Kunst — in einer ansehnlichen Reihe vorzüglicher Reproduktionswerke

zugänglicher gemacht hat. Trotzdem bleibt hier noch viel zu
erforschen — sicher auch zu entdecken — und zu bearbeiten, wohl
besonders auf dem Gebiet der chinesischen Ästhetik, was philologisch
und kunstwissenschaftlich bestgeschulte Sinologen erfordert, und der
Wissenschaft von dieser so andersartigen großen Kunst gilt es schließlich

auch noch den ihr gebührenden Platz in der allgemeinen
Kunstwissenschaft einzuräumen.

Die Funde früh- und vorgeschichtlicher Kunstgegenstände, namentlich

jener Bronzegefäße, denen die übrige Welt des Altertums nicht

ihresgleichen gegenüberzustellen hat, verbinden die sinologische
Kunstwissenschaft mit der Archäologie. Den Ausgrabungen, welche die

ebenfalls noch junge sinologische Archäologie in den letzten paar
Jahrzehnten vornahm, und im besondern den Ausgrabungen von 1935

verdanken wir geradezu epochemachende Ergebnisse für die Früh- und
Vorgeschichte der chinesischen Kunst, Kultur und Gesellschaft, Er-



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 29

gebnisse, die wiederum gleichzeitig die allgemeine Archäologie und

Prähistorie, Kultur- und Menschheitsgeschichte angehen. Die

sinologische Archäologie wird aber noch viele Schätze - und Schleier -
zu heben haben.

Merkwürdigerweise ist auch die sinologische Literaturwissenschaft

mehr ein Fach der Zukunft als der Gegenwart. Merkwürdigerweise

: die chinesische Dichtung, im engeren und im weiteren Sinn, ist

in einzelnen Übersetzungen schon seit der Mitte des 18. Jahrhunderts

bei uns bekannt geworden. Und Goethe räumte der chinesischen

Dichtung, als er im Alter ein paar weitere Übersetzungen von Romanen,

Novellen und Dramen zu sehen bekam, einen Platz in der Welditeratur

ein, die er — ein Vorkämpfer der vergleichenden und allgemeinen

Literaturgeschichte — damals so eifrig als ein „Gemeingut der Menschheit"

verfocht. Heute besitzt das Abendland viel mehr und bessere

Übersetzungen chinesischer Dichtwerke aller Gattungen, worunter die

in China am höchsten geschätzten Dichtwerke fast lückenlos vertreten
sind, sowie mehrere literaturgeschichtliche Darstellungen. Aber es fehlen

noch nennenswerte, wissenschaftlich — und geistig — berufene Forscher

und Vermittler, wahre sinologische Literaturwissenschaftler, die sich

der auch auf diesem Gebiet noch zahllosen ungehobenen Schätze

annehmen, auch hier die wesenbestimmende Ästhetik ergründen — wie
zu der Kunst-Ästhetik sind zu der Ästhetik der Dichtung eine Fülle

von Abhandlungen, Betrachtungen und Bemerkungen in der chinesischen

Literatur selbst zu finden — und schließlich ihre Früchte der
vergleichenden und allgemeinen Literaturwissenschaft darbringen.

Ähnlich wie mit der Dichtung verhält es sich mit dem Theater
und der Musik Chinas: obwohl Europa auch schon im 18. Jahrhundert
Kunde von diesen Künsten bekam, bleibt deren gründliche und
umfassende wissenschaftliche Erforschung und Darstellung ebenfalls der
Zukunft vorbehalten. Der abendländische Überlegenheitsdünkel hatte
diese chinesischen Kulturäußerungen bisher gleichsam geächtet, sie in
ihrer besonders befremdenden Andersartigkeit einfach als „primitiv"



30 E. H. T. TSCHARNER

abgetan. Das hängt wiederum zusammen mit der Ungewohntheit und
der Schwierigkeit der Dokumentierung: die literarisch oft wertlosen

Theatertexte und die dürftigen Notenaufzeichnungen bilden nur Stützen

einer ungeschriebenen lebendigen Tradition, worin die Kunst dieser

Künste zu suchen ist. So können wir diese nur in der musikalischen

und theatralischen Ausführung durch den Musikanten, das Orchester,

den Sänger und Schauspieler erfassen, in der flüchtigen Erscheinung,
die wir heute auf Schallplatten, Photographien, Filmen und, noch besser,

Tonfilmen festhalten, aber doch nur im eigenen lebendigen Erlebnis
wirklich würdigen lernen können. Ansätze zu solcher wissenschaftlicher

Bearbeitung dieser Gebiete sind heute vorhanden — es verdient lobender

Erwähnung, daß A. Lavignac schon 1913 in seiner „Encyclopédie de

la musique" der Darstellung der klassischen Musik Chinas von M.
Courant einen so beträchtlichen Raum zugestanden hat —, aber die

Hauptarbeit bleibt noch zu leisten. Und wie sich die allgemeine
Musikwissenschaft freuen sollte, daß ihr ein sinologischer Zweig die Kenntnis

einer in uralter Tradition wurzelnden, aber noch lebenden pentato-
nischen Musik schenkt, so sollte sich die junge Theaterwissenschaft über
die Vermittlung eines noch lebenden Theaters freuen, dessen wesentlicher

Wert in einer musikalisch bedingten, hochstilisierten Schauspielkunst

liegt.
Werfen wir noch einen kurzen Blick auf zwei wissenschaftliche

Gebiete, mit denen sich bei uns ganze Fakultäten befassen und die

von einer angegliederten sinologischen Forschung auch wertvolle

Ergänzung und Bereicherung erwarten dürften. Da ist einmal die Rechts-
Avissenschaft. Mit dem chinesischen Recht hat sich bisher nur der
Pariser Rechts-Professor und juristische Berater der chinesischen

Regierung Jean Escarra zugleich als Sinolog gründlich und umfassend

beschäftigt. In seiner ausführlichen Darstellung von 1936 „Le droit
chinois" zeigt er, wie kennenswert die Rechtseinrichtungen und noch

mehr die Rechtsauffassungen Chinas für unsere Rechtswissenschaft sind -
wäre es auch nur rechtsgeschichtlich —, und bescheiden sein Werk als



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 31

elementar und unwissenschaftlich bezeichnend, drückt er den Wunsch

aus, daß es wenigstens zur Schaffung einer „wirklichen juristischen

Sinologie" anregen möchte.

Unsere Medizin befaßte sich früher, im 17. und 18. Jahrhundert,

mit der Pulslehre und, namentlich in der ersten Hälfte des letzten

Jahrhunderts, mit der Akupunktur der Chinesen. In der neueren Zeit

aber hat sie sich, dank und mit der Technik, der Chemie und anderen

verwandten Wissenschaften, so gewaltig entwickelt, daß sie über eine

Heilkunde wie die der Chinesen nur noch verächtlich lächelt. Sicher

zu Unrecht. Es gibt noch genug Krankheiten, sogar alte Krankheiten,
denen gegenüber unsere praktische Medizin oft ratlos ist — könnte
sie da nicht vielleicht bei der großenteils aus natürlicher, weiser
Beobachtung und Erfahrung gewachsenen chinesischen Heilkunde Rat

finden? Manche abendländische Ärzte in China haben das wieder
eingesehen : als bestes Mittel gegen die Dysenterie verordnen sie ein
chinesisches Mittel. Solche einzelnen Beispiele bedeuten aber für die
Wissenschaft grundsätzlich schon die Forderung einer sinologischen
Medizinforschung.

Es wären noch andere Fächer und Unterfächer zu erwähnen, die
in der Sinologie vertreten sind oder sein sollten, doch möge diese
Umschau hier genügen.

Ein Wort noch von der Sinologie der Chinesen selbst. Die
chinesischen Gelehrten erforschten, sammelten und bearbeiteten schon

lange nach gewissen philologischen und historiographischen Methoden
ihr ungeheures Erbgut und häuften so Kommentare und Abhandlungen,
Sammelwerke und Enzyklopädien aufeinander. Ihre Methoden, von
traditionellen, namentlich konfuzianistischen Gesichtspunkten bedingt,
deckten sich selbstverständlich nicht mit denen unserer Wissenschaft. Seit
der Jahrhundertwende begeben sich aber immer mehr chinesische
Gelehrte - wie japanische, die in ähnlicher Weise schon lange Sinologie
getrieben haben - bei der abendländischen Wissenschaft in die Schule, Und
heute besitzen die meisten sinologischen Fächer mehr oder weniger



32 E. H. v. TSCHARNER

hervortretende chinesische Mitarbeiter, die oft die Vorzüge ihrer
traditionellen Gelehrsamkeit mit der neuerworbenen abendländischen
Wissenschaftlichkeit glücklich verbinden. Und wie das China-Institut in Frankfurt
und ähnliche Institute in anderen europäischen und amerikanischen

Städten, sind in China Institute entstanden, wo Chinesen und Abendländer

auf sinologischem Gebiet das Ideal Leibnizens in gemeinsamer
wissenschaftlicher Arbeit zu verwirklichen trachten.

Fassen wir die Ergebnisse dieser Ausführungen und Ausblicke

zusammen. Chinakunde, Sinologie, ist ein Sammelbegriff, der heute

sozusagen nur noch theoretisch eine selbständige, in sich geschlossene

Wissenschaft bezeichnet. Die notwendige Spezialisierung macht es heute

einem wissenschaftlichen Sinologen praktisch unmöglich, ein „Gesamtsinolog"

zu sein. Seine Spezialisierung verbindet ihn aber ebensosehr

oder nodi mehr mit anderen Wissenschaftsfächern, denen er als Sinolog
dient.

So oder so gliedert sich die Chinakunde in die heutige Universitas
ein, die Universitas als die höchste Bildungsstätte für die Gesamtheit

der Wissenschaften und die Universitas als die umfassende
Gesamtwissenschaft selbst ; denn wie sich unser Weltbewußtsein erweitert hat,
hat sich auch die von diesem bedingte Universitas erweitert.

Die wahre Universitas aber ist nicht nur ein Sammelort und ein
Sammelbegriff, sondern sie ist auch eine umfassende Synthese, gleichsam

ein großes organisches Gebilde, strebt wenigstens unablässig danach,

ein solches zu sein. Die einzelnen Fächer und Unterfächer der
Universitas verhalten sich in diesem synthetisch-organischen Gebilde
zueinander wie die Organe und Orgänchen, die Glieder und Gliederchen
eines Lebewesens, die kreuz und quer miteinander verbunden,
voneinander abhängig sind und sich gegenseitig die Stoffe, Kräfte und
Werkzeuge, die sie erarbeitet haben, zum Gebrauch und zu weiterer
Verarbeitung zuführen und so, von vielen kleinen zu der einen großen



DIE CHINAKUNDE ALS WISSENSCHAFT 33

Synthese fortschreitend, zusammen das Ganze, das Lebewesen selbst

bilden, an ihm aber auch teilhaben und es initvertreten.

Eine solche Universitas ist nicht ein Selbstzweck: sie dient dem

Leben. Sie dient dem Leben als Ganzes und in ihren einzelnen

Gliedern, den Wissenschaftsfächern. Von diesem Standpunkt aus

gewinnt die Chinakunde heute sogar besondere Bedeutung. Unsere Zeit

bringt uns den Fernen Osten immer näher. Deshalb müssen wir ihn

kennen, ihn verstehen. Schon aus wirtschaftlichen und politischen

Gründen. Das heißt nicht, daß die wirtschaftlichen und politischen

Anforderungen des Lebens die Wissenschaft bestimmen sollen, wie sie

es oft genug getan haben und noch tun, daß aber auch ein praktisches

Kennen und Verstehen nur die wahre Wissenschaft spenden kann.
Das Leben, dem die wahre Wissenschaft dient, ist ein weiteres und

höheres und beständigeres Leben, das sich über die Schranken seines

jetzigen und hiesigen Wirkens erhebt und sich selbst in seiner
Erscheinung aller Räume und Zeiten spiegelt: es ist der Geist, der,
selbst Leben, nicht im Gegensatz steht zum Leben, aber das Leben
lenkt und gestaltet, der Geist, der die Kultur und die Wissenschaft

erzeugt hat und dessen tüchtigste Dienerin die Wissenschaft mitsamt
der Chinakunde ist.

Bibliographische Hinweise.

Hier fahre idi nur Werke auf, die mir als Quellen zu dieser Darstellung
gedient haben, ferner solche, deren Verfasser ich erwähnt habe, ohne sie selbst
zu nennen, und schließlich einige, die die wesentliche Bibliographie zu hier
allgemeiner behandelten Gebieten enthalten.

Einleitung: E.H.v. Tsdiarner, China in der deutschen Dichtung, bis zur Klassik,
München 1939.

R. F. Merkel, Leibniz und die Chinamission, Leipzig 1920.

Otto Franke, Die sinologischen Studien in Deutschland, Anhang zu „Ostasiatische
Neubildungen," Hamburg 1911.

Mitteilungen des China-Instituts zu Frankfurt a. M., I, 1 Anhang zu „Chinesische
Blätter fur Wissenschaft und Kunst," I, Heft 2, Darmstadt 1926.



34 E. H. v. TSCHARNER

Sprachforschung: B. Karlgren, Philology and Ancient China, Oslo 1926.

— Le Proto-chinois, langue flexionnelle, in „Journal Asiatique" 1920, S. 205iï,
(Paris).

Religionswissenschaft: L. Wieger, Histoire des Croyances religieuses et des

Opinions philosophiques en Chine, Hien-hien 1917, 3. Auflage 1927.

— Taoïsme, 2 Bände, Hokienfu 1911/13.

— Buddhisme chinois, 2 Bände, Hokienfu 1910/13.

H. Doré, Recherches sur les superstitions en Chine, 18 Bde., Shanghai 1911-1938.

H. Hadimann, Chinesische Philosophie, München 1927 (darin Bibliographie seiner
eigenen Forschungen).

E. Roussette, Buddhistische Studien, seit 1931 in „Sinica," Zeitschrift des China-
Instituts in Frankfurt a. M.

P. Demiêville u. a., Hôbôgirin, Dictionnaire encyclopédique du Bouddhisme,
Tokio, seit 1929.

H. Maspero, La Chine antique, Paris 1927.

— Les procédés de „nourrir le principe vital" dans la religion taoïste
ancienne, in „Journal Asiatique" 1937, S. 177 ff. und 353 ff., (Paris).

Kunstwissenschaft: R. Fry, L. Binyon u. a., Chinese Art, An Introductory Hand¬
book, London 1935 (deutsch: Chinesische Kunst, München 1936).

Martin Federssen, Chinesisches Kunstgewerbe, Berlin 1939.

Archäologie://. G. Creel, The Birth of China, London 1936.

Literaturgeschichte: R. Wilhelm, Die chinesische Literatur, (Handbuch der
Literaturwissenschaft, herausgegeben von O. Walzel) Wildpark-Potsdam 1930.

Theaterwissenschaft: L. C. Arlington, The Chinese Drama, Shanghai 1930.

E. H. v. Tsdiarner, Chinesische Schauspielkunst, in „Sinica" VII, Frankfurt a. M.
1932.

Musikwissenschaft: J.H.Levis, Foundations of Chinese Musical Art, Peking 1936.

H. Trefzger, Chinesische Musik, in der demnächst erscheinenden Lieferung 4

der 12. Auflage von „Hugo Riemanns Musiklexikon", B. Schotts Söhne, Mainz.

Medizin: vgl. H.Cordier, Bibliotheca Sinica, Dictionnaire bibliographique...,
2. Aufl., Bd 2, Sp. 1462 ff., Paris 1905/06.


	Die Chinakunde als Wissenschaft

