
Zeitschrift: Allgemeine schweizerische Schulblätter

Band: 11 (1845)

Heft: 6

Artikel: Ueber Erziehung : Bruchstück von dem sel. Hern Seminardirektor
Nabholz

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 553 —

welchen unglückseligen Menschen wir eö zu thun haben, sollen

wir auch hier, so weit nur immer möglich, die Wahrheit des

Lebens unsere Schutzwehr sein lassen. Ewig wahr bleibt auch

in dieser Beziehung der Ausspruch Luthers- „Ein Wvrtlein
kann ihn Men!" Selbst ein geringes Wort, das aber aus

der Kraft der Wahrheit stammt, kann zum Innern auch solcher

Menschen dringen, und alle Kraft und allen Muth zur bösen

That ihnen danieder schlagen.

Also nur da, wo der Rechtsstand aufgehoben und dadurch

zugleich die Verpflichtung zur Wahrheit aufgelöst ist, kann die

Nothlüge ihre Stelle finden; jedoch auch hier in bestimmter

Begrenzung und Einschränkung. Außerdem hat sie schlechthin keine

Berechtigung, und entsteht, wie jede andere Sünde, nur daraus,

daß unser Geist nicht lebensvoll in Gott ruht, daß
die Sorge um äußere Güter uns gefangen hält. Wer

darum den Spruch unsers Dichters tief im Herzen trägt: „Das
Leben ist der Güter höchstes nicht, der Uebel größtes aber ist

die Schuld, " dem wird die Versuchung zur Nothlüge wohl fern
bleiben. Ihm ist es Gewißheit: daß die Wahrheit des

Lebens am Ende den Preis erringt.

Ueber Erziehung. Bruchstück von dem sel. Hrn. Semmar-
director Nabholz.

Eine der erfreulichsten Erscheinungen bei der politischen

Umgestaltung unsers Vaterlandes ist das in mehrern Kantonen

sich äußernde Streben nach Verbesserung des Volksschulwesenö.

Es ist damit die Anerkenntniß ausgesprochen, daß das Volk

Dieses Beuchstück schrieb der set. Hr. Director Nabholz als Einleitung

zu einer Beurtheilung der Schrift: Umriß der Erziehungsaufgabe rc.

Von Hans Georg Nägeli. Zürich, 1832. — Da derselbe nur Weniges

von sich zum Druck befördert hat, so dürfte dieses Bruchstück seinen

Freunden und Verehrer» nicht unwillkommen sei», indem es wichtige

Punkte seiner Grnndanstcht über Erziehung enthalt. Str.



— 554 —

einer höhern Bildung bedürfe, und daß dieselbe nur durch die

Schulen erreicht werden könne, d. h. vurch Umbildung des

gegenwärtigen Geschlechtes, Diese Umbildung kann aber auf doppelte

Weise verstanden werden. Entweder meint man, daß das Volk
bisher nicht hinlänglich gebildet worden sei, daß es an dem

Schulunterrichte gar keinen Antheil genommen habe, oder wenigstens

nicht in dem Grad und Umfang, als es hätte geschehen können

und sollen; oder man glaubt, daß die Schulen selbst einer

Umänderung, einer zweckmäßigern Einrichtung bedürfen. Zu welcher

Meinung man sich auch bekennen mag, so geht aus dem ganzen
Streben klar hervor, daß das Volk in zwei einander entgegengesetzte

Theile zerfällt: erstens in den Theil, welcher das

Bedürfniß des andern kennt, und zu dessen Befriedigung die

geeigneten Mittel und Wege angeben zu können glaubt; und

zweitens in den, welchem durch diese höhere Bildung hilfreiche

Hand geboten werden soll. Eben so ist es augenfällig, daß

diejenigen, welche Andern helfen wollen, im Besitze von Kräften
und Mitteln sich befinden müssen, die dem zu bildenden Theil
mangeln, durch deren Gebrauch er sich aber auf die Stufe seiner

Bildner erheben soll. Nennen wir diese die Erzieher, den zu

bildenden Theil schlechthin Volk — im engen und gewöhnlichen Sinn
des Wortes, so zeigt sich, wenn auch unbeachtet bleibt, wie

Beide den nämlichen Quellen entsprungen sind, daß sie nur
durch den wechselseitigen Bezug auf einander, als Gegensätze,

Dasein, und Bestand haben, und auch daher jeder Theil nur
durch und für den andern ist. Durch dieses gegenseitige

Verhältniß bilden Beide ein lebendiges, sich fortentwickelndes Ganzes,

das wir mit dem Worte Volk, im weitesten Sinne genommen,

zu bezeichnen gewohnt sind. Hieraus ergibt sich, daß die

Wirksamkeit der Erzieher nicht nur durch die Bildungsfähigkeit,
sondern durch das sich wirklich Kundgebende, d. i. das Bedürfniß
des Volkes, bedingt ist. Wo der Mangel der Bildung nicht

gefühlt wird, muß zuerst dieses Gefühl und die Sehnsucht nach

Befriedigung desselben vorhanden sein; nur dann kann ver



— 555 -
Erzieher das Volk durch seine Einwirkung zur Selbstentwicklung

anregen.
Um das Wesen der Erziehung zu erfassen und den Begriff

derselben festzusetzen, muß vor Allem ausgemittelt sein: 1) Sind
dem Menschen Bedürfnisse angeboren? welches sind dieselben

ursprünglich und worin bestehen sie? 2) Sind ihm die Mittel
zur Befriedigung dieser Bedürfnisse gegeben? in wem liegen sie?

auf welche Weise werden sie wirksam und helfend?

Betrachten wir den Menschen in den ersten Momenten

seines Daseins, so ruft sein ganzes Wesen laut nach Hilfe.
Würde er nach der Geburt getrennt von der mütterlichen Pflege,
so müßte er augenblicklich in dem Strome des neuen Lebens

untergehen. Nicht nur bedarf er der Reinigung und der schützenden,

erquickenden Hülle, sondern auch der stillenden und labenden

Erfrischung. Beides dem Ebenbild des Wesens zu reichen, dessen

treue Sorge ihr das Gleiche geleistet und sie bisher beglückt hat,
und von dessen künftiger Liebe ihr in dem Neugeborncn ein lebendiges

Unterpfand gegeben ist, fühlt sich die Mutter nicht nur in
ihrem Innersten unwiderstehlich gedrungen, sondern diese

Hilfleistung macht von jetzt an ihr eigentlichstes und wahres Leben,

ihre Seligkeit, aus. Daher theilt sie den Gegenstand dieser

Seligkeit zuerst dem mir, der sie ihr geschaffen hat; und indem

sie ihm den unter Schmerzen Gebornen übergibt, begrüßt sie

ihn mit dem erhebenden Namen Vater. Damit beginnt ein neuer

Abschnitt in ihrem Leben; ihre Liebe und Sorgfalt ist nun dem

Kinde zugewendet, in welchem sich Beide gegenseitig erkennen.

Das Kind, das sein Dasein und seine Erhaltung ihnen
verdankt, ist nun das Ziel all ihres Strebens, im Glück ihre

Freude, in Gefahren ihr Muth. - In ihm schwebt ihnen ihre
innere Einheit sichtbar vor Augen. Daher entfaltet sich vermittelst

dieses neuen Verhältnisses das innerste Wesen der Seele.

Wie sie vor der Geburt des Kindes gegenseitig nur für einander

waren, so leben sie nun Beide in ihrem Kinde und für
dasselbe, wodurch ihr ursprüngliches Verhältniß erhöht und verklärt



— 556 —

wird. Dieses erneuert und vervielfältigt sich mit der wachsenden

Zahl der Kinder.

Auf die höchste Stufe deö wirklichen, natürlichen Daseins

gelangt der Mensch, wenn ihn der Himmel mit Enkeln und

Großenkeln beschenkt. Hier kehrt das Leben allmählig in ihn
zurück, und indem er nun in und für sich ist, d. h. indem die

Aeltern und Kinder in ihm und für ihn sind, entfaltet sich das

Leben des Geistes, die Kenntniß der gegenseitigen Verhältnisse
des Vaters zur Mutter und Beider zu den Kindern. Diese

Erkenntniß wird erneuert und vermehrt durch die Vervielfältigung
der von den nämlichen Aeltern abstammenden Familien.

Dem Werden entgegengesetzt ist das Vergehen, welches mit
dem Tode eintritt. Durch den Tod wird das äußere, wirkliche
oder reale Leben in ein inneres, nur in Gedanken vorhandenes,

ideales, das vollkommene Gegenbild vom wirklichen, verwandelt.

Alle Gestaltungen und Verhältnisse von diesem kommen nach

einander auch in ihm zum Vorschein.

Nehmen die Nettesten dieses an und in sich selbst erfahrene
ideale Leben auch in andern, noch auf der Stufe des wirklichen

Daseins Begriffenen wahr, so treibt sie diese Erkenntniß, die

Einheit des wirklichen und des idealen Lebens auszubilden, und

— indem sie das innere, nur in ihren Gedanken vorhandene

Leben äußerlich machen, die Zukunft zu begründen. Im Verlaufe
dieses StrebenS bildet sich aus den Gliedern, in welchen das

ursprüngliche, reale Leben vorherrschend ist, das Volk, aus den

idealen die Kirche, und aus denen, welche die Einheit dieser

beiden erkennen, und sie auch in der Ausbildung derselben, ohne

ihren äußern Gegensatz aufzuheben, zu erhalten streben, der Staat.

Daß mit der Vermehrung der Menschen und der

Vervielfältigung ihrer Verhältnisse sich die Bedürfnisse und die Mittel

zur Befriedigung derselben aus ihrem innern Wesen, aus der

ihnen angebornen Natur, entwickeln, geht aus dem Gesagten

klar hervor. Das Gleiche auch hinsichtlich der den Menschen

umgebenden äußern Welt nachzuweisen, verbietet der Zweck dieser



— 557 —

Blätter. Hingegen finde ich mich durch die neuesten Erscheinungen

im Gebiete der Erziehung durch den Staat und des öffentlichen

Unterrichtes veranlaßt, über das Wesen der Bildung, inso-

ferne sie ein nothwendiges Ergebniß der menschlichen Gesellschaft

ist, mich ausführlicher zu äußern.

Es ist nicht zu zweifeln, daß es nicht den meisten

Regierungen Ernst mit der Volksbildung sein sollte; obgleich hie und

da, wo man am lautesten gesprochen hat, die Mittel dazu so

kärglich zugemessen worden sind, daß es, wenn auch nicht gerade

ein grobes Gewissen, doch sicher keinen tiefgehenden Verstand

verräth, wenn ein Mann, der an die Spitze einer neuen

Bildung gestellt ist, damit den Anfang macht, nicht nur diese

Verkümmerung, sondern auch die Beschneidung und Beschränkung

des Unterrichtes selbst öffentlich rechtfertigen zu wollen. Soll
dem Volke durch die Erziehung in Wahrheit geholfen werden,

so müssen seine Bildner sich auf einer bedeutend höhern Stufe
deö Daseins befinden. Wenn ein Blinder den andern führt, so

fallen beide in die Grube. Zu den Bildnern des Volkes gehören

aber nicht nur die Schullehrer, sondern Alle, welche das öffentliche

Leben zu leiten haben. Daher ist wesentlich, daß diese Alle

von einem und demselben Geiste durchdrungen sind; sonst würde

der Eine niederreißen, was der Andere aufbaut. Dazu bedarf
es aber vorzüglich, daß diejenigen, denen des Volkes Wohl und

Weh anvertraut ist, endlich die Augen öffnen, um zu erkennen,

nicht nur was bildet, sondern auf welche Art und Weise die

wahre und lebendige Bildung allein zu Stand gebracht werden

kann.

Bei der Betrachtung der UrVerhältnisse des Menschen haben

wir gefunden, daß die Bildung in der Befriedigung der

Bedürfnisse bestehe, und daß, wie durch diese Befriedigung der zu

Bildende auf die Stufe des Daseins, auf welcher sich der

Helfende befindet, ebenso dieser gleichzeitig auf eine neue und höhere

gehoben wird; so daß auch hierin die Worte unsers Meisters
sich bestätigen: „Geben ist seliger, denn Nehmen." Zugleich



558 —

sagen wir, daß Beides, die Bedürfnisse und das Helfende, aus

des Menschen innerstem Wesen hervorgehe; daß sie also nicht

sein, sondern dessen Werk sind, der ihn gemacht hat. Deß
ungeachtet behaupten noch heute, wie in den Tagen des Erlösers,
die Pharisäer und Schriftgelehrten, dem Menschen werde durch

des Gesetzes Werke geholfen. Wie nämlich in religiös-sittlicher
Hinsicht die Werke, welche nicht aus einer lebendigen Gesinnung

hervorgehen und durch reine Absicht mit dieser in Uebereinstimmung

gebracht und erhalten werden, todt sind; so haben auch

alle Worte und die Bildung, welche mit denselben den Anfang
macht, wenn dadurch nicht mit Bewußtsein eine klare Anschauung

ausgedrückt wird, nur den Schein des Lebens. Durch eine solche

Bildungsweise entsteht jene leere, hohle, und darum Alles
überschreiende Maulwissenschast, welche den Menschen wohl aufblähen
und ihm den Schein von Konsistenz geben kann, aber, innerlich
knochen- und marklos, alles wahren Fundamentes entbehrt. So
hart dieses auch klingen mag, so wahr ist es, und so noth thut
es, daß es endlich einmal anerkannt werde. Ist ja vor nicht

langer Zeit in einem benachbarten Staate von einem hochgefeicrten

Lehrer ein Schulplan durchgesetzt worden, der an gelehrten Schulen
das Studium der Naturwissenschaft ausschließt, und behauptet,

die Muttersprache, Geographie und Geschichte können zugleich

mit den classischen Sprachen so nebenher erlernt werden; es

bedürfe für diese Fächer der Lehrstunden so wenige als möglich.
Entweder muß dieser Herr mit seinem Anhange die, andern

Menschenkindern bisanhin verborgene, Kunst besitzen, aus dem

Unbekannten das Bekannte zu finden, oder er und seine Herren
Amtsbrüder müssen alle Universalgenie's sein. Auf eine eben so

auffallende Weise verkennt ein Freund der philologischen Schule
in einem der neuesten Literaturblätter der „Neuen Zürcherzeitung"
die Natur des menschlichen Geistes. Er stellt nämlich die

Behauptung auf, in den Gelehrtenschulen müsse neben dem Sprachstudium

Mathematik gelehrt werden, um das in der Elementarschule

angeregte Productionsvermögen fortzuentwickeln. Das



wesentliche und eigenthümliche Geschäft dieser Schule bestehe aber

darin, die Ergebnisse des verflossenen Zeitalters dem Receptionsvermögen

der Jugend zu überliefern, damit sie, mit hinlänglichem

Material versehen, in den verschiedenen Lebenskreiscn pro-
ducirend austreten könne. Nach der Lehre dieses Herrn hat der

Mensch also ein doppeltes, ein Productions- und Receptionsvermögen.

Das erste soll in der Elementarschule, in der

wissenschaftlichen und zuletzt im Leben ausgebildet werden; das zweite

aber nur in der wissenschaftlichen Schule, und zwar neben dem

ersten als Hauptsache. Beachtet man auch nicht, daß der Mensch

ein Ganzes ist, und daß daher in den verschiedenen Vermögen
sich stets die nämliche Kraft, nur in andern Richtungen, äußern

kann; so ist doch sehr auffallend, daß die Productionskrast früher
entwickelt werde, als die receptive, und doch auch wieder später

und auf diese gegründet, zumal die Receptivität ein höheres, nur
den Gelehrten eigenthümliches Vermögen sein soll. Freilich sagt

der dreizüngige gelehrte Herr Recensent nirgends, was er unter

seinen Grundvermögen versteht. So viel nur geht aus seinen

Worten hervor, daß seine zweite Productionskrast das eingesammelte

Material verarbeite; aber wie das zu machen sei, was
daraus entstehe, vor Allem aber, waS die erste Productionskrast,
die noch mit keinem Stoffe versehen worden ist, fabricire, das

ist ein Arcanum, welches die philologische Zunft, wie es scheint,

zur Zeit noch nicht Lust hat, zum Gemeingut zu machen. Doch

am geheimnißvollsten thun diese Herren mit dem ihnen
eigenthümlichen Organ, mit der Reception; wahrscheinlich aber nur
aus Furcht vor den radicalen Weltverbesserern, welche in ihrem

Streben, Alles gleich zu machen, jeden Unterschied zwischen den

Vornehmen und Gemeinen aufheben würden.
Doch es ziemt sich nicht, über die wichtigste Sache anders als

ernst zu reden; auch verstehe ich unter der philologischen Zunft nur
die schlechte Philologie, welche so handelt, wie sie hier mit ihren
eignen Thaten und Worten bezeichnet ist. Die wahre Philologie erhält
und vervollkommnet das Dasein eines Volkes. Sie ist die Wurzel,



— 560 —

welche baö Leben des Samens in den Stamm führt, daß er

Blüthe und Frucht bringe. Hebet ihr die Verbindung zwischen

der Gegenwart und Vergangenheit auf, so tödtet ihr euch selbst.

Wer Andere erziehen will, muß von dem Geiste beseelt sein,

welchen das Christenthum den heillgcn nennt. Diesen Geist in
Andern ins Leben zu rufen und dessen Entfaltung mit voller

Kenntniß und reiner Absicht zu besorgen, ist die Aufgabe der

Menschenbildung. Die Belebung und Entwicklung des Lebenskeimes

in seinen verschiedenen Richtungen hat ihren positiven

Anfang im Erzieher. Ohne seine Einwirkung würde der Lebenskeim

todt bleiben. Soll er zur Entfaltung kommen, so muß das

Volk in dem nämlichen Moment, in welchem der Erzieher auf
dasselbe einwirkt, auf ihn zurückwirken. Die Receptivität besteht

nicht in einem nur leidenden Aufnehmen von Stoffen, sondern

in einer Umwandlung derselben in die Natur des zu Bildenden.

Dieser ist eben so sehr thätig, als der Erzieher. Der Unterschied

zwischen Beiden ist der: der Erzieher handelt anfangend und der

zu Bildende angeregt. (Der erste Anfang ist aber in dem, der

die Bewegung und das Leben selbst ist, in Gott; nur er wirkt
in Allen, in welchen das Leben sich offenbart.) Allein — wie

schon bemerkt, bestimmt auch der zu Bildende durch seine

Gegenwirkung den Erzieher, indem er ihn zur Fortentwicklung, und

zwar zu einer neuen, der frühern entgegengesetzten, anregt. Auf
diesem Gesetze beruht die Fortentwicklungsfähigkeit deö

Menschengeschlechtes.

Fassen wir das gegenseitige Verhalten von Beiden gesondert

ins Auge, so zeigt sich, daß das anfängliche Thun des zu
Bildenden in der Entfaltung der Receptionskraft bestehe, und daß

auch diese ihrem Wesen nach productiv sei, aber leidend,

angeregt. Anregend und erzeugend wird der Mensch erst, wenn

er, selbst entfaltet und gebildet, sich in Andern wieder erzeugt.

Allein wenn er auch positiv productiv wird, so Hort die Receptivität

nicht auf, wirksam zu sein, sondern sie entwickelt sich nun
untergeordnet außer der ursprünglichen noch in einer andern



— 5Kl

Richtung. In dem nämlichen Moment, in welchem dieses

geschieht, entsteht eine zweite, höhere Receptivität, die, wie wir
vorher gesehen, die Rückwirkungen aufnimmt und sich assimilirt.

Hat der Mensch durch dieses zweite Moment eine höhere Gestalt
seines Daseins gewonnen, so beginnt er aufs Neue wieder pro-
ductiv zu wirken, und damit entfaltet sich die dritte Stufe der

Receptivität. Ist auch diese ausgebildet, so erreicht auch die

Produktivität ihren Höhepunkt. Um aber allen Mißverständnissen

auszuweichen, ist wohl ins Auge zu fassen, daß die Aeußerungen

der Receptivität, z. B. im geistigen Gebiete die Darstellung,
ihrem Ursprünge und ihrer Wirkung nach, von der eigentlichen

positiven Productivität ganz und gar verschieden sind, und daß
die verschiedenen Stufen beider Vermögen nicht isolirt begriffen
werden können, weil sie ein Ergebniß der Entwicklung der

ursprünglichen Gesellschaft sind. So erhält die Productionskraft

nur für und durch das Receptionsvermögen Dasein und

Wirksamkeit. Kein Theil ist und besteht ohne den andern; beide sind

im Menschen nur, insoferne er als Geschlecht sich selbst

gegenübersteht. Um Mann und Weib bewegt sich das ganze menschliche

Leben mit allen seinen Gestalten; sie sind die Pole des

Menschengeschlechtes. Und wie durch das Wechsclverhältniß
zwischen ihren Erzeugern, der Sonne und der Erde, Morgen, Mittag,
Abend und Nacht entstehen; so keimt aus dem Wechselverhältniß

der Geschlechter des Lebens Morgen — die Kindheit, desselben

Mittag — die Aeltern, der Abend — die Großältern, und die Nacht

— der Tod hervor. Dies ist der in sich zurückkehrende Kreislauf
des ursprünglichen natürlichen Lebens, sowohl der Erde als ihrer
Kinder. Wie der Tag immer wieder aus der Nacht aufthaut,
so das Leben aus dem Tode. Neben dem natürlichen Kreislauf
des Lebens hat sich aber noch ein anderer, welcher den ersten

sich unterworfen hat, ausgebildet. Durch diesen erst erreicht der

Mensch die Stufe der wahren Selbständigkeit, wo er Productiv

das Innere seiner Natur offenbart. Wie die Erde durch die

Inclination ihrer Achse den natürlichen Lauf einem andern unter-



— 562 —

ordnet, wodurch die Jahreszeiten: Frühling, Somnier, Herbst
und Winter, entstehen; so erzeugt der Mensch im Gegensatz des

ursprünglichen natürlichen Ganges seines Lebens durch die

Entwicklung des Verhältnisses des Alters zur Jugend von der einen

Seite die Herrschaft der Erfahrung und Vernunft, von der andern

aber derselben Gegentheil. Indem nämlich die Leidenschaft sich

des Steuerruders bemächtigt, unterwirft sie sich die andern mit

roher Gewalt als Sklaven und beherrscht sie nach Willkür.
Dadurch entsteht ein Kampf zwischen dem Gesetze des Rechtes und

der sittlichen Güte oder der Freiheit und der rohen Gewalt, über

welche nach der Verheißung des Christenthums jene am Ende

den Sieg erringen und durch Selbstbeherrschung hienieden ein

Reich Gottes gründen soll.

Dieses ist im Allgemeinen die pragmatische Geschichte der

Entwicklung unseres Geschlechtes mit den realen Factoren und

ihren wesentlichen gegenseitigen Verhältnissen. Fassen wir die

Hauptpunkte derselben gesondert auf, so ergibt sich:

t) Die Erziehung ist ihrem Ursprünge und Wesen nach

schöpferisch; denn ihr Anfang ist der den Erzieher und
das Volk durchdringende und verbindende Uransang, das

Leben, Gott.

2) Die schöpferische Kraft dieses Princips offenbart sich auf
zweifache Weise: fortschaffend und entwickelnd im Erzieher

durch's Volk, wiedererzeugend und bildend im Volke durch

den Erzieher. Erzieher und Volk sind Organe des

Lebensprincipes.

3) Bei jedem das wahre Leben fortpflanzenden und fort-
erziehendcn Entwicklungsact wirkt dieses Princip; beim

Gegentheil, d. h. wenn ein Gebilde als Anfang handelt

und sich fortpflanzt, entsteht Schein und Mißbildung,
Wahn, Sünde, Häßlichkeit, Krankheit, Tod als

Zernichtung.

4) Erziehungs- und Schulpläne können nur von Erziehern

entworfen und ausgeführt werden. Sie sind die gebornen



- 5, si,<! —

Schulbehörden. Sind sie vom Lebensprincip durchdrungen,
d. h. sind sie mit Bewußtsein und Willen handelnde

Organe desselben, so daß sie sich dem Volke hingeben, damit

nicht sie, sondern das Volk, das Göttliche im Menschen

lebe: so werden sie vom Volke aufgenommen werden; es

wird ihnen voll Liebe und Vertrauen gehorsam sein und

durch seine Rückwirkung auch sie beleben.

5) Der lebendige und belebende Unterricht geht nur aus der

Liebe hervor; denn er soll jeden Menschen zur Erkenntniß
des Lebens und dessen Quelle führen, damit er selbständig

handle. Selbständig handelt der Mensch aber nur, wenn

er, von äußern Bestimmungen unabhängig, das Leben

aus sich selbst entwickelt, und diese Entwicklung auch in
Andern erzeugt und fortwirken macht. Dieses ist aber

nur durch die Einsicht möglich, daß sowohl das ganze

Geschlecht als jeder Einzelne nur als Organ des

Lebensprincipes Dasein und Bestand hat. Nur der hievon

Durchdrungene wird des Principes Willen mit Bewußtsein

erfüllen. Und nur durch dieses Bewußtsein wird der Mensch

innerlich und wahrhaft frei, so daß er bei aller Verschiedenheit

seiner Individualität mit den Theilen des Ganzen sich

in Eintracht setzt.

Die Erziehung ist eine fortgesetzte Schöpfung. Nur Gott

erzieht. Der Unterricht ist mittelbare Erziehung, eine zweite

neue Schöpfung aus Etwas. Der Mensch kann nur durch

Unterricht erziehen und bilden. Der Unterricht kann auch verziehen.

Dies thut er, wenn er statt der Erkenntniß des Anfangs des

Lebens die der Erscheinung derselben erzeugt; diese aber wird

erzeugt, wenn der Blick des Menschen, statt auf den in ihm

lebenden Geist, auf die Aeußerungen desselben, auf die Worte

und Systeme (schlechter Humanismus) u. s. w.; statt auf das

jeden Einzelnen und die äußere Welt durchdringende und

verbindende Lebensprincip, auf sich oder auf die ihn umgebenden

Gegenstände (schlechter Realismus) gerichtet wird, als wären



— 564 —

diese des Lebens Anfang und Quelle. Der Unterricht ist Gottesdienst

und zwar der einzige, er führt den Menschen in den Himmel,
kann ihn aber auch in die Hölle stürzen, wenn er den Menschen

vergöttert. Dieses geschieht, wenn der Unterricht vom Subjektiven,

als solchem, und wäre es auch das Allgemeine, die

menschliche Natur selbst, insoferne sie bildungsfähig und bedürftig

ist, (schlechter Rationalismus) ausgeht. Bildend an und in
dem Menschen ist nur das Positive, das Göttliche in ihm, das

überhaupt weder je gebildet worden ist, noch irgend einer

Bildung bedarf, oder auch nur fähig wäre. Dieses Göttliche im

Menschen ist der Sohn Gottes, und die einzige wahre und ewige

Bildungsweise ist das Christenthum; auch hinsichtlich des Unterrichtes

ist Christus der Weg, die Wahrheit und das Leben;

denn er ist das Fleisch gewordene Wort, wie der Unterricht die

fortwährende Verwandlung des Wortes in das Fleisch, in die

Gesinnung und That des Menschen. Es versteht sich von selbst,

daß dieses Wort ein lebendiges sein muß. Der Mensch, welcher

Andere beleben will, muß in der That und Wahrheit von dem

erfüllt und durchdrungen sein, womit er Andere erhöhen soll.

Das Christenthum hat aus dem religiös-sittlichen Leben die

Werk- und Scheinheiligkeit verbannt; so verbannte Pestalozzi

aus dem Unterrichte die Wort- und Scheinweisheit. Die
Menschenbildung ist das Christenthum des Unterrichtes. Was
Pestalozzi lehrte, war er selbst, und er ruhte nicht, bis Andere es

auch waren. Seine Elementarbücher sind nur durch seine Hauptschrift:

Lienhard und Gertrud, verständlich, und diese wieder nur
durch sein Leben. Er sah des Volkes Verderben und Elend.

Da fühlte er sich unwiderstehlich gedrungen, sich demselben

hinzugeben, um ihm zu helfen. Allein dieses war seiner Person

unmöglich, daher schrieb er Lienhard und Gertrud, worin er zwar
stark, aber der Wahrheit getreu die Versunkenheit des Volkes in

physisch-ökonomischer, in religiös-sittlicher und wissenschaftlich-

politisch-pädagogischer Hinsicht auf eine erschütternde Weise schilderte

und klar zeigte, wie und mit welchen Mitteln derselben



— 5K5 -
abgeholfen werden könne, in ver Meinung, diese seine Schrift
werde die Edeln anregen, dem Volke hilfreiche Hand zu bieten.

Allein er täuschte sich. Die mit der raffinirtesten Empfindsamkeit

sich dem Genusse hingebende Menge las das Buch, und rühmte
es — und ließ es beim Alten bewenden. Kein Fürst, kein

Reicher, kein Mächtiger fühlte und dachte wie Pestalozzi, keiner

empfand die Noth des Volkes, wie er; auch nicht Einer wollte

helfen. Da glaubte der Edle, sein Buch sei nur nicht hinlänglich

verstanden, sonst müßte es wirken, und schrieb Christoph

und Else, um den Inhalt von Lienharv und Gertrud aus der

Sphäre der Empfindung in die des Verstandes und Willens zu

versetzen. Allein die Leute wollten unterhalten sein, nicht denken,

nicht handeln, am allerwenigsten mit Anstrengung, mit

Einschränkung, mit Aufopferung handeln. Christoph und Else

wurden nicht gelesen. Dies schmerzte den Freund des Volkes.

Aber die Liebe besiegte am Ende alle Hindernisse. Als Pestalozzi

überzeugt war, daß Wort und Schrift nicht helfen, so faßte er

den Riesenentschluß, nun selbst Hand ans Werk zu legen; und

— da ihn Niemand verstehen, auch seine innigsten Freunde ihm

nicht beistehen wollten, und der Kampf in ihm sich fast bis zur

Verzweiflung steigerte, sieh, da fühlte er auf einmal alle Fülle des

Lebens und der Kraft in sich, daß er das große Werk der

Menschenbildung allein und sich selbst überlassen beginnt und voll

Begeisterung ausruft: Ich will Schulmeister werden. Es kann

nur geholfen werden, wenn man bei der Wurzel anfängt. Nur
in den Kindern kann die Menschheit erneuert werden. Von da

an entstanden nach einander die Schulen in Neuhof, in Stanz,

in Burgdorf, in Münchenbuchsce, in Jfferten, und der Herr
hat sein Werk gesegnet; nicht umsonst hat er sein Vermögen,

die Aussicht auf eine glänzende Laufbahn in seiner Vaterstadt,

das irdische Glück seiner Familie dem Volke, den Armen im

Volke zum Opfer gebracht; nicht umsonst ist er hinabgestiegen

in die Hütte des Jammers und des Elendes und hat sich wie

eine Mutter der verlassenen Waisen angenommen, hat sie, die



— 566 —

verwahrlosten Unglücklichen, gerciniget, gekleidet, gespeist und

getränkt, hat mit ihnen gebetet, unter und mit ihnen gewacht

und geschlafen, sie arbeiten gelehrt und unterrichtet. Der Herr
hat ihm seine Liebe vergolten. Pestalozzi hat ihn gefunden, den

Erlöser, den er von Jugend auf suchte; er hat es gesehen, das

Heil der Welt. Wie die Sonne die Wolken- und Nebelmasse

durchdringt und Licht und Leben verbreitet, so hat Pestalozzi's

Geist die Wolken- und Nebelmasse der Wortwelt durchdrungen

und wieder die lebendige Quelle des Lebens geschaut, welche

Jahrhunderte hindurch verdunkelt war. Durch sein Leben in und

mit den Kindern hat sich ihm die Menschennatur in ihrem innersten

Wesen geoffenbaret. Er hat ihn gesehen, den Anfang des

Lebens des Geistes, den Anfang des Bewußtseins und Willens.
Vor seinen Augen ist der Geist aus dem Keim hervorgebrochen.

Wie die Propheten die Offenbarungen GotteS in den heiligen

Schriften, so hat Pestalozzi die Entwicklung der Kindcrnatur
in seinen Elementarbüchcrn der Welt vor Augen gelegt. Er
hat gezeigt, wie die Mutter in ihrem Kinde das Wort erzeugt,
das lebendige, von Wahrheit erfüllte Wort. Er hat dieses Wort
selbst erzeugt, indem er sich den Kindern wie eine Mutter
hingab. Er hat es praktisch gewiesen, wie und womit das Kind

angeregt und belebt werden muß, wenn sich die menschliche und

nicht die thierische Natur in ihm entfalten soll. Er hat die

Gesetze und Stufen dieser Entfaltung angegeben.

Die Welt hat Pestalozzi's Leben und Wirken gesehen; aber

sie hat es nicht begriffen. Selbst seine Freunde haben über

seinem Thun den Kopf geschüttelt; mit mitleidsvollen Blicken haben

sie einander angeschen, und bedauert, daß ihr Jugendgefährte

sich so sehr vergesse, und sich mit so gemeinen, ja selbst mit
Bettel- und Gaunerkindern umgebe, um — wie sie wähnten —
durch sie reich zu werden und zu Ehren zu kommen. Und als

er ihnen mit Begeisterung, als hätte er in seinem Hause einen

lang verborgenen Schatz entdeckt, erzählte, wie dieses und jenes

Kind verwahrlost gewesen, und nun die Arbeit liebgewonnen;



— 567

wie ein anderes Anfangs die übrigen voll Neid angesehen, gestern

aber sein Abendbrot mit ihnen getheilt hätte; wie alle voll Freude

lernen; mit welcher Leichtigkeit sie die Zahl- und Formverhältnisse

erfaßten, und welche erstaunliche Kräfte sie dabei entfalteten;

mit welch segensreichem Erfolg ein naturgemäßer Unterricht

gekrönt werde: so konnten sie sich eines mitleidigen Lächelns

nicht enthalten; denn sie wußten nur gar zu wohl, daß Pcstalozzi

tagtäglich in ökonomischer Hinsicht zurückkomme; daß, während

er mit seinen Betteljungen rechne, seine Nachbarn und Gläubiger

einen Theil seines Vermögens um den andern ab- und

an sich ziehen; daß er bald den Wanderstab werde ergreifen

müssen, wo ihm dann freilich die Bettelschaar, wenn er ja fähig
sei, klug zu werden, noch dazu dienen könne, daß er ihre
seltsamen Rechenkünste, wie ein Inhaber einer Menagerie, der

schaulustigen Menge um's Geld sehen lassen könne. So wurden

Pestalozzi, als das Schwert des Spottes und Hohnes seine

Seele durchdrang, die Gesinnungen und Gedanken Vieler, die

sich seine und der Menschheit Freunde nannten, offenbar, und

er lernte das Verderben unsers Geschlechtes auch von dieser

Seite kennen. Nun war er aber auch fest überzeugt, daß von

den Vornehmen dem Volke jetzt so wenig geholfen werde, als

rhm ehedem von den Pharisäern und Sadducäern geholfen

worden ist.

Pestalozzi's Streben ging dahin, die körperlich-mechanischen

Arbeiten und Beschäftigungen so einzurichten, daß sie dem

Volke nicht nur zur leichtern Erhaltung und Vervollkommnung

des irdischen Daseins, sondern zugleich auch zur Entwicklung

seiner religiös-sittlichen und geistigen Anlagen dienen sollten.

Dieses zu Stande zu bringen, zumal bei in jeder Hinsicht

verwahrlosten Kindern, mußte er nicht nur sein eignes Vermögen

einsetzen, sondern sich von einigen Handelsleuten einen

Vorschuß borgen. Als diese aber sahen, daß der Ertrag des Pesta-

lozzischen Unternehmens nicht einmal hinreiche, die Unkosten der

Anstalt zu bestreiten; daß sie sich also nie Hoffnung machen

39-»-



dürfen, je einige Zinsen von ihren Vorschüssen zu erlangen: so

erklärten sie, ihr Freund sei zwar ein gutmeinenver Schwärmer,
aber ein schlecht calculirendcr Ockonom. Dieses war der Menge

um so einleuchtender, je unverholener Pestalozzi erklärte, daß er

das Volk und dessen Kinder nicht als Werkzeuge, sich zu

bereichern, gebrauchen wolle, und daß er sich nie dazu verstehen

könne, nur so viel von dem etwaigen Gewinnste seiner Anstalt

für die Arbeiter zu verwenden, daß sie in einem für ihn brauchbaren

und ihm immer mehr Nutzen bringenden Zustande erhalten

bleibe; sondern sein Streben gehe umgekehrt dahin, die ganze

Anstalt zum Nutzen und Vortheil des Volkes einzurichten; dieses

sei ihm die Hauptsache. Dabei könne er für sich selbst nur in-

sofernc bedacht sein, daß er sich im Stand erhalte, diesen Nutzen

in jeder Beziehung, nur nicht zur Befriedigung künstlich erzeugter

raffinirter Genüsse, immer mehr zu fördern. Seinen Zweck hätte

er erst dann erreicht, wenn es ihm gelungen sein werde, die

Beschäftigungen und Arbeiten so einzurichten, daß mit ihnen
und durch sie das Gemüth des Volkes veredelt und dessen Geist

so entwickelt werde, daß es die Quelle der Hilfe in sich selbst

finde, in dem ihm inwohnenten Geiste.

Dieses deuteten einige speeulirende, sich Oekonomen

nennende, Financiers, die sich auch als Gelehrte geltend machen

wollten, so: Pestalozzi mache die Leute mit der Lage, in welche

sie Gott gesetzt habe, unzufrieden, und um aus Haß gegen die

Reichen ächt jakobinisch den Unterschied der Stände aufzuheben,

behaupte er: es müssen die Kinder der Armen und Reichen, der

Vornehmen und Geringen, der Herren und Diener gleich

erzogen werden. Wie Rousseau, wolle er die Menschen aus ihren
wirklichen Lebensverhältnissen herausreißen und sie in einen

sogenannten Naturzustand versetzen, u. s. w. Allein Pestalozzi strebte

nach dem vollkommenen Gegentheil von dem Allem. Wohl lehrte

er, daß es im Gegensatz der Standes- und Berufsbildung eine

allgemeine gebe, welche sowohl auf die gemeinsame Natur der

Menschen, als auf die der sie umgebenden Dinge gegründet



— 56l> -
werden müsse. Er zeigte praktisch und theoretisch in seinen

Erziehungsanstalten und Schriften, daß alle Menschen einander

darin gleich seien, daß jeder von Natur aus ein Glied von
einer bestimmten Familie ist; daß er als solches im ursprünglichsten

Verhältniß zu seiner Mutter stehe; daß diese ihm Hülle
und Fülle ist, indem sie, ihn in ihren Armen haltend, an ihrer

Brust ernährt, ihn reinigt und gegen jeden zu starken Eindruck

schützr, und damit er nicht nur wohlgenährt und gesund,
sondern auch freudig heranwachse und täglich mehr erstarke, ihm
mit verdoppelter Liebe nicht nur jedes Leiden lindert, sondern

immer neue Freuden bereitet, und so mit Treue unermüdet für
den Leib und die Seele ihres Lieblings sorgend, in ihm durch

Belebung und Entwicklung der Empfindung, der Vorstellung
und des Verstandes, des Gefühls, des Willens und des

Gemüthes, des Glaubens, des Wissens und der Vernunft, den

Geist pflege, daß er, in Gehorsam sich entfaltend, sich selbst

erkennen und leiten und regieren lerne. In diesem Thun der

Mutter sah Pestalozzi das Wesen der Erziehung und die

Elemente der Bildung und des Unterrichtes. Hier lag es klar vor
seinen Augen, daß, wie das Blut und die übrigen Säfte, am

wenigsten aber Fleisch und Bein, dem Leibe nicht schon gebildet

eingeflößt und eingeführt, sondern auö der Speise und dem

Tränke, durch die verschiedenen Organe zubereitet und assimilirt,

von ihm gestaltet werden ; und wie Glauben, Vertrauen,
Gehorsam, Hoffnung und Liebe aus der Seele des Menschen

hervorkeimen, auch Kenntniß und Sprache, Wissenschaft und Kunst

dem Menschen nicht sir und fertig werde inoculirt, noch

eingepfropft, noch durch Copulation von Außen beigebracht werden

können. Wie unter abwechselnden Einflüssen von Licht und

Finsterniß, von Trockenheit und Nässe dem Innern der Pflanze
die Blüte entsteigt, so entfaltete sich vor Pestalozzi's Blick durch

die Einwirkung der Mutter aus dem Kinde des Geistes Blüte,

Erkenntniß und Sprache, als ein lebendiges, organisches Product.

Von folgenden Wahrheiten war er nun durch und durch



— 57V —

überzeugt: 1) daß die Erkenntniß und die Sprache sich so wenig,
als das leibliche oder das Seelenleben, durch Ueberlieferung

forterbe; daß es, wie diese, in jedem Einzelnen nur durch

Wiedererzeugung entwickelt und fortgepflanzt werde; 2) daß,
weil der Geist nur durch den Geist belebt und entfaltet werden

könne, auch der Aermste und Gemeinste alle Stoffe und Mittel
zur Bildung seiner Kinder in sich trage; 3) daß Jeder sein

Dasein einzig und allein nur dadurch vervollkommnen und
erweitern könne, wenn und inwieweit er die Entwicklung und

Bildung Anderer in Wahrheit befördert: — daß also auch die

Stoffe und Mittel zur Selbstveredlung in jeder Beziehung Alle

in sich tragen.
Durch die lebendige Erkenntniß dieser Wahrheiten wurde

Pestalozzi der Schöpfer der Menschenbildung. Im Streben, den

Armen zu helfen, fand er die Mittel, die Menschheit zu heben.

Indem er zeigte, wie der Arme, der nicht so viel Eigenthum

hat, daß er sein Haupt darauf legen kann, seine Kinder bilden

könne; so zeigte er auch, wie der Mensch überhaupt, weß Standes

und Berufes er auch sei, entwickelt wird. Wie das Kind des

Bettlers, so lernt auch das des Fürsten, wenn es ja eine Mutter

hat, zuerst diese und durch sie die es umgebende Welt der Gegenstände

kennen und benennen. Das Kind des Reichsten kann an

seinen Umgebungen nichts Anderes wahrnehmen, als das des

Aermsten. Ebenso ist die Empfänglichkeit für die Einwirkungen
derselben bei Beiden an die Entfaltung der Sinne gebunden.

Kein Auge kann etwas Anderes sehen, als Licht und Finsterniß,

Farbe u. s. w., und kein Ohr etwas Anderes hören, als
die Laute; und an diesen unterscheiden alle das Gleiche, die

Gestalt oder die Arten derselben, und ihre Länge und Kürze,

ihre Höhe und Tiefe u. s. w. Keine Mutter kann den Geist

ihres Kindes anders entfalten, als vermittelst der Mienen,
Geberden und Laute; und in allen Kindern verwandeln sich die

Eindrücke in Anschauungen und Vorstellungen, in Begriffe,
Urtheile und Schlüsse, in Gefühle, in den Willen u. s. w.



Diese Bildungen des Geistes können nur durch Geberden und

Laute, Schrift und Bilder dargestellt und Andern mitgetheilt
werden. Geberden und Laute stammen unmittelbar vom Menschen

her, und Schrift und Bild kann Jeder, auch der Aermste,

der sich nicht einmal eine Schiefertafel anzuschaffen vermag, in
den Sand graben und das Eingegrabene lesen. Das Darstellen
des Gedachten und das Verstehen des Dargestellten ist das

Bildende; nicht aber das Material, welches dazu gebraucht wird.

Sind die Mutter, der Vater und der Lehrer des Armen — im

edelsten Sinne dieses Wortes — Menschen, so hat der Reiche

vor dem Armen hinsichtlich der Bildung Nichts voraus. Im
Gegentheil, je mehr dem Menschen äußere Hilfsmittel zur
Bildung, z. B. Bücher, Bilder und Modelle u. s. w., im Anfang
nämlich, dargeboten werden, desto mehr wird es ihm erschwert,

wenn nicht unmöglich gemacht, die Wahrheit zu erkennen.

Hievon möchten sich wohl Viele, zumal in Betreff des

Rechnens, der Formen- und Größenlehre, des Gesanges und

vielleicht auch zum Theil der Muttersprache, überzeugen lassen,

da diese Fächer mehr oder weniger Producte des Menschen sind;
aber nicht so, wenn von den Fächern die Rede ist, welche nach

dem allgemeinen Dafürhalten nur historisch, als äußere Gegenstände,

aufgefaßt und dem Gedächtniß überliefert werden müssen,

z. B. Naturwissenschaft, Geographie u. s. w. Allerdings ist ein

großer Unterschied zwischen diesen concreten, mit den Sinnen

wahrnehmbaren, und jenen abstracten, nur in der Vorstellung
selbst und für sich bestehenden Gegenständen, zumal wenn sie

subjectiver Natur, d. h. von uns ausgegangene Verhältnisse,

sind. Allein darin stimmen sie doch alle zusammen, daß sie nur
durch ihr positives Wesen, durch welches sie von unö getrennt,

uns gegenüber für sich bestehen, auf uns einwirken können, und

daß wir Alle für diese Einwirkungen dieselbe Empfänglichkeit

haben, so daß in Allen, sobald diese angeregt ist, die gleiche

Erkenntniß der einwirkenden Gegenstände daraus hervorgeht.

Ebenso wird diese Erkenntniß, wie schon bemerkt, von uns



Allen auf die gleiche Weise ausgedrückt und Andern mitgetheilt,

wodurch das große geistige Band entsteht, welches auf eine

innere, unsichtbare Weise die Vergangenheit durch die Gegenwart

mit der Zukunft vermittelt.

Auf diese Beobachtungen und Ueberzeugungen gründete

Pestalozzi seine Erzichungs- und Untcrrichtsweise. Durch
dieselbe werden Wissenschaft und Kunst nicht als für sich bestehende

Gegenstände mit dem Gedächtniß und Verstände aufgefaßt,
sondern durch unmittelbare Einwirkung des Erziehers aus den sub-

jectiven Elementen so wiedcrerzeugt, wie sie ursprünglich aus

denselben entstanden sind; nur mit dem Unterschiede, daß dies

jetzt mit Absicht und mit Bewußtsein, d. i. mit voller Kenntniß
der Art und Weise, wie sie hervorgebracht werden, geschieht.

Hiedurch ist die Erziehung zur wissenschaftlichen Kunst, und zwar

zur höchsten, erhoben. Was der Humanismus, der Philanthropismus

und der Rationalismus Wahres in sich tragen, das

vereinigt und vollendet die Mcnschenbildung mit Vermeidung
jeder einseitigen Richtung, indem sie durch harmonische

Entfaltung aller Anlagen und Kräfte den Menschen zur Selbständigkeit

führt. Daher ist Pestalozzi'S Methode:
1) Hinsichtlich des Erziehers wcsenhaft und Leben erzeugend;

denn der Erzieher wiedcrerzeugt in dem Zögling mit
Bewußtsein und darum als freies Organ Gottes das, was
Gott in ihm begonnen hat.

2) Hinsichtlich des Zöglings ist sie elementar und natur¬

gemäß; sie entfaltet das Leben aus seinem Innern, in
allen Beziehungen harmonisch und lückenlos.

3) In ihrem Umfange ist sie allgemein. Da alle Menschen
eine und dieselbe Natur und dieselbe Endbestimmung haben,

so taugt sie für alle Völker zu allen Zeiten, an allen Orten
und unter allen Verhältnissen. Die Berufs- und Standesbildung

hat ohne die allgemeine Menschenbildung kein

haltbares Fundament.

4) So neu die Menschenbildung ihrem Wesen nach ist, so



— 573 —

eigenthümlich sind die Bildungsmittel, die sie aufstellt.

Nicht äußere Dinge, sondern die Menschennatur selbst ist

das Werkzeug, wodurch die Bildung zu Stand gebracht

wird. Die uns umgebende Welt der Gegenstände wirkt

nur dann bildend auf uns ein, wenn wir sie mit dem

Hauche des Geistes durchdrungen und uns assimilirt

haben. Der Pestalozzische Lehrer schafft sich alle Bildungsmittel

selbst. Was wir schon bemerkt haben, so ist die

Menschcnbildung vorzüglich dieses Punktes wegen eine

allgemeine Anstalt für Arme und für Reiche. Auch darin
beurkundet sie, wie das Evangelium, ihren göttlichen

Ursprung.
Als wesentliche und darum allgemeine Bildungsmittel hat

Pestalozzi die Sprache, die Zahl und die Form aufgestellt; die

Sprache als Laut oder Ton und Wort. Was immer auf den

Menschen einwirkt und sich ihm eindrückt, stamme es unmittelbar

aus der Ewigkeit oder aus der ihn umgebenden irdischen

Welt, oder komme es vom Geiste selbst her, das bildet ihn.

Durch die Wahrnehmung dieser Bildung entsteht im Menschen
die Empfindung, und mit derselben die Gegen- oder Nachaußen-

wirkung, der Laut als Ton. Wirkt der durch die genannten

Einwirkungen gestaltete Geist auf den Menschen, so bildet auch

dieser ihn. Durch die Wahrnehmung dieser Einwirkung entsteht

die Anschauung, und durch die Gegenwirkung das Wort. Aus
dem Ton geht der Gesang, aus dem Wort die Sprache im

engern Sinn hervor. Die Töne sind in dem Geiste, aus welchem

sie nach einander hervortreten, zu einem Ganzen vereinigt, das

wir Zeit nennen, und dessen einzelne Theile für die Erscheinung

die Zahlen bilden.

Erzeugt der gebildete Geist durch seine Einwirkung auf den

Menschen die Anschauung, deren Ausdruck das Wort ist, so wird
der Geist selbst mit den verschiedenen in ihm fortbestehenden

Eindrücken auf ein Mal, daher als ein Ganzes, wahrgenommen.
Was anfänglich nur nach einander zum Vorschein kam, das ist



— 574 —

jetzt auf ein Mal neben einander vorhanden. Dadurch entsteht

der Raum, dessen Theile die Gestalten sind, welche die Zahlen
als Größen enthalten. Gesang, Wort, Zahl und Form sind

daher die allgemeinen Elemente der Bildung des Geistes. Damit
sind die Fächer für die Elementarschule gegeben.

Diese Erklärung war der ganzen Zunft der Gelehrten,
zumal der Hochgelehrten und Bücherschreiber, ein Gräuel. WaS

sie, namentlich die Tüchtigern unter ihnen, mit unsäglicher Mühe
gefunden oder entdeckt oder zusammengestellt hatten, das, sprachen

sie, soll also von der Jugend wiedererfunden und demnach

noch ein Mal entdeckt werden. Theils, weil sie ihr Thun
auf diese Weise nicht beachtet oder gar verkannt wähnten, theils
weil sie das Resultat ihrer Forschungen und Arbeiten, da sie

dasselbe mit vieler Kunst objectiv hingestellt hatten, wie andere

außer dem Menschen vorhandene, wirkliche und für sich bestehende

Gegenstände betrachteten, und nicht mehr weder auf ihr Zuthun
beim Entstehen derselben, noch auf den Grund, woraus, auf die

Ordnung, in welcher, und auf die Art und Weise, wie sie aus

ihnen hervorgegangen, Rücksicht nahmen; so folgte nothwendig,
daß sie den, der diese Rücksichtsnahmen als das Fundament alles

Unterrichtes aufstellte, als ihren Gegner ansahen und mit allen

ihnen zu Gebote stehenden Waffen verfolgten. Da sie Gelehrte

waren, glaubten sie auch die gebornen Lehrer zu sein; das Recht,

ihre Werke selbst zu erklären, konnte ihnen Niemand absprechen.

Aber Erklärungen —

Ueber die Inspectorate der Volksschule, mit
vorzüglicher Rücksicht auf den Kt. Aargau.

(Schluß.

Nach dieser mehr allgemeinen Darstellung wenden wir uns
speciell zum Kt. Aargau. Wir fassen jedoch unsere Aufgabe etwas

weiter, und beschäftigen uns im Folgenden nicht nur mit den

eigentlichen Inspektoren, sondern mit allen denjenigen Behörden,


	Ueber Erziehung : Bruchstück von dem sel. Hern Seminardirektor Nabholz

