
Zeitschrift: Allgemeine schweizerische Schulblätter

Band: 11 (1845)

Heft: 6

Artikel: Ursprung, Wesen und Behandlung der Lüge : und was ist von der
Nothlüge zu halten? : Eine erzieherische Abhandlung

Autor: Langethal, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I.
Ursprung, Wesen und Behandlung der Lüge.

Und was ist von der Nothlüge zu halten?
Eine erzieherische Abhandlung 5) von Heinrich Langethal.

In der wahren Erziehung stellt sich bald heraus, daß des

Menschen Leben ein Kampf und Streit ist; daß es einem

Kleinod gilt, welches aber errungen werden muß. Wie
tritt dies schon in den Spielen der Kinder hervor! Was find
des Knaben liebste Spiele? Sind es nicht solche, wo es im
Kämpfen und Ringen um den Preis eines Sieges gilt? Mit
welcher Lust spielen auch die Mädchen diejenigen Spiele, wo im

Wettstreite sich die Kräfte regen und bewegen! Und wie jubelt
das Herz der gesammten Jugend, der Knaben und Mädchen,

wenn sie Krieger schauen, die für das Vaterland in Kampf und

Tod gehen! Das muß uns Weisung sein, daß es der Jugend
Lust, vielmehr daß es des Menschen Natur ist: zu kämpfen,
zu ringen, zum Siege zu dringen.

Darum sollen wir unsern Kindern bald das rechte Ziel
und den Mittelpunkt ihrer Kampfeslust vorhalten: zu kämpfen,

zu ringen, alle Kraft einzusetzen für die treue Bewahrung

*) Diese Abhandlung ist zumeist aus dem noch nicht gedruckten dritten

Bändchen folgender Schrift entnommen: „Der Mensch und seine

Erziehung, dargestellt von Heinrich Langethal."
37



— 534 —

des innern Kleinods! Alles steht uns in diesem Thun bei,

vor Allem die eigenen Lebenserfahrungen der Kinder, alle

Geschichte das Leben der Natur, eine ganze Reihe von herrlichen

Märchen und Fabeln, in welchen dieser Kampf um ein

unaussprechliches Gut in den manchfaltigsten Bildern versinnbildlicht

wird, und die darum besonders für jüngere Kinder von höchstem

Einflüsse sind. Es muß eben Alles, was das Kind umgibt,

Sprache bekommen, und diese Sprache muß immer deutlicher

und kräftiger auf die Mitte alles Lebens zeigen.

Das Alles heißt nichts anders, als: die eine, durch Alles

durchgreifende Kraft des Menschen, an seinem Gewissen

festzuhalten, muß im Leben zur Herrschaft, zum Siege geführt werden.

Wir streben nach Einheit im Vaterlande; wir streben nach

Einheit in den Familien, in allen gesellschaftlichen

Verbindungen; wir stiften darum Vereine auf Vereine: wenn aber

diesen Vereinen nicht der Verein in dem Menschen selbst

zum Grunde liegt, so wird uns Alles Nichts helfen. Auf
diesen muß in der Erziehung unserer Jugend wie in unserer

Selbsterziehung das Hauptstreben unseres Lebens gerichtet sein.

Doch wir wenden uns zu unserm Gegenstande und sehen

zuerst: wie die finstere Gestalt der Lüge sich in das menschliche

Leben hereinschleicht; sehen dann, welche Verwüstungen sie in
demselben anrichtet; wie ihr der Einbruch in das Leben unserer

Kinder verwehrt, ist er aber geschehen, wie sie gefaßt und aus dem

Tempel wieder hinausgeschafft werden kann, u. s. w.
Wenn die fehlerhasten Richtungen des Kindes durch daS

reinigende Handeln der Erziehung nicht sorgsam wieder geheilt

werden, wenn also der Reiz des Angenehmen eine Macht der

Verlockung in ihm erhält, so werden wir es bald einen neuen

Schritt seiner innern Trennung vollbringen sehen. Auf
sein Mißthun sieht es nämlich die Strafe voraus. Je

mehr nun der Reiz des Angenehmen in ihm Herrschaft gewonnen,

um so mehr muß es ihm daran gelegen sein, dem

Unangenehmen der Strafe zu entgehen, und um so ferner muß es



— 535 —

ihm liegen, durch Erduldung dieses Unangenehmen in das wahre
und von seiner Natur geforderte Leben wieder einzukehren. Es sucht

Wege und Mittel, wie es sich dieses Unangenehme der Strafe
ersparen könne. Was kann ihm da aber näher liegen, als das

Strafwürdige, den begangenen Fehler, sofern keine Zeugen dabei

waren, zu läugnen oder doch so zu verändern, daß die Schuld
gehoben, wenigstens gemildert wird?

Das ist die Quelle der Lüge.
Hochwichtig ist zu beachten, daß auch die Lüge, ebenso wie

das fehlerhafte Handeln überhaupt, in dem gegen die innere

Stimme gesuchten Verlangen des Angenehmen, in dem vor Allem

nach Genuß strebenden Zustande des Kindes ihren
Grund hat. Es ist dies sehr begreiflich; denn in solchem

gelüstigen Zustande ist der Mensch schwach und furchtsam, Furcht
und Schwäche aber lehren lügen. Darum ist für das Leben

unseres Kindes, wie für alles menschliche Leben überhaupt, jene

Ansicht, welche das Angenehme zum Ziele des Lebens setzt, jene

allbekannte Glückseligkeitslehre, von Grund aus zu

verwerfen. Da jene Ansicht nicht etwa nur in der Ausübung des

Lebens, sondern sogar in Lehrbüchern der Erziehung, in Kin-
dcrschriften, in Erbauungsbüchern und Predigten, so vielfältig
verbreitet wird, so kann nicht genug dagegen gesprochen und

davor gewarnt werden; sie ist die Vergiftung alles Lebens. Das
Angenehme, welches der Mensch bedarf, fällt ihm von selbst zu,

sobald er das wahre Ziel des Lebens einzig und unverrückt im

Auge hält.
Was ist aber das neue Schlimme, das durch die Lüge

in das Leben des Kindes kommt? Durch das fehlerhafte Handeln

reißt sich das Kind von seinem innern Leben und dessen

geistigem Verbände los. Dieses innere Leben drängt das Kind
zum Bekenntniß des begangenen Fehlers, zur Reue und Buße.
Indem das Kind nun lügt, so reißt es sich abermals von
diesem seinem innern Leben und dessen geistigem Verbände los.
Die Lüge ist aber nicht nur dieses wiederholte sich Losreißen

37-i-



— 536 —

des Kindes, sondern es ist zugleich das sich Losreißen von
seinem Bewußtsein eines Geschehenen. Weil der Fehl
ein Losreißen ist, so heißt er Sünde, d. i. etwas wieder zu

Sühnendes, durch Reue und Buße zu Vereinigendes,
Auszusöhnendes. Und weil die Lüge ein gesteigertes und mehrfaches

Losreißen vom Innern ist, so wird sich Niemand wundern, wenn

wir Lüge und das Gelogenhaben mit Lücke und Loch verwandt

aussprcchen; denn die Lüge reißt Lücke und Loch in
unser Leben.

Ist aber einmal auch dieser Riß geschehen, was hindert

nun, daß der Spalt immer weiter von einander klaffe? Gibt
es doch des Angenehmen genug in der Welt, das man sich zu

eigen machen kann! Wird das Kind bei der Lüge in dieser

einen Form stehen bleiben? Bald wird es sie anwenden, nicht

bloß Unangenehmes von sich zu entfernen, sondern auch

Angenehmes sich zuzueignen. Was liegt näher, als da, wo es etwas

Gutes gethan, dieses zu vergrößern, um Lob u. dgl. einzuärnten.

Bald wird es dieses Lobenswerthe von sich sogar zu erdichten

anfangen. So entsteht das häßliche Großthun und Pralen.
Wird nicht mit Macht eingegriffen, so wird der Riß bald

noch weiter gehen; um Gunstbezeigungen von andern Menschen

zu erlangen, wird das Kind den Haß, welchen es etwa gegen

diese Menschen in sich hegt, nicht nur verbergen, sondern sogar

eine zugeneigte Gesinnung vorspiegeln. So entstehen die

Geburten der Finsterniß: Falschheit, Verstellung und

Heuchelei. Dies wird das Kind bald noch einen Schritt weiter

führen; um das gewünschte Angenehme von Andern zu erlangen,

wird es ihre Eigenschaften und ihr Thun auf alle Weise

erheben und verschönen, sogar wenn es recht wohl weiß, daß dem

gar nicht so ist. Es hat die niedrige Schmeichelei von seinem

Leben Besitz genommen. Umgekehrt wird es, um seinem Haste

gegen Mitgenossen zu genügen, bald auch dahin kommen, diesen

Böses anzudichten, also auch der schändlichen Verläumdung
in sich Raum zu geben.



— 537 —

So sehen wir das Unkraut der Lüge mit seinen verschiedenen

Unterarten im Herzen des Menschen wuchern. Was soll

nun aus dem guten Samen werden, wenn der Reiz des

Angenehmen nicht nur immer mehr wächst, sondern auch durch die

Lüge in all ihrem Schandgewande sich Nahrung in Fülle, ja
auch Deckung und Sicherung zu verschaffen weiß?

Hiczu kommt nun noch, daß die Lüge sich in sich selbst

steigert, wie schon das Sprichwort sagt: „wer eine Lüge sagt,

muß sieben andre sagen," um nämlich der ersten einen Schein

von Wahrheit zu geben. Dazu muß der Lügner sich auch stets

innerlich so stellen, wie er sich äußerlich hinstellt, um den Glauben,
welchen die Thatsache des Lebens nicht gibt, durch Schein zu

erzwingen. Somit wird er mehr und mehr sich selbst ganz

entfremdet, verliert also immer mehr alle Wirklichkeit des Lebens

und dadurch allen Grund und Boden zu seiner Besserung. Und

ist ein Kind, ein Mensch, in solche Verlogenheit einmal

hineingerathen, so ist zu jeder größern Schlechtigkeit nur noch ein

Schritt. Was sollte ein solches Kind wohl noch abhalten, sich

durch Betriegen und Stehlen Genuß zu verschaffen?

Dieser schauderhafte Anblick, den uns das Leben eines

Lügners zeigt, sollte uns wohl bewegen, die tiefste Sorgfalt
anzuwenden, daß unser Kind vor diesem Laster für immer

bewahrt bleibe, und, sollte gleichwohl der erste Schritt schon

vollbracht sein, aus allen Kräften die Heilung desselben anzubahnen.
Die erste Lüge kommt immer später, oft viel später, als

das fehlerhafte Handeln überhaupt. Dies liegt nach dem Obigen
in ihrer Natur. Schwerlich werden wir es vermögen, unser

Kind vor dem Fehler überhaupt lange zu sichern; denn es

herrscht zu durchgängig noch das Angenehme als Ziel des

Lebens, und kommt als solches auf tausend Wegen unserm Kinde

entgegen. Dennoch ist es meine tiefste Ueberzeugung, daß es

uns durch unser reinigendes, so wie entwickelndes Handeln möglich

ist, das Kind vor der Lüge zu bewahren. Sollte es uns
auch nicht ganz gelingen, so werden wir schon viel gewonnen



haben, wenn wir das Kind wenigstens eine gute Zeit seines

Lebens davor beschützen. Je länger wir dies vermögen, um so

eindringender wird der Riß, den die erste Lüge in das Leben

des Kindes einreißt, von ihm selbst gefühlt werden, und um so

merkbarer wird er sich dann auch uns zeigen. Wir werben

dadurch in den Stand gesetzt sein, um so bestimmter in das

Leben des Kindes einzugreifen, und das Kind wird auch selbst

um so bereitwilliger unsere Hilfe annehmen, damit es seinen

früheren, reineren Zustand wieder erringe.
Wie können wir die erste Lüge verhindern? Welches

sind die Mittel, um das Kind vor diesem mehrfach

gesteigerten Riß in sein Leben zu bewahren, oder,
ist er geschehen, es wieder davon zu heilen?

Die Grundbedingung wird immer sein: daß wir das Kind

von seinen fehlerhaften Richtungen möglichst wieder reinigen
und heilen. So werden wir den geistigen Verband, welchen

es mit uns und durch uns mit Gott und allem Guten hat, —
sein eigentliches und wahrhaftes Capital, — fort und

fort stärken und kräftigen. So wird der geistige Zug seines

Lebens immer mehr die Oberherrschaft in ihm gewinnen und

auch behaupten.

Eine nächste Bedingung wird aber sein: daß wir die

Forderung an unser Kind vor allen Dingen selbst leisten, daß also

uns selbst die Wahrheit über Alles gehen muß. Und das

Leben wird nicht unterlassen, Gelegenheiten herbei zu führen,

wo wir unsern Kindern davon Probe ablegen müssen. Alltäglich
wiederkehrende Erscheinungen sind, daß wir den Kindern
entweder Etwas versprechen, oder ihnen mit Etwas drohen. Hüten
wir uns, in diesem Erregen von Erwartungen die Laune,

überhaupt oberflächliche Aufwallungen unseres Herzens herrschen zu

lassen; denn diese pflegen dann ebenso leicht, wie sie gekommen,

auch wieder zu vergehen. Bewähren wir uns nun in solchen

Proben nicht, dann haben wir selbst unsern Kindern die

finstere Hinterthür gezeigt, durch welche man schmählich dem



— 53» —

Unangenehmen entschlüpft, oder Angenehmes erschleicht. Denken

wir nur nicht, die Kinder verstehen uns nicht; es gibt keine

feineren Spürer für die Beweggründe unseres Thuns, als unsre

Kinder. Für unser Leben gebe es darum diesen finstern

Schlupf nicht, in uns schaue das Kind nur Wahrheit und

Klarheit, so daß von uns aus das Kind auch nicht einmal

eine Ahnung von dem Dasein jener Ausgeburt der Finsterniß
bekomme. Dies zu bewerkstelligen steht in unsrer Macht. Kühn
behaupte ich dies, und stütze diese Behauptung wie auf die

Selbstforschung des Lebens, so auf das Wort Jesu: „Was ihr
in meinem Namen bittet, das wird euch mein Vater geben."

Denn wenn die Bitte um Wahrheit des Lebens keine Bitte im

Namen Jesu ist, dann gibt es überhaupt keine solche.

Wenn aber auch wir unserm Kinde stets Wahrheit und

Offenheit beweisen, so wird es dennoch das Leben in seiner

Umgebung vielfältig ganz anders finden. Wie bald wird unser

Kind heimkommen und uns als etwas Unerhörtes erzählen:

„Denke doch, Vater, Mutter! der Fritz hat heute das gesagt,

und das ist doch nicht wahr!" Es wäre wohl gut, wenn

sein lichtes, klares Leben noch länger von diesem dunkeln Schatten
wäre frei geblieben. Doch wohl uns, daß dieses Dunkel nicht

aus dem eignen Leben hervortrat; ja daß dasselbe von unserm

Kinde als ein so Unerhörtes geschaut und gefühlt worden ist.

Erkennen wir jetzt, warum das Kind diese Thatsache zu uns

bringt! Es verlangt den Einblick unseres Geistes in dieselbe,

damit sie ihm bestimmte Erfahrung werde. Machen wir den

Schatten, der auf seine reine Seele gefallen ist, zu einer klaren

Schrift! So wird für immer eine Warnungstafel auf seinem

Lebenswege aufgerichtet sein. Bestätigen wir darum dem Kinde

sein klares Gefühl: „Ja wohl ist die Lüge schlecht, sie macht

das Herz schwarz und finster; sie raubt dem Menschen alle

Achtung und Liebe, überzieht ihn mit Schande!" Ueberhaupt
bei Allem, was dem Kinde zum ersten Male als ausfallend

entgegentritt, bringt es die gespannteste Achtsamkeit für unsre



— 54t) —

Belehrung mit. Verschieben wir diese Gelegenheit nicht bis auf
ein ander Mal! Sollten wir von dringender Arbeit gehindert

sein, dem Kinde gerade jetzt genügende Antwort zu geben, so

dürfen wir höchstens sagen: „Diesen Abend, Kind, sag' mir

das noch ein Mal!" Dann aber sollen wir mit allem Ernste

darauf eingehen.

Aber außer diesen Bedingungen gibt es noch andere, die

wir gleicher Weise zu erfüllen haben, wenn wir dieses Ziel
erreichen wollen. Was ist es, das unsre Kinder so vielfältig
und oft in das Lügen hineintreibt? Es ist die übergroße Angst

vor dem, was folgt, wenn sie die Wahrheit sagen. Die Furcht
treibt sie, einen Ausweg zu suchen; und dieser zeigt sich besonders

dem fähigen Kinde nur gar zu bald. Wir müssen darum
dasjenige klar ins Auge fassen, was unser Kind in solche

beängstigende Furcht treibt.

Es ist zunächst Heftigkeit und Zorn in den Erziehern.
Wie weiß die Leidenschaft, was sie thut? Wenn solcher Zorn
über ein Kind herfällt, so ist es, wie wenn ein schweres Unge-
witter über einer Landschaft sich entladet. Sollen wir uns nun

wundern, wenn das Kind sein noch so schwaches, zartes Leben

davor zu schützen sucht? Das lehre uns für die Behandlung
und besonders für die Bestrafung unsrer Kinder nach klarer

Besonnenheit zu streben. Wähnen wir nicht etwa, daß unser

Zorn eine um so größere Furcht vor dem Bösen in unsern Kindern

hervorbringe. Noch nie hat Finsterniß die Finsterniß vertrieben!

Aber diese Angst und Furcht kann auch durch die gegebenen

Umstände und Verhältnisse kommen. Denken wir uns ein Kind
mit leicht beweglichem Ehrgefühle. Dies Kind hat sich Etwas

zu Schulden kommen lassen, und wir wollten es im Beisein

Mehrerer oder gar Vieler, an deren Achtung dem Kinde viel

gelegen ist, zur Rechenschaft ziehen. Wenn das Kind jetzt in

seiner Angst und Bedrängniß zu einem schlechten Mittel seine

Zuflucht nimmt, haben wir dann wegen unsrer großen Unklugheit

nicht mehr Schuld, als unser Kind? Wir sehen hier wieder.



— 541 —

wie klar wir den innern Zustand unseres Kindes vor Augen
haben müssen, um uns bewußt zu sein, inwieweit es Etwas
tragen kann.

Ebenso kann Angst und Furcht das Kind befallen, wenn

wir es über einen begangenen Fehler eines oder sogar mehrerer

seiner Genossen ausfragen. Solche Fälle kommen bei

vorgerückterem Alter und besonders in Schulen sehr häufig vor. Wie

oft steht dann dem Kinde das ganze Mißverhältniß, in welches

es durch seine Wahrheit mit denjenigen kommen würde, in deren

Gesellschaft es so viele Freuden findet, aufs lebendigste vor
Augen! Wenn wir eine solche Frage an ein Kind richten, da

sollen wir wohl wissen, wie weit seine sittliche Kraft geht. Wir
sollen aber auch den geeigneten Zeitpunkt nicht vorübergehen

lassen, um die sittliche Kraft unsrer Kinder in dieser Beziehung

zu heben und zu stärken.

Ebenso kann das Kind auch dadurch von uns zur Lüge
verleitet werden, wenn wir seinem Worte nicht glauben, ihm Zweifel
und Mißtrauen zeigen. Dadurch machen wir selbst das Kind

aufmerksam, daß es einen solchen listigen und schlechten Weg

gibt. Bevor wir nicht klare Beweise haben, daß dieser Fehler

schon unser Kind ergriffen hat, sollen wir auch nicht den leisesten

Zweifel gegen die Wahrheit seiner Worte zeigen. Im Gegentheil

: Wahrheit muß uns als die Natur des Lebens gelten;
und wo eine solche Uebertretung uns je aus dem Kinde

entgegentritt, da soll es aus dem ganzen Ausdrucke unsers Lebens

erfahren, wie es in die Unnatur gesunken. Prüfen wir aber

genau, ehe wir Etwas als Unwahrheit stempeln; das Kind
täuscht sich selbst gar leicht, so daß es entweder unrichtig
wahrgenommen, oder daß eö durch seine lebendige Einbildungskrast

zu dem Wahrgenommenen hinzugedichtet hat, und dann das

Ursprüngliche von dem Gewordenen nicht mehr zu sondern

vermag. Ja in den jüngern Jahren weiß das Kind sogar das im

Traume Vorgefallene oft nicht von der Wirklichkeit zu sondern,

was durch viele Beispiele bewährt ist.



— 542 —

Aber auch das ungerechte Versagen eines gerechten

Verlangens kann Lüge erzeugen. Das Kind ist sich seines Rechtes

bewußt, wird auch wohl noch durch Andre bestärkt, thut also

das Verbotene. Wie es sich nun wegen dieses verbotenen Thuns
in sich selbst entschuldigt, so entschuldigt es sich auch nachher

wegen des Lügens.

Ist aber die Lüge einmal in das Leben unsers Kindes

hereingebrochen, oder erhält der Erzieher es aus der Hand der

Aeltern vielleicht schon vielfältig mit derselben durchzogen: was
ist nun zu thun, um das Kind von diesem Laster
wieder zu heilen?

Nach allem Obigen muß entschieden klar sein: daß ein

solcher Zustand unsers Kindes nur das äußere Zeichen davon

ist, daß in ihm das Angenehme als Ziel des Lebens ein hohes

Gewicht bekommen, daß die Eigensucht herrschend geworden,

dagegen der geistige Verband mit dem Wesen bedeutend Schaden

gelitten. Es kann darum keinem Zweifel unterliegen, daß die

Heilung der Lüge darauf gerichtet sein muß, jenes Luststrebcn,

jenes Suchen des abgerissenen Selbstes zu schwächen, dagegen

daS geistige Lebensband zu stärken. Aber nach diesem Ziele

gehen gerade eben so viele Wege, als es Entstehungspunkte der

Lüge gibt. Das erste Erfordernis:, um das Kind diesem Ziele

zuführen zu können, ist darum: klar zu schauen, worin
seine Lüge begründet ist. Ohne dies gibt es keinen rechten

Weg dahin. Das zweite ist: diesen Anfangspunkt dem Kinde

selbst zu verleiden und ihm dagegen das wahre Ziel lieb und

werth zu machen, so daß es von sich selbst aus nach

demselben verlange. Diese Grundsätze müssen jetzt durch einige
Beispiele erläutert werden.

Wir wollen annehmen, wir hätten gefunden: der

Entstehungsgrund der Lüge eines Kindes sei die Furcht vor der

Züchtigung; was sollen wir nun thun? Das Nächste also

wäre, ihm diesen Weg zu verleiden. Wodurch? Wir heben

ihm hervor, daß ihm das wohl einige Male helfen könne; aber



— 543 —

es heißt: „Es ist kein Fädchen so klar gesponnen, es kommt

doch endlich an die Sonnen." Das Lügen hilft also nur die

Straft verschieben; dann aber kommt sie um so größer. Jedoch

gesetzt auch, das wäre nicht so, und es käme nie heraus, und

kein Mensch wüßte es je: weiß es darum niemand? Ja, Gott
weiß es! Und was bedeutet wohl mehr: ob es die ganze Welt

weiß, oder ob Gott es weiß? — So wäre möglich) unserm

Kinde das Lügen zu verleiden. Aber damit es bei wiederkehrender

Versuchung mehr Halt in sich habe, um siegreich die

Lüge zu bekämpfen, so wollen wir ihm auch das rechte Ziel
näher vor Augen stellen; wir wollen ihm gegen sein Streben

nach Genuß, welches sich hier als Scheu vor dem Unangenehmen

zeigte, ein andres Streben hervorheben, das Streben nach

Achtung, welches in dem geistigen Verbände seine Begründung

hat. „Sieh, hättest du mir sogleich die Wahrheit gesagt, so

hätte ich dich vielleicht auch gestraft, damit du ein ander Mal
dich um so mehr in Acht nähmest; aber ich hätte zugleich mir

gesagt: mein Kind ist doch brav, es trägt lieber die Strafe,
als daß es eine Unwahrheit sagt! Willst du auch ein ander

Mal daran denken?" Solche auf dem Grunde des Lebens ruhende

Worte werden den Weg zu ihrem Ziele schon finden.

Wir wollen einen andern Fall annehmen. Gesetzt, wir
fänden: ein Kind hat gelogen, weil es nicht beschämt sein
wollte. Auch hier sei das Nächste, das von ihm angewandte

Mittelchcn, durch welches es der Beschämung zu entgehen suchte,

ihm ganz zu verleiden. „Du hattest das gethan, und da schämtest

du dich, daß es vor Andern bekannt werden sollte. Diese deine

Scham ist begreiflich; denn es ist bitter, wenn andre Menschen

von uns so Etwas erfahren. Aber du begingst, um diese

Beschämung nicht zuhaben, ein neues Unrechte, du logest! Und

was ist nun die Folge? Doppelt und dreifach beschämt mußt
du nun vor den Menschen dastehen. Das ist die Strafe der

Lüge. Sich, es kann wohl sein, daß du einmal, auch wohl
mehrmals durch Lüge der Beschämung entgehst; aber am Ende



— 544 —

kömmt doch Alles an den Tag; und wie mußt du dann dastehen'?

— Aber gesetzt auch, es käme nie und nimmer an den Tag;
ist denn nicht Einer da, vor dem dein ganzes nächtlich finsteres

Handeln im hellen Sonnenlichte steht? bei dem die Nacht wie

der Tag leuchtet, und die Finsterniß wie das Licht ist!" Ps. 139.

(Es wird dem Kinde frommen, wenn es nach und nach mit

diesem ganzen Psalm bekannt wird, ja daß es ihn sich nach

und nach ganz aneigne.) „Und wenn es der ganzen Welt
verborgen wäre und auf immer bliebe, der alleinige Gott aber

wüßte es, ist das nicht unendlich mehr? Denkst du denn so

wenig an den allwissenden heiligen Gott?" — So mag es den

Geist des Kindes durchdringen, daß ihm auf diesem Wege kein

Heil blühen kann. — Aber noch weiter sollen wir gehen, um

seinem Streben nach Achtung die rechte Bahn zu zeigen. Darum
suchen wir vielleicht etwas später, am beßten zur Abendzeit,

ihm Folgendes nahe zu bringen. „Sieh, daß du dich schämtest,

so vor den anderen Menschen dazustehen, das war ganz recht.

Aber warum hast du denn nicht vorher daran gedacht? Warum
hast du denn dich nicht geschämt, das Unrechte zu thun? DaS

war der Fehler. Jetzt aber, da du dich nicht davor geschämt

hattest, was blieb dir allein übrig, damit du uns achtungswerth

dich zeigtest? Du hättest denken sollen: es geschieht mir ganz

recht, daß ich jetzt vor Allen beschämt dastehen muß; warum
konnte ich auch so handeln! Nun hättest du die reine, klare Wahrheit

offen ausgesprochen und wärest dennoch allerdings beschämt

worden. Aber hättest du nun wohl je wieder so handeln mögen'?

Würde diese Beschämung nicht unauslöschlich deiner Seele

eingeprägt gewesen sein? Das hätte dir Kraft gegeben, immer mehr

als braves Kind dich zu beweisen. Und wie würde Gott, und

wie würden wir Alle dich nun werth gehalten haben! Besinne

dich doch ein ander Mal besser!" Wie wir bei einem Knaben

den Werth der Achtung, welche ihm Andere beweisen,

hervorzuheben haben, so bei einem Mädchen mehr den Werth der

Liebe, welche demselben von Andern zu Theil wird. Daß wir



— 54a —

bei jungem Kindern mehr nur andeuten, bei ältern ausführlicher

erörtern, bei sich wiederholendem Fehler mehr durch That
als Wort strafen müssen, versteht sich von selbst.

Wo wir die Lüge aus dem Streben nach Herrschaft
entstanden finden, da müssen wir besonders hervorstcllen: wie

der Mensch durch die Lüge sich alles Vertrauen untergräbt, wie

Niemand Einem Etwas mehr glaubt, wie alle unsre Worte
dann gleich dem verschlagenen oder falschen Gelde sind, das

immer nur den halben oder den Viertelspreiö hat, wohl gar
nichts gilt. Man denke an Napoleons Bülletins. — Wir wollen

aber gleicher Weise nicht unterlassen, sein Streben nach Herrschaft

zu reinigen und dahin zu leiten suchen, daß es die Herrschaft

des Wahren, Guten und Rechten herzustellen strebe, daß

es also dafür kämpfe und sich bemühe, Gott und sein Wesen

in allen Dingen herrschend zu machen. Dabei mögen wir ihm
zugleich andeuten, wie es dann Gottes Sache ist, uns Achtung

zu verschaffen, sofern er in unserm Leben den rechten Grund

dazu findet. Beispiele dafür bieten sich überall, vor allen das

Beispiel Jesu, der schlechthin nicht seine Ehre suchte, und dem

gleichwohl ein Name gegeben ist, vor welchem sich alle Kniee

beugen sollen.

Ist die Lüge aus dem Bestreben nach Besitz hervorgegangen,

so wollen wir unserm Kinde zu Herzen führen, wie

es um dieses geringen Besitzes willen nun ein unendlich höheres

Gut verloren. „Was müssen wir jetzt Alle von dir denken!

Wie gering müssen wir dich achten! (Ist es ein Mädchen: Wie
wenig können wir dich lieben!) Und wie stehst du nun gar vor
Gott da? Willst du denn je wieder so sein? So gib mir die

Hand darauf!"
Dieses Versöhnen, nachdem die Strafe erlitten, und

besonders nachdem das Wort der Verständigung gesprochen, ist

von hoher Bedeutung. Das Kind fühlt so den ganzen Werth
seiner Vereinigung mit uns, und wird darum unser Wort um



— S4K —

so tiefer in sich eindringen und um so kräftiger es in sich wirken

lassen, damit es immer einiger mit uns und mit seinem Gotte werde.

Bei einem Kinde, das schon mehr in die Verlogenheit
gerathen ist, wird sich ohne Zweifel h crv erstellen, daß es so manche

nicht unwichtige Thatsache des Lebens vergessen hat, was ihm
dann leid thut. Hier mögen wir ihm folgendes Lebensgesetz

nahe bringen: Ein Mensch, welcher sich durch Lüge das Leben

immer so verstellt und verkehrt, kann natürlich auf solch

entstelltes Leben keinen Werth legen; darum kann dasselbe sich

seinem Geiste auch entweder gar nicht, oder doch nur schwach

und verwischt einprägen, und so muß er es bald wieder auS

dem Gedächtniß verlieren. Diese wichtige Bemerkung werden

wir an jedem lügenhaften Menschen mehr oder weniger
wahrzunehmen Gelegenheit bekommen, und wir sollten nicht verfehlen,
sie unserm Kinde auszusprechen, sobald es dieselbe nur zu fassen

vermag. Anfangs mögen wir ohne alle Erklärung nur mit

dürren Worten aussprechen: „Das kömmt vom Lügen;" oder:

„So gehts dem Lügner." Sobald aber unser Kind verständiger

geworden, sollen wir die Erklärung dieses Lebensgesetzes nicht

unterlassen. Jede Wirkung, welche ohne Zuthun eines Menschen

einem Handeln folgt, vermag auf den Geist des Menschen einen

ungleich tiefern Eindruck zu machen; denn es tritt ihm darin

die unsichtbare Macht, welche alles Leben beherrscht, viel
unmittelbarer entgegen.

Vor Allem seien wir auf der Hut, daß dem Kinde keine

Lüge durchgehe, eingedenk des Wortes unseres I. Pauls:
„Eine gelungene Lüge wird die Mutter der Lügen; aus jedem

Windei brütet der Teufel seine Basilisken aus." — Bemerken

wir aber die erste Lüge an unserm Kinde, dann muß dies wie

ein Unglück angesehen werden, das die Familie betroffen, und

das Kind muß eine diesem entsprechende Rückwirkung erleiden.

Mit tiefer Begründung sagt darum Herbart: „Die erste

eigennützige Lüge kann kaum zu streng bestraft, kaum zu anhaltend

durch öftere, allmälig sanftere Erinnerungen geahndet, kaum



— 547 —

durch zu tief eindringende Schmerzen der innersten Seele

verhaßt gemacht werden." — Hingegen den gewiegteren Lügner
würde eine solche Behandlung immer verstockter und tückischer

machen. Ihn muß das Mißverhältniß, worein er sich setzt, mit

zunehmendem Drucke allmälig enger einschließen. Doch das allein

hilft noch nichts; das ganze Gemüth muß in die Hohe gewunden,

es muß ihm die Möglichkeit fühlbar und schätzbar gemacht

werden, sich eine Achtung zu verschaffen, welche mit der Lüge

nicht besteht. Dies kann nur durch die Kunst geschehen, den

Gedankenkreis von allen Seiten zu bewegen.

Eine besondere Strafe der Lüge gibt uns noch Jean Paul
an, indem er sagt: „Die beßte Strafe für die Lüge ist das

Verbot zu sprechen." Ich durfte diese Strafe nicht unerwähnt
lassen, weil sie unter Umständen von schlagender Wirkung sein

kann: der Mund, für das Heiligste bestimmt, muß sich schließen,

weil er entweiht worden.

Ob wir nun auf diesen angedeuteten Wegen zu unserm

Ziele, das Kind von seiner Lügenhaftigkeit zu heilen, gleich

hindurchdringen? Das wird davon abhängen, wie tief der Schaden

sitzt, wie weit der Riß in das geistige Band schon gedrungen
ist, wie weit also das Kind selbst von diesem Ziele entfernt ist.

Lassen wir nur nicht ab, immer auf dem gleichen Wege die gleichen

Mittel anzuwenden, wenn auch unter veränderter Form, so

werden wir auch früher oder später, aber endlich doch gewiß

dieses Ziel erreichen.

Ehe wir diesen Abschnitt verlassen, ist es nothwendig, noch

einen Punkt klar in's Auge zu fassen: es ist die Not h lüge.
Das Wort schon zeigt an, auf welchem Grund und Boden diese

Lüge entsteht. Nichts ist gewöhnlicher im Leben, als eine Lüge

damit zu entschuldigen, daß man durch die Noth dazu gezwungen
sei; denn „Noth kennt kein Gebot;" oder: „Noth gleich Gebot;"
oder auch wohl: „Man muß aus der Noth eine Tugend
machen." Man hält solche Lügen nicht nur für erlaubt und recht,

sondern sogar für unabweisliche Nothwendigkeit. Da ist der



— 548 —

Vater oder die Mutter krank, und es geschieht ein Unglück;

wenn dieses dem Kranken bekannt würde, so könnte sich seine

Krankheit bedeutend vermehren. Wir schweigen also nicht nur
gänzlich davon, was öfter recht sein würde, sondern wir halten
uns auch berechtigt, sobald der Kranke danach sich erkundigt,

ihm die Unwahrheit zu sagen. — Wie oft trifft es sich, daß

wir ein dringendes Geschäft vorhaben; da wird uns aber ein

Besuch angemeldet: wie sollte es nun ein unschuldigeres Mittel
geben, als uns verläugnen zu lassen? — Wir sind in
Geldverlegenheit; sollten wir nicht dem, welchen wir um Geld

bitten, mit Bestimmtheit einen Tag der Rückzahlung vorgeben

dürfen, um nur aus unserer Noth zu kommen, wenn gleich wir
an dieser Bestimmtheit selbst innerlich zweifeln? Dies sind aus

unzähligen Beispielen nur wenige, welche aber, besonders weil

sie tagtäglich wiederkehren, bedeutend genug sind, um das Wort:
„Noth kennt kein Gebot," daran zu prüfen.

Zuerst und vor Allem drängt sich die Frage auf: Wo ist

hier die Grenze für den Fall der Lüge aus Noth? Tausendarmig
packt vie Noth des Lebens den Menschen an; nur fühlt sie der

Eine stärker, der Andere schwächer. Welches ist nun der bestimmte

Grenzpunkt, wann die Noth nicht mehr zur Lüge berechtigen

soll? Auf diese Frage gibt es nach meiner Ueberzeugung keine

grundhaltige Antwort; denn was man etwa von Schaden-Abwendung

sagt, das steht Alles auf so lockerem Boden, daß es

nicht der weitern Erwähnung verdient. Gestatten wir der Noth
einmal das Recht zu, sich durch Lüge zu helfen, dann ist jeder

Sünde das Thor geöffnet, sobald sie nur den Nothpaß vorzeigt.

Dieser Weg, sich auf alle Weise selbst zu helfen, um nur aus

der Noth heraus zu kommen, reißt den Menschen aus
allem höheren Verbände los und macht das abgerissene
Selbst zu seinem Gotte. Das beweist unsere Zeit auf eine

furchtbare Weise und wird es ferner noch mehr beweisen. Darum
ist es vor Allem in der Erziehung heilige Pflicht, hier klare

und festhaltige Grundsätze zu erfassen und durchzuführen.



— 549 —

Nothlüge ist Lüge, und darum Sünde; und jenes
Wort: „Noth kennt kein Gebot", ist ein Trugworl.
Ihm steht aber ein anderes entgegen, welches heißt: „Noth lehrt
beten; " oder: „ Noth führt zu Gott! " In Gott ist alles Wesen

inbegrissen; darum sind in ihm auch alle Gebote enthalten. Die

Noth soll uns darum gerade umgekehrt zum tiefsten Gehorsam

gegen jedes göttliche Gebot führen. Aber nicht nur das; denn

Gott ist nicht nur der Gesetzgeber, er ist auch der Führer alles

Lebens, unsere Vorsehung, unser Vater. Der erste Gedanke in
unserer Noth muß darum sein: sie kommt von Gott, „ohne dessen

Willen kein Sperling zur Erde fällt". Nicht bei der nächsten

Ursache unserer Noth, welche sie auch sei, sollen wir stehen

bleiben, sondern die Hand sollen nur erfassen, welche diese Noth
uns zugelassen hat. Warum aber zugelassen hat? Etwa uns zu
einem gottwidrigen Leben, zur Unwahrheit uns zu veranlassen?

Das widerspräche sich selbst. Nein; aber unser innerer Mensch,
der mit Gott ursprünglich und urwesentlich geeinte, soll sich

offenbaren; unser Kernlcben in seiner ganzen Kraft und ewigen Macht
soll sich zeigen und beweisen. Nichtig und grundlos sind alle

Entschuldigungen der Noth, welche von diesem Erweisen unserer in Gott

geeinten Ur- und Grundkraft unseres Lebens uns abziehen wollen!
Das Leben des kranken Vaters, des Beschützers, Erziehers

und Ernährers seiner Familie, steht auf dem Spiele, wenn du

ihm auf seine Frage die Wahrheit sagst, eine schlimme Nachricht

mittheilst. Wer gab aber dieses Unglück gerade jetzt, während der

Vater so darniederliegt? Krankheit führt den Menschen in sein

inneres Leben ein: kannst du wissen, ob der Vater diese Nachricht

nicht gerade jetzt bedarf, um ganz in sich und in seinen

Gott einzukehren? um geistig zu gesunden und dadurch vielleicht

auch den Grund zur leiblichen Gesundheit zu legen? Wie es

auch sei, du greifst vermessen in Gottes heilige Führung, sobald
du zur Lüge dich wendest. Du kannst den Kranken von seiner

Frage abzulenken suchen, um gewiß zu sein, ob auch sein Geist
die erfragte Thatsache wirklich bedarf. Du kannst, ja du sollst,

:;g



— 55U —

wenn er auf Antwort besteht, daS Geschehene mit aller Scho-

nung und auf solche Art mittheilen, daß darin zugleich die

rechte Erhebung und der wahre Trost gegeben ist; aber durch

Unwahrheit die Thatsache vorenthalten oder verändern, das ist

und bleibt eine falsche Handlung. Als solche straft sie sich auch

meist sogleich. Wenn wir nämlich meinen, daß der Kranke

unsere Lüge auch für Wahrheit annehmen werde, so irren wir
in den meisten Fällen; denn die Unwahrheit verräth sich durch

sich selbst. Und ist unsere Nothlüge auch nur ein einziges Mal
offenbar geworden, so wird auch das Vertrauen aus unsere

Wahrheitsliebe untergraben sein. Aber gesetzt auch, es gelänge

uns, daß der Kranke uns glaubte: von einer beängstigenden

Furcht werden wir ihn nicht befreien können. Wer weiß nun
aber nicht, daß die Furcht vor einem Unglücke, dieser ungewisse,

peinigende Zustand, nicht selten viel mehr die Krankheit zu

verschlimmern vermag, als die klare Gewißheit der Wirklichkeit?
Wir haben ein dringendes Geschäft, und es meldet sich

ein Besuch. Auch hier soll unser innerer Mensch hervor. In
dem andern Menschen lebt, wie in uns, ein Gotteswesen.
Vertrauen wir doch diesem Gotteswesen, vielmehr dem lebendigen

Gotte, der in demselben unablässig waltet und wirkt. Möglich,
daß wir von unserer Wahrhaftigkeit für die Gegenwart Schaden
leiden. Wer aber um der Wahrheit willen Nichts zu leiden

vermag, soll nur nicht von Tugend reden. Zuletzt aber muß der

Wahrheit der Sieg dennoch werden. Ich kenne wohl jene falsche

Diplomatik, welche jetzt noch immer im Großen wie im Kleinen
das Leben beherrscht; aber so wie schon jetzt die wahren
Erfahrungen des Lebens viele Stützen derselben umgestürzt

haben, so wird und muß auf demselben Wege auch der Rest

noch vollends zusammenbrechen.

Was aber jene Nothlüge aus Geldverlegenheit betrifft, so

sollen wir wohl bedenken, daß Nichts geeigneter ist, uns in

bürgerlichen Verfall und in alles ihm folgende Elend zu stürzen,

als eben diese Art von Nothlügen. Wir befreien uns nämlich



— 551 —

dadurch aus unserer Verlegenheit, ohne im ganzen Ernste die

Verpflichtung anzuerkennen, zur festgesetzten Zeit unser
Versprechen zu erfüllen. Nicht nur, daß wir nun leicht versucht

werden, mit dem fremden Gute unbedachtsam umzugehen,
sondern wir werden auch zu neuen Nothlügcn hingedrängt, und
werden dabei nicht selten genöthigt, allerlei Vergünstigungen und

Vortheile dem Andern zu gestatten. So geht's von Stufe zu

Stufe hinab. Bleiben wir dagegen in der Wahrheit, so legen

wir uns einerseits Entbehrungen auf, und andrerseits strengen

wir unsere Kraft ungleich mehr an, und zwar immer mehr in
der rechten Weise; denn wer in der Wahrheit bleibt, der bleibt

in Gott. So kann die rechte Hilfe uns nicht ausbleiben.

Nach meiner Ueberzeugung gibt es nur eine einzige, aber

auch nur scheinbare Ausnahme von der unbedingten Verpflichtung

des Menschen zur Wahrheit; es ist die, wo der Schein
und die Täuschung Lebensgesctz ist. Dies findet unter
gewissen Umständen im Kampfe statt, sowohl im Spiel,
wie im ernsten Krieg. Wenn spielende Kinder sich die Miene

geben, irgend wohin zu laufen, um die Kraft des Gegners auf
diesen Punkt zu lenken, dann aber plötzlich eine ganz entgegengesetzte

Bahn einschlagen, und so ungehemmt zu ihrem Ziele

kommen: so wird Niemand diese Verstellung für etwas Böses

halten; sie liegt im Gesetz des Spiels ; ja, sie macht einen

wesentlichen Punkt desselben aus. — Zwei sich übende Ringer
oder Fechter machen Scheinangriffe und verdecken dadurch ihren

eigentlichen Angriff: wer von ihnen dadurch am beßtcn zum

Ziele kommt, wird immer unser Lob äuiten. Es gehört diese

Verstellung zum Gesetz solcher Uebungen. Um nun einzusehen,

warum die Unwahrheit im Spiele zum Lebensgesetze werden

kann, müssen wir uns zu dem Ernste des wirklichen Lebens

wenden, welcher durch solches Spiel angedeutet ist; denn jedes

Spiel deutet auf Ernst hin. In das Wesen des Zweikampfs
und Kriegs muß hier unser Blick sich einsenken. Welchen

Standpunkt betreten die beiden feindlich sich gegenüberstehenden

38»



— 552 —

Theile? Beide entsagen gegenseitig dem Ansprüche aus Recht
und erklären sich der Verpflichtung für dasselbe los und ledig.

Das Band, durch welches die Menschen, vermöge ihres aus

Gott entsprossenen, in ihm ruhenden Wesens, gehalten sind,

Leben, Ehre und Gut des Andern, wie ihr eigenes, zu schützen

und zu fördern, dieses Band ist durch gegenseitige Uebereinkunsl

zerrissen. tOb wir zu diesem Zerreißen eines keineswegs durch uns

gegebenen Bandes ein Recht haben, ist eine andere, hier jedock'

nicht zu erörternde Frage.) Sobald dies Band zerrissen und

somit der durch die Natur gebotene Rechtszustand aufgehoben

ist, so ist zugleich die Verpflichtung zur Wahrheit des Lebens

mit aufgehoben. Und wir finden es nun ganz in der Ordnung,
daß jeder von den beiden kriegführenden Theilen auf erdichtete

Nachrichten, auf falsche Drohungen, Scheinangriffe, Hinterhalte

u. s. w. gefaßt ist, sie nicht nur unschädlich zu machen, sondern

den Feind durch gleiche, wo möglich größere Hinterlist zu über-

vortheilen sucht. Ja, wir müssen zugeben, daß solche Verdeckun-

gcn und Verstellungen einen wesentlichen Theil der Kriegskunst

bilden.

Hier also ist die Unwahrheit Lebensgcsctz, hat aber

dennoch nur ein sehr beschränktes und fest bestimmtes Feld, über

welches hinaus wiederum die strengste Wahrheit gelten muß.

Denn es gibt auch für den Krieg allgemeine völkerrechtliche

Gesetze, welche kein Theil übertritt, ohne daß ihn wenigstens der

Geist der Geschichte dafür richtet und brandmarkt.

Werfen wir nun unsern Blick auf solche Menschen, welche

einseitig und heimtückisch den Rechtsstand, welcher in der

menschlichen Gesellschaft besteht, aufheben; welche aus verborgenen

Schlupfwinkeln hervor durch Diebstahl, Mord u. s. w.
mit der ganzen menschlichen Gemeinschaft im Kriege stehen und

deren zeitliche und ewige Güter gefährden: so wird uns Jeder

zu ähnlicher Kriegslist gegen sie für befugt und berechtigt

erklären, sofern wir ihr freventliches Beginnen aus keine andere

Weise stören oder hintertreiben können. Doch eingedenk, mit



— 553 —

welchen unglückseligen Menschen wir eö zu thun haben, sollen

wir auch hier, so weit nur immer möglich, die Wahrheit des

Lebens unsere Schutzwehr sein lassen. Ewig wahr bleibt auch

in dieser Beziehung der Ausspruch Luthers- „Ein Wvrtlein
kann ihn Men!" Selbst ein geringes Wort, das aber aus

der Kraft der Wahrheit stammt, kann zum Innern auch solcher

Menschen dringen, und alle Kraft und allen Muth zur bösen

That ihnen danieder schlagen.

Also nur da, wo der Rechtsstand aufgehoben und dadurch

zugleich die Verpflichtung zur Wahrheit aufgelöst ist, kann die

Nothlüge ihre Stelle finden; jedoch auch hier in bestimmter

Begrenzung und Einschränkung. Außerdem hat sie schlechthin keine

Berechtigung, und entsteht, wie jede andere Sünde, nur daraus,

daß unser Geist nicht lebensvoll in Gott ruht, daß
die Sorge um äußere Güter uns gefangen hält. Wer

darum den Spruch unsers Dichters tief im Herzen trägt: „Das
Leben ist der Güter höchstes nicht, der Uebel größtes aber ist

die Schuld, " dem wird die Versuchung zur Nothlüge wohl fern
bleiben. Ihm ist es Gewißheit: daß die Wahrheit des

Lebens am Ende den Preis erringt.

Ueber Erziehung. Bruchstück von dem sel. Hrn. Semmar-
director Nabholz.

Eine der erfreulichsten Erscheinungen bei der politischen

Umgestaltung unsers Vaterlandes ist das in mehrern Kantonen

sich äußernde Streben nach Verbesserung des Volksschulwesenö.

Es ist damit die Anerkenntniß ausgesprochen, daß das Volk

Dieses Beuchstück schrieb der set. Hr. Director Nabholz als Einleitung

zu einer Beurtheilung der Schrift: Umriß der Erziehungsaufgabe rc.

Von Hans Georg Nägeli. Zürich, 1832. — Da derselbe nur Weniges

von sich zum Druck befördert hat, so dürfte dieses Bruchstück seinen

Freunden und Verehrer» nicht unwillkommen sei», indem es wichtige

Punkte seiner Grnndanstcht über Erziehung enthalt. Str.


	Ursprung, Wesen und Behandlung der Lüge : und was ist von der Nothlüge zu halten? : Eine erzieherische Abhandlung

