
Zeitschrift: Allgemeine schweizerische Schulblätter

Band: 10 (1844)

Heft: 7-8

Artikel: Versuchsweise Aufstellung einiger pädagogischer Grundsätze in
Beziehung auf die sich bekämpfenden Theorieen im Gebiete der
Philosophie, Religion und Politik

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Juli und August.

Versuchsweise Ausstellung einiger pädagogischer
Grundsätze in Beziehung aus die sich
bekämpfenden Theorieen im Gebiete der Philosophie,

Religion und Politik.*)
Motto: Eines schickt sich nicht für Alle,

Alles schickt sich nicht für Einen,
Großes reimt sich nicht zum Kleinen.
Drum sieh' Jeder, wie er's treibe,
Merke Jeder, wo er bleibe
Und wer steht, daß er nicht falle.

In einer Zeit der Gegensätze, wie die unsrige ist, kann man

es unmöglich Allen recht machen; denn Jeder verlangt etwas

Anderes. Der Verständige wird aber nie verlangen, daß die Andern

ihn im ganz gleichem Takt und Rhythmus nach seiner Geige tanzen.

Er achtet die persönliche Freiheit der Überzeugung der Andern, weil

er aus Erfahrung weiß, daß im Grunde genommen nie und

nirgends auch nur zwei Menschen vollkommen in ihrer Denk - und

Handlungsweise einander ähnlich waren, noch sein werden; eben so

wenig als man auch nur zwei Blätter desselben Baumes finden wird,
welche einander vollkommen ähnlich sind. Es scheint ein Gesetz der

Natur zu sein, daß sie zu einer andern Zeit und an einem andern

Orte stets etwas Neues hervorbringt; sie wiederholt sich nie. Dasselbe

Gesetz scheint auch für den Menschen in seinem leiblichen und

*) Der hier mitgetheilte Aufsatz ist schon vor mehr als einem Jahr
geschrieben. Weil jedoch dem Verf. die Ausführung des Gedankens, wie sie
hier vorliegt, selbst nicht genügte und gehäufte Amtsgeschäfte dazwischen
traten, so unterblieb die beabsichtigte Umarbeitung und vollständige
Durchführung des gemachten Planes. Wenn er nun deinungeachtet auch in dieser
mangelhaften Form mitgetheilt wird, so ist der geneigte Leser gebeten, den
Grund dieser Indiskretion in vorhandenen Umständen zu suchen, welche
einiger Zurechtweisung bedürfen und wobei es mehr auf die Sache als auf die
Form ankömmt.

19



— 392 —

geistigen Dasein zu gelten. Jeder Pulsschlag des Universums ist

ein Schritt vorwärts in der Weltgeschichte und reißt mit unsichtbarem,

aber unwiderstehlichem Zuge die Geister wie die Leiber mit

sich fort. In gewöhnlichen Zeiten folgen wir auch Alle, meist ohne

es zu merken, diesem Zuge der Vorsehung, und erst nach geraumer

Zeit, wenn wir uns umschauen, nehmen wir zu unserer eigenen

Verwunderung wahr, wie weit wir uns von unserm alten Standpunkte

entfernt und wie sehr wir unterdessen selbst uns verändert

haben. Man vergleiche nur zum Beweise dessen den heutigen Stand

der Wissenschaften, der Lebensanstchten und Bedürfnisse, mit dem,

wie es vor 20 Jahren war. Alles kommt und geht in der Welt;

während und mit diesem allgemeinen Wechsel rückt die Welt selbst

innerlich und äußerlich wie der Zeiger einer Uhr von einer Epoche

zur andern vor. Auch die Weltgeschichte hat ihre Morgen- und

ihre Abendstunden, ihren heißen Mittag und ihre stille, finstere

Mitternacht. Der Verständige daher, dieses Wechsels kundig und

eingedenk, wird gegen abweichende Ansichten in wichtigern und

unwichtigern Dingen stets eine gewisse Toleranz haben, die ihn sogar

in der Hitze des Kampfes nie ganz verläßt. Nur wo er offenbar

unsittliche Tendenzen wahrnimmt, da wird er mit schonungsloser

Strenge nicht sowohl den Bekenner derselben als vielmehr die Grundsätze

bekämpfen. —- Eine solche temperirte Stimmung mit
hervortretendem Wohlwollen und schonender Duldsamkeit gegen den Ne-
bemnenschen ist überhaupt der schöne Cbarakterzug der edlern Menschheit,

der sich durch unsere ganze Geschickte durchzieht, und dem sich

die Individuen am liebsten hingeben. — Allein dieser Geist des

Wohlwollens, der Schonung und Duldung gegen Fremdes, so

wohlthuend er auch dem Individuen ist, ist so wenig bleibend, als das

schöne Wetter. Auch die Menschheit und die Völker haben ihre

Krisen, in welchen sie, so zu sagen, aus einer großen Geschichtsjahreszeit

in die andere rücken. Der, welcher seine Zeit kennt, wird
sich leicht in dieselbe finden und stets das Zeitgemäße thun, ohne

aus seiner natürlichen Temperatur des Wohlwollens und der Duldung

zu kommen. Allein es gehört das Studium des ganzen Le-



— Z93 —

bens dazu, um jedes Mal das Richtige zu treffe» und nie das

harmonische Gleichgewicht zwischen Kopf und Herz zu verlieren. Der
mehr oder minder Gedankenlose, in irgend einem Wahne Befangene,

von irgend einer Leidenschaft Gefesselte wird nie mit der Zeit gleichen

Schritt halten; sondern bald wird er trüge zurückbleiben und

über Diejenigen schelten, welche ihm zu schnell gehen, bald wird er

der Zeit selbst vorauseilen wollen, um sie und die Umstände zu

beherrschen, was ihm aber so wenig gelingt, als über seinen eigenen

Schatten zu springen. Solche Übergangszeiten nun sind gleichsam

das November - oder das Aprilwetter der Weltgeschichte,

unbeständig, unfreundlich und mißstimmend; Keinem sind sie ganz

recht. Das Lächerlichste und Schlimmste zugleich jedoch in solchen

Zeiten ist es, daß es stets Leute gibt, welche meinen, Dieser oder

Jener sei eine Art Herenmeister, der das weltgeschichtliche Wetter

mache Und trotz dem, daß die Herenprozesse aus dem europäischen Cri-
minalcoder verschwunden sind, wirdnoch manchem vermeintlichen Wetter-

herer sowohl hinter dem Ofen als in der Rathsstube der Prozeß
gemacht, und wenn man ihn auch nicht leiblich verbrennt, so wird er doch

oft moralisch geschunden und gemartert, daß ihm das Leben sauer

genug wird. — Ins Besondere ist es in unserer Zeit die Schule,

welche eines Theils den Leidenschaften der Parteien dienstbar

gemacht werden soll, andern Theils deren Anfeindungen ausgesetzt ist.

Nun hat allerdings die Schule oder vielmehr haben die Schulen

auch, wie Alles in dem Leben, ihre Parteistellung und sie nehmen

daher im Allgemeinen am Schicksale ihrer Parteien Theil. Darüber

sich zu beklagen, wäre Thorheit, weil Nichts in der Welt, was

einmal eine Parteistellung eingenommen hat, für sich eine Ausnahme

von der weltgeschichtlichen Regel verlangen kann. — Allein die Schule

hat eben so gut auch wieder ihre besondere und eigenthümliche

Stellung, in welcher sie den Parteibestrebungen und Leidenschaften

wesentlich fremd ist und bleiben soll. So lange und in so fern sie

nun sich in dieser parteilosen Stellung befindet, ist sie gleichsam ein

neutrales Gebiet und hat das Recht der Unverletzbarkeit, je des

Schutzes von Seiten aller Parteien. Dieses neutrale Gebiet der



— Z94 -
Schule nun auszumitteln und von den Bedingungen und Verpflichtungen

zur Erhaltung ihrer Neutralität zu sprechen, soll die Aufgabe

gegenwärtiger Abhandlung sein. —
Bevor wir jedoch die Rechte und Pflichten der Neutralität

besprechen, welche den Schulen bis zur Universität hin und zum Theile

noch sammt derselben zukommen, müssen wir das Gebiet, auf
welchem fich der Kampf bewegt, einigermaßen skizziren, damit wir
sowohl die Natur und das Ziel desselben, als auch die Grenzen seines

Gebietes kennen lernen.

In dem Gebiete der spekulativen Philosophie handelt es sich

zunächst um die Hauptfrage, ob dieselbe in ihrer letzten Gestaltung
als Helgel'sche Philosophie diejenige Höhe der Erkenntniß erreicht

habe, daß sie, wie sie es bereits gethan, den Versuch wagen darf,

auf eine dogmatische und apodiktische Weise alle Gebiete des Wissens

und des Lebens ihrer spekulativen Anschauungsweise unterzuordnen,
und weiter noch, Alles, was sich ihr entgegensetzt, als ein Nichtiges

und Vernichtungswürdiges zu bezeichnen. Die Konsequenzen

für das praktische Leben, welche sich aus diesen Ansprüchen ergeben,

sind, obwohl noch selten gehörig gewürdigt, eben so bedeutend

als bedenklich. Die Gegenpartei nun spricht dieser Philosophie
ebensowohl die innere Wahrheit oder Vollendung ab, als sie die

Berechtigung zu den angedeuteten Schlußfolgerungen läugnet. Ja sie

geht ihrerseits so weit, daß sie leidenschaftliche Erörterungen
sowohl als leidenschaftliche Konsequenzen und Prätenstonen der

Hegelianer, zum Theil eben so leidenschaftlich, bekämpft. Die Hauptfrage

aber, auf welche es eigentlich ankommt, und welche die Angel

ist, um die sich die geistigen Kämpfe aller Zeiten drehten, ist

die: ob die Philosophie die Mutter aller menschlichen Geistesproduktionen

und somit auch der Religion sei, oder ob umgekehrt die

Religion unmittelbar vom Himmel stamme, ein dem Menschen von

Gott Gegebenes sei und die Philosophie nur der Versuch, das nicht vom

Menschen Stammende zu seinem Eigenthum? zu machen durch und

vermittelst der freien menschlichen Gcistesthätigkeit. Auf den äußersten

Polen dieser Gegensätze wird von jedem die Selbständigkeit des



— 295 —

andern so sehr geläugnet, daß das Andere als das Böse und in

sich Nichtige bezeichnet und mit dem höchsten Fluche belegt wird.—
Der Streit ist wohl so alt, als die Welt, und wird wahrscheinlich

auch so lange dauern, als das Bedürfniß freier Gedankenäußerung

neben dem Bedürfniß positiver Religion vorhanden ist, d. h. immer.

Was nun die beiden entgegengesetzten Grundtheorieen angeht, so

wird jeder wißenschaftlich Gebildete sich mehr oder minder zu der

einen oder der andern derselben hinneigen, je nach dem Bildungsgange,

welchen er genommen, und der Bildungsstufe, welche er

erreicht hat. Dieses individuelle Recht steht außerhalb dem Bereiche

jeder menschlichen Gesetzgebung und ist demnach seiner Natur nach

eben so unerreichbar für irgend ein positives Strafgesetz als

unantastbar. — Allein anders gestaltet sich die Sache, so bald man das

Gebiet des bloß theoretischen Meinens nnd Denkens verläßt und

Anwendungen auf das praktische Leben macht, und wieder anders,

wenn Derjenige, welcher sie macht, eine bestimmte Stellung im Staate

einnimmt, und zufolge seiner Stellung ausdrücklich oder stillschweigend

gewisse Verpflichtungen gegen die Staats-Gesellschast und die

in ihr zu Recht bestehenden Einrichtungen übernommen hat. Jede

Theorie nämlich tritt, insofern sie neu und originell ist, in ihren

Konsequenzen irgend einer ältern Theorie und den aus derselben

abgeleiteten Einrichtungen entgegen und gefährdet sonach die

Existenz derselben und der von denselben abhängigen Personen.—Ma¬
chen wir daher von dem oben angegebenen Rechte, welches sich die

neue Philosophie zuschreibt, eine Anwendung auf die Theologie
und die Kirche in ihrem gegenwärtigen Zustande, und bedenken wir
namentlich die Art nnd Weise, wie Strauß das Christenthum und
die christliche Kirche qualifizirt hat; so kann den Geistlichen, als
den bedeutendsten Stellvertretern der christlichen Religion und Kirche,
es keineswegs gleichgiltig sein, ob ein öffentlich angestellter Lehrer
stch zu jenen philosophischen Ansichten bekenne oder nicht.
Geschieht dieses jedoch nur in Privatunterrednngeu; so hat der Lehrer

keine öffentliche Verantwortlichkeit für bloße Privatäußerungcuz
eben so wenig, wenn er ans schriftstellerischem Wege seine Ansicht,



— 296 -
rein im Gebiete der Theorie sich haltend, ausspricht. Allein wenn

er seine öffentliche Stellung dazu gebraucht, Grundsätze auszuspre-
chen und fortzupflanzen, welche irgend ein von dem Staate
anerkanntes organisches Institut desselben gefährden, so ist er damit der

öffentlichen Anklage und der gesetzlichen Ahndung verfallen. Es
kann dann wohl der Fall sein, daß seine Ansichten auf der Wagschale

des geistigen und ewigen Rechts schwerer wiegen, als das

positiv zu Recht Bestehende. Allein eben diese höhere Berechtigung
erweist sich erst in Folge des mit dem Bestehenden zu führenden

Kampfes, sie ist das Resultat des Kampfes selbst. Diesen darf daher

Niemand scheuen, wer Neues als das Bessere zur öffentlichen

Anerkennung bringen will. In Beziehung auf Christenthum und

christliche Kirche nun stellen sich die Gegensätze so, daß auf der

einen Seite behauptet wird: "Christus ist in religiöser Beziehung das

höchste Ideal der Menschheit und seine ganze Persönlichkeit, sein

Leben und seine Lehren sind als höchster und unmittelbarer Ausfluß
aus Gott selbst in die von Gott entfernte Menschheit anzusehen,

um sie wieder zu Gott zurückzufuhren. Folglich haben seine Lehren

von Gott, Welt und Menschheit und deren gegenseitigem Verhältnisse

zu einander unbedingte Glaubwürdigkeit und sind eben so wohl
wie seine Sittenlehre unbedingt bindend für jeden Menschen. Die
Kirche also als das Organ der Bethätigung des christlichen Glaubens

und Lebens ist, wenigstens in ihren evangelischen Grundlagen,
ein unantastbares und ewiges Institut,,, oder um in biblischen Worten

zu reden: "sie ist der Fels, welcher bleiben wird bis ans Ende der

Tage.,, Auf der Seite der ueuen Philosophen hingegen wird
behauptet: "Nicht Christus und das Christenthum, sondern Hegel und

die Hegelffche Philosophie sind die höchste geistige Lebensäußeruug
der in der Menschheit wohnenden und mit ihr und durch sie
vorhandenen Gottheit. Was Christus uud seine Jünger im Glauben

schaneten und in der Hoffnung ahneten, das ist durch Hegel

und seine Schule zur That geworden. Hier ist in wissenschaftlicher

Form und Fülle, was dort nur im Keime war; hier ist zur klaren

Einsicht gebracht, was dort nur ein unsicheres Fühlen und Taste»



— 297 —

war. Die Philosophie hat folglich die Religion überwunden; sie

ist die höhere Stufe desselben Geistes und hat somit das Recht,

sich an die Stelle der Religion zu setzen, aus der gläubigen Kirche

eine wissende zu machen und die Lehrer des Glaubens durch die Lehrer

des Wissens, die Theologen durch die Philosophen zu ersetzen.

Man wird aus diesen wenigen Andeutungen erkennen, daß die

Gegensatze so scharf ausgesprochen sind, daß es den Theologen nicht

gleichgiltig sein kann, ob ein öffentlicher Lehrer sich zu dieser oder

zu jener Ansicht bekenne. Sie haben jedoch den Aussprnch Christi

für sich, daß die Pforten der Holle den Felsen, auf welchen Christus

seine Kirche gegründet hat, nicht überwältigen werden. Im
Vertrauen auf diese Verheißung dürfen sie daher den Kampf nicht

scheuen; nur müssen sie ihn mit rein christlicher Waffen, mit den

Waffen des Geistes führen, wenn sie nicht den christlichen Grundsätzen

selbst untreu werden wollen. Es ist hier nicht unsere

Aufgabe, in das Wahre vieser Gegensätze einzudringen; jedoch erlauben

wir uns noch auf einen Hauptpunkt, der damit im Zusammenhange

steht, und welcher zur vollkommenen Würdigung derselben

unentbehrlich ist, aufmerksam zu machen. Das Evangelium nämlich lehrt
in ganz klaren und entschiedenen Worten das Ende der Welt und

aller weltlichen Dinge und eine künstige Wiederbringung derselben.

Damit hängt aufs Innigste zusammen, die Lehre von der persönlichen

Fortdauer der Menschen, von einer künstigen Auferstehung,

Belohnung und Bestrafung je nach dem religiösen und sittlichen

Verhalten der Individuen während ihres Erdenlebens. — Es springt in

die Augen, daß diese Lehre dem fest auf sie Vertrauenden Muth
und Geduld zur Ertragung aller Erdenleiden gibt, weil sie ihm
in einem andern Leben die Krone des Lebens und unentreißbare

Seligkeit verheißt. Allein ein zu einseitiges Auffassen derselben wird
auch zu einer unerquicklichen Passivität, ja zur geistigen Faulheit
führen, welche keineswegs im Wesen des Christenthums liegt. —

Die neue Philosophie aber lehrt eiu pflanzen - und thierähnliches

Aufhören des Individuums mit der Vollendung seines
irdischen Daseins. Nur in der irdischen Wirklichkeit erscheint ihr die



— 298 —

himmlische Wahrheit. Was der Mensch hier hat und ist und

genießt, das ist wahrhaft sein; das Jenseitige ist ein Traum der

Geistesschwachen, womit sie sich für ihre diesseitige Unbedeutendheit
trösten. Nur der Philosoph genießt wahre Unsterblichkeit, dadurch und

weil er gewiß weiß, daß er im Geiste der Andern fortleben wird;
er ist selbst der zur Wissenschaft gewordene Geist Gottes, ihn hat
der Weltgeist zu dieser Stellung auserkoren, und sich in ihm
verkörpert, so wie er die Andern nur zu Trägern und Dienern der

also in die Welt kommenden Weisheit bestimmt hat. Nur wer im

klaren Bewußtsein dieses Zustandes der Dinge lehren und handeln

kann, der empfindet wahre Seligkeit, welche eben darin besteht,

mit freiem Wissen und Willen in dem ewigen All aufzugehen und

seine Individualität dem Ganzen zum Opfer zu bringen. —
Welchen Einfluß diese Lehre, wenn sie als neue Seligkeitslehre

unter das Volk gebracht würde, haben müßte, überlassen wir der

Beurtheilung des Lesers Auf jeden Fall laber würden die Gläubigen

derselben in der Masse ihr flüchtiges und untergeordnetes Dasein

höher zu verwerthen suchen, als es bisher unter dem Einflüsse

der christlichen Leidens - und jenseitigen Belohnungslehre geschehen

ist. — Irgend einer religiösen Gesellschaft aber könnte man nur
dann zumuthen, sich gleichgiltig gegen diese Lehre zu verhalten,

wenn sie dieselbe auch zu der ihrigen zu machen Lust hätte, sobald

sie im Schoose ihrer Gläubigen die bisherige Dämmerung mit ihrem

Lichte erleuchtet hätte. —
Nicht minder scharf ausgeprägt sind die Gegensätze in den

verschiedenen politischen Theorieen. Hegel lehrt mit dürren Worten : das

Bestehende ist auch das Vernünftige und das Wirkliche das Wahrhaste.

Also gibt diese Lehre einem Nero die gleiche innere Berechtigung

zur Tyrannei, wie einem Brutus und seinem Cato, für ihre

republikanischen Ideale zu sterben; ein Catilina steht auf gleicher Stufe,

wenn allerdings auch nicht auf gleicher Seite mit einem Sokrates,
einem Arnold von Brescia und einem Huß, ein Solimann und Ba-

jazeth stehen neben einem Trajanus und einem Gustav Adolf. Der

einzige Unterschied ist, daß die Einen für ihre Überzeugung den Gift-



— 299 —

becher trinken, oder gehängt und gebraten werden; die Andern von
dem Schweiße und Blute der Unterdrückten schwelgen ic. Also alle

kommunistischen und socialischen Theorieen tragen die gleiche Berechtigung

in stch, wenigstens den Versuch zu machen, ob sie es zur
staatlichen Wirklichkeit und somit auch zur wahrhaften Existenz bringen

können, und wenn auch nur vorübergehend, so haben sie mit
ihrem Recht des geschichtlichen Daseins auch ihre Unsterblichkeit und

ihre wenigstens vorübergehende Wirklichkeit und Wahrheit dargethan.

Auf der christlichen Seite wird zwar auch dem Evangelium gemäß

die Hoffnung einer innern Umgestaltung der staatlichen Verhältnisse

ausgesprochen; allein die Mittel sind Glaube, Liebe, Hoffnung,
bittere Entsagung der zeitlichen Güter uud geistiger Kanrpf bis zur
freiwilligen Selbstaufopferung. Und obschon das Evangelium diese

Welt und ihre Kinder als dem Bösen verfallen bezeichnet, so lehrt
es dennnoch in weltlichen Dingen Gehorsam gegen Obrigkeit und

Gesetz. Und gerade dieses evangelische Gebot der Untertänigkeit
unter die weltliche Obrigkeit ist es, auf welchem die Existenz aller

christlichen Staaten beruht. Wie weit nun aber eine christliche
Obrigkeit ihren Anspruch auf Gehorsam gegen ihre christlichen

Unterthanen ausdehnen dürfe, das zu untersuchen gehört nicht zu unserer

Aufgabe. Eben so kommt es den weltlichen Obrigkeiten zu, zu

bedenken, mit welcher der beiden entgegengesetzten Lehren die Ruhe
und Sicherheit ihrer Staaten besser geschützt ist, und welche der sittlichen

Entwickelung der ihnen anvertrauten Völker besser dienen wird. —
Ich schreibe hier nur für Schullehrer und darf mich daher auf
Erörterungen von Dingen, welche außerhalb dem Gebiete der Schule

liegen, nicht zu tief einlassen. Ich gehe daher jetzt zu meiner

eigentlichen Aufgabe über, zur Darlegung der Grundsätze, welche der

Lehrer innerhalb seiner engen Schranken zu befolgen hat, wenn er

nicht von dem Treiben der Parteien will gestört oder gar verschlungen

werden, mag sich nun seine Überzeugung mehr zu dieser oder

zu jener Anficht hinneigen. —
Oben ist behauptet worden, die Schule als Elementarschule,

Gymnasium, Gewerbschule, ja sogar (mit Ausnahme der spekulativen

19*



— 300 —

Philosophie) die Universität stehe auf einem neutralen Boden mir

zwar ihrer Natur nach; sie sei demnach unmittelbar bei dem Kampfe
der Prinzipien nicht betheiligt und habe auf Toleranz, je aus Schutz

von Seiten aller Parteien Anspruch zu machen. Diese Behauptung

soll näher bewiesen werden.

Man könnte entgegnen, die Schule habe doch nicht allein die

Gegenwart und das in ihr zu Recht Bestehende bei ihren Zöglingen

zum Bewußtsein zu bringen. Letztere seien ja gerade nicht zum Leben

und Wirken in der unmittelbaren Gegenwart berufen, sondern in

ihrem spätern Berufsleben gehören sie einer Zukunft an, welche sie

sich erst zur Gegenwart gestalten und somit ihre Zeit und Mitweli
schaffen müssen. Es sei also bis zu einem gewissen Grade

nothwendig, sie mit den neuen Theorieen bekannt zu machen, weil sie

sonst mit veralteten Ansichten in eine neue Zeit treten, hinter der

Zeit zurückbleiben würden oder sie erst mit großer Anstrengung
einholen müßten. —.So möchte es freilich scheinen; allein diese

Befürchtung geht jeden Falls zu weit. Die Jugend bleibt nicht hinter
der Zeit zurück, wenn man sie in einer freien, unbefangenen Richtung

erhält. Hingegen wird sie um ihre jugendliche Unbefangenheit,

Lebensfreude und Lebensfrciheit gebracht, wenn man sie einerseits für das

Alte und Angefochtene, anderseits für irgend etwas Neues, was ihrer

Fassungskraft und ihrem Geschmacke eben so ferne liegt, fanatistrt.
Lasse man doch die Jugend um Gottes und ihrer selbst willen Jugend

sein und impfe ihr weder ein altes noch ein neues Greisenthum ein.

Mögen die Männer um Prinzipien kämpfen, ihnen kommt der Kampf

zu; die Jugend wird von selbst in ihrer Weise pro und contra
Theil nehmen, da man selbst Dies und Jenes, worum der Kampf
des Augenblicks geht, zu ihr transpirirt, und der einsichtige Lehrer

wird genug zuthun haben, sie vor Extravaganzen zu hüten. Allein
sie durch Treibhauskünste für Sachen, welche sie gar nicht verstehen

kann, reif machen zu wollen, wird stets bittere Früchte bringen. —
Als Belege für meine Behauptung brauche ich nur die Jesniten-

schüler und ihre gräßlichen Verirrungen im Gebiete der Moral
und der Politik anzuführen und im Gegensatz gegen sie die protc-



— 301 —

stantische Katechismus-und Dogmenguäleri, die als Rigorismus
den Geist der Schüler nicht minder erdrückte, als ihn der Jesuitismus

zur freivvlften politischen Gaunerei stimulirte. Bei Friederich

II, von Preuße» hatte die harte Zucht der brandenburgischen

Hofpfaffen ihn gerade zu dem entgegengesetzten Extrem, zu Verachtung
der Theologen und der Theologie, getrieben. Die französische

Jugend unter Napoleon horte in den Colleges nur blinde Hingebung

gegen den Kaiser predigen, und die Folge war Haß gegen seine

Person nnd seine Politik. Man frage die Konscribirten von 1810

— 13. Ebenso ist es weltbekannt, wie der berühmte Voltaire seinen

Lehrern, den Jesuiten, gerieth. Der Jugend-Lehrer soll vor
Allem nnd der Hauptsache nach Lehrer sein, d. h. die

Jugend und ihre unmittelbaren Interessen und Bedürfnisse sollen

ihm vorzugsweise am Herzen liegen, und es muß ihm bis zu einem

gewissen Grade eigentlich gleichgiltig sein, welcher philosophischen oder

theologischen und politischen Richtung seine Zöglinge einst folgen

werdein denn was er ihnen in dieser Beziehung zu geben vermeint,

das fassen und verdauen sie nur halb; sie werden aber in spätern

Lebensverhältnissen und reifern Jahren unter stärkern Einflüssen, als

denen der Schule stehen, oder aber, wenn sie der Schule nicht

entwachsen, so wird Charakterverschrobenheit die unvermeidliche Folge

davon sein. Welch eine schöne, würdige Aufgabe ist es für den

Lehrer, seinen Schülern Freund und Wegweiser durch das weite Gebiet

der Wissenschaft und des Lebens zu sein; sie auf die Verirrun-

gen links und rechts aufmerksam zu machen, ohne sich mit der ihm

anvertrauten Schaar in dieselben zu verlieren; sie Schritt vor Schritt
und von einer Station zur andern zu geleiten und Geist und Herz

ununterbrochen in kräftigender Bewegung zu erhalten; sie an

Arbeitsamkeit, Einfachheit und ruhige Besonnenheit zu gewöhnen, während

er das reiche Gebiet der Wissenschaften vor ihrem Geiste entfaltet

und die Lust, in demselben heimisch zu werden, zu immer glühenderer

Begeisterung in ihnen anfacht. An der Wissenschaft selbst hat er

Reizmittel genug, so daß er das Gezänke des Marktes entbehren

kann, ja entbehren muß, wenn er seine Aufgabe versteht. Das



— 302 —

kann man nun freilich dem Anfänger im Schulamte nicht so ganz

zumuthen, und es gehört eine längere Erfahrung dazu und kühleres

Blut, als es der junge Mann gewöhnlich besitzt, um diese Resignation

als die würdigste Stellung des Lehrers zu erkennen. Allein

mancher ältere Amtsgenosse, der seiner Zeit ebenfalls von dem Strome

der Tagesinteressen fortgerissen wurde, wird heute mit mir der gleichen

Ansicht sein, und der jüngere, welcher seine Probejahre des

praktischen Lebens noch zu überstehen hat, wird einen guten Rath
nicht verschmähen. Es ist gewiß die größte Kunst des Lehrers,

sich in den Geist und die Denkungsweis der Zugend zu versetzen, und

man bringt diese Kunst nicht schon zum Amte mit, sondern erwirbt

sie sich erst durch längere Beobachtung und Erfahrung. Zm Gegentheil

glaubt der angehende Lehrer gewöhnlich, was ihn in dem

Augenblicke am meisten interessire, das müsse auch der Jugend ani

interessantesten sein. Allein dies ist der größte Irrthum, aus welchem

die meisten pädagogischen Mißgriffe entstehen. Und je eifriger der

Lehrer in der Verfolgung seines hyperbolischen Zieles ist, desto

akuter wird der krankhafte Geisteszustand der von ihm angesteckten

Schüler werden, in Gegensatz gegen die Geisteslethargie, welche

unter dein schläfrigen und interesselosen Lehrer sich einschleichen wird.

Erst durch den langen Weg der Geschichte und manchfacher anderer

Bildungsmittel wird es möglich, den Schüler für richtige und tüchtige

Auffassung der Interessen der Gegenwart vorzubereiten, nicht

dadurch, daß man ihn unmittelbar in das Kampfgewühl des Tages

reißt. Will man aber einseitige Fanatiker bilden; dann ist allerdings

dieser Weg der kürzeste und sicherste. Allein ich möchte jeden Vater

fragen, sei er auch der heftigste Parteimann, ob er damit übereinstimme,

wenn der Lehrer seines Sohnes diesen vorzugsweise und

von vornherein nur mit seiner Parteiansicht bekannt macht und ihm

alles Andere nur mit Verachtung ansehen lehrt? —

Doch man verzeihe mir diese Abschweifung von meinem

Versprechen, den Beweis zu führen, daß die Schule, als Bildungsstätte

der Jugend, sich auf neutralem Boden befinde. Ich komme

jetzt darauf zürück. Man wird einerseits mit mir darüber einver-



-- 303 —

standen sein, daß der Streit um die Anfangs dieser Abhandlung

angedeuteten Prinzipien der höchste ist, welcher die Menschheit je

und je bewegt hat und bewegen wird; eben so, daß um diesen

Streit zu führen die höchsten Geisteskräfte der Menschheit in

Anspruch genommen werden; ferner, daß die Aneignung und

Ausbildung der menschlichen Geisteskräfte das Werk der höchsten, aber

zugleich der wichtigsten und besonnensten Thätigkeit ist; endlich, daß

die Entscheidung dieses Kampfes nicht von der Leidenschaftlichkeit

abhängt, mit welcher er geführt wird, sondern von dem möglichst

allseitigen Gebrauch der Kenntnisse, der Einsichten, des verständigen

Urtheils, der tiefsten und reinsten objektiven Anschaunngskunst und

der reinsten, nur von ihrem eigenen geistigen Interesse geleiteten

Begeisterung, Kurz die beßten Kämpfer auf der einen, wie auf
der andern Seite werden diejenigen sein, welche itensiv der reinen

Wahrheit am nächsten sind und ertensiv die meisten Kenntnisse mit
der größten Gewandheit und Beharrlichkeit auf den Plan bringen.
Jeder der beiden Parteien muß daher sehr daran gelegen sein, die

reinsten und tüchtigsten Kämpfer: zu haben, denen jede derselben

behauptet, um die Wahrheit zu kämpfen, jede behauptet sie

zu besitzen; allein jede muß sie gegen die andere vertheidigen

und im Kampfe erst erringen. Aus der Kraft der Begeisterung

aber erst, womit Jeder kämpft, aus der Reinheit und Fle-
ckenlosigkeit der Waffen, welche er gebraucht, aus der Kunst und

Sicherheit endlich, womit er sie führt, zeigt sich, wie nahe der

einzelne Kämpfer der Wahrheit war, wie lieb er sie, die reine Gottheit,

hatte, und mit welcher Liebe hinwiederum sie ihrem Kämpfer
zugethan war, indem sie bis über seinen Tod hinaus ihn mit den

Stralen ihrer unsterblichen Ägide umglänzt. Eben deßhalb hat
auch jede der kämpfenden Parteien ein wesentliches Interesse, daß

die noch nicht kampffähige Jugend so parteilos als möglich unterrichtet

und zur Führung künftiger Kämpfe um die Wahrheit angeleitet

werde, ohne sich jetzt noch unmittelbar in den Kampf selbst

zu mische». Und wo daher in der Schule diese rein objektive Richtung

auf Wahrheit und Kunst vorwaltet, da wird die Schule selbst



— 3V4 —

sich die Achtung und den Schutz aller Parteien erwerben. Hinwiederum

aber ist es die Pflicht des Lehrers, die ihm anvertraute

Jugend in dieser objektiven Richtung mit möglichster Parteiiostgkeit

zu erhalten, damit sie einerseits nicht die Beute von untergeordneten

Parteiintcressen werde und zur blinden, willen- und urtheilslosen
Dienerin von egoistischen Bestrebungen und Zielen Anderer, welche

ihr wesentlich fremd, ja ihren höhern Interessen gerade nachtheilig

sein können, herabsinke, — anderseits damit sie auf den nöthigen

Schutz Anspruch macheu dürfe, um sich möglichst frei und

selbständig zur Erkenntniß und Besorgung ihrer wahren geistigen

Interessen ausbilden zu können. -
Es liegt demnach in dem doppelten Interesse des Lehrers,

sowohl als wahren Freundes der ihm anvertrauten Jugend, als auct'

als verständigen Parteimannes, die Neutralität seiner Schule nach

Innen und nach Außen aufrecht zu erhalten. Das gleiche gedoppelte

Interesse aber haben die außerhalb der Schule stehenden Par-
teimänncr, eines Theils als Väter, Verwandte und Freunde der

Jugend, also aus rein menschlichem Interesse, andern Theils, weil

sie keine verpfuschten und verschrobenen Fortsetzer des von ihnen

geführten Kampfes wünschen können, sondern unbefangene, möglichst

allseitig gebildete und geistig möglichst hoch stehende Männer. -—

Denn es kommt nicht sowohl darauf an, ob diese oder jene Partei

siege, als darauf, daß man den Kampf redlich und edel führe,
damit endlich die reine Wahrheit siege. Allein es hat mit der

Neutralität der Schule noch eine andere Bewandtniß. —-

Der Strom der Menschheit rinnt, aus unbekannten Quellen

entsprungen, einem dunkeln, geheimnißvollen Ziele entgegen.

Unaufhaltsam rinnt er weiter, und kein folgendes Geschlecht steht mehr

am Platze seines ihm vorausgegangenen. Alle Kunst, diesen Strom

aufzuhalten und zum Stillstehen zu zwingen, ist daher vergebens;

allein eben so vergebens sind die Künste, welche seinen Lauf
beschleunigen sollen. Nur die Kranken und Faulen bleiben zurück,

um sich, wie sie wähnen, von den Überbleibseln der Vergangenheit

zu nähren; nur die Marodeurs verlieren sich rechts und links, um



— 305 —

ungerechte Beute zu machen; nur die tollen Wagehälse stürmen

voraus, um allen Ruhm und Gewinst für sich zu haben; die rechten

Leute allein gehen ruhig und in geschlossenen Gliedern vorwärts
und bauen das Leben zum schönen harmonischen Ganzen, überall

am Ufer des Lebens edle Denkmale ihres Daseins zurücklassend, in
freundlicher, thätiger Muße verweilend, wo es das Schicksal gestatet,

und rüstig vorwärts schreitend, sobald der Ruf zum Aufbruch
erschallt, und willig folgend, wenn der unsichtbare Heerführer sie von

ihrem Posten abruft. So ist die Bewegung eine innere und eine

äußere, eine geistige und eine leibliche, eine örtliche und eine zeitliche

zugleich. Voran geht das große Hauptbanner, Menschheit, Humanität,

Civilisiation, Kultur, oder wie es sonst genannt werden mag;
die einzelnen Abtheilungen folgen, jede unter ihren besondern Bannern

und Führern, je nach Zeit und Raum verschieden. Allein
diese Bewegung ist keine ganz friedliche; sondern unter den Führern
sowohl, als unter den einzelnen Abtheilungen wird bald mehr bald

minder lebhaft, bald mehr bald minder blutig, (denn auch alle Völker

- und Waffenkämpfe sind im Grunde genommen Prinzipienkämpfe;
allein gewöhnlich bilden sie nur die Schlußakte in den einzelnen

Abtheilungen des weltgeschichtlichen Dramas) sowohl um das Ziel
als um den Rhythmus und das Tempo der Bewegung gekämpft.

Und dies ist der merkwürdige Prinzipienkampf, welcher sich durch

die ganze Weltgeschichte durchbewegt, und welchen die neuesten

Philosophen den Prozeß der Weltgeschichte genannt haben. — Nun ist

es aber durchaus nicht die Aufgabe des Jugendlehrers und der

Schule, diesen Prozeß zu führen oder sich unmittelbar in diesen

Kampf zu mischen, wie sehr als auch deren künstiges Schicksal von
seinem Ausgange abhängen möge, oder so sehr auch ein Lehrer

glauben möge, er könne damit seiner Partei wesentlich nützen.

Es ist schon eben nachgewiesen worden, wie falsch und wie

nachtheilig für die eigentliche Aufgabe des Lehrers diese Meinung sei.—
Ein Anderes ist es freilich, wenn der Lehrer durch seine bürgerliche

Stellung in den Prinzipienkampf hineingezogen wird; allein in
diesem Falle muß seine bürgerliche Stellung und Pflicht wohl un-



- 306 —

terschieden werden von den Pflichten, welche er als Lehrer der ihm
anvertrauten Jugend hat. Auf keinen Fall handelt er pflichtgemäß,

wenn er den bürgerlichen oder wissenschaftlichen Prinzipienkampf

auf das Gebiet seiner Schule überträgt und seine Schüler zur
Parteinahme zu bewegen versucht. Auch wird ein solches Beginnen,
wie schon oben bemerkt, nie gute Früchte tragen. Wiederum etwas
Anderes ist es, wenn von außen her der Versuch gemacht wird, die

Neutralität der Schule zu verletzen und sie zur Theilnahme am

Streite zu bewegen. In diesem Falle hat der Lehrer das ihm
anvertraute neutrale Gebiet mit allen ihm zu Gebote stehenden gesetzlichen

Mitteln zu vertheidigen.

Worin besteht nun aber eigentlich dieses neutrale Gebiet der

Schule? welches sind dessen einzelne Bezirke und dessen Grenzen?

Von einem großen Theile des Unterrichts versteht es sich von

selbst, daß er seiner Natur und der Hauptsache nach gar kein Streitobjekt,

welches aus die oben genannten Prinzipien Bezug hätte,
bilden kann. Die gestimmte Mathematik, die Naturgeschichte, dieGra-
matik w. :c. kurz alle positiven Wissenschaften sind schon an und

für sich als abgeschlossene und fertige vorhanden. Sie sollen und

können nur mitgetheilt werden, wie sie da sind. Über die beßte

Methode der Mittheilung läßt sich freilich auch streiten; allein diesen

Streit haben die Lehrer unter sich zu führen, er geht die Schüler

und die Schule Nichts an, ja es ist nicht einmal gut, wenn die

Schüler erfahren, daß ein Streit darüber obwalte. Denn sobald

der Schüler erfährt, daß Dasjenige, was er, oder wie er es lernen

soll, noch im Streite liegt; so stutzt er billigermaßen und denkt,

er wolle lieber erst den Ausgang abwarten, ehe er fich Mühe mit
einem Dinge gebe, von dem man nicht einmal wisse, ob es eigentlich

bildend, oder wenigstens, ob die Methode bildend sei, in welcher

es bisher mitgetheilt worden. Der Streit zwischen Humanismus

und Realismus hat seiner Zeit auf vielen Schulen den

philologischen Studien sehr geschadet, und nicht nur mancher Schüler,

sondern sogar mancher Lehrer hat diesen Streit als Vorwand zu

edler germanischer Bärenhäuterei benutzt.



— 307

Referent weiß sich noch sehr gut eines Lyzeallehrers zn

erinnern, der anstatt, wie es seine Pflicht gewesen wäre, Philologien

zu lehren, seine Schüler mit Erzählungen der damals vorgebrachten

Gründe für und wieder den Nutzen des Studiums der alten Sprachen

unterhielt, was den Faullenzern sehr angenehm war, indem

sie dadurch Stoff bekamen, aus welchem sie für ihre Trägheit und

Unwissenheit sich Deckmäntel machten. Bei den tüchtigern Schülern

stand jener Mann aber in verdienter Verachtung, welche sich

steigerte, je mehr sie zur Erkenntniß seiner Gewissenlosigkeit und

Einseitigkeit kamen. Ja sogar von renvmmirten Unnversitätslehrern
kann Referent versichern, daß ihre Zuhörer sowohl für das Eramen,
als für das Leben von ihrer polemischen Eitelkeit und Einseitigkeit

nur wenig Nutzen hatten. Sie gaben nur dem jugendlichen Dünkel

Nahrung; allein ächte, gediegene Wissenschastlichkeit wurde durch

sie wenig gefördert. Freilich kommt man räsonnirend und poiemi-

sirend viel bequemer ans Ende der Stunde und des Semesters, als

wann man stets nur sorgfältig meditirte und präparirte Pensa

vorträgt. —
Gut, wird man einwenden, auch zugegeben, daß es Wissenschaften

gibt, wo, wie bei den Sprachen das Gedächtniß vorzugsweise,

oder wie bei der Mathematik die formale Urtheilskraft, oder

wie bei Poesie und Stylistik Schönheitssinn und Kunst der Darstellung

ausgebildet und in Anspruch genommen werden; so hat doch

der menschliche Geist auch die Seite, und diese ist gewiß eine der

wichtigsten gerade in unsern Zeiten, welche man vielleicht am beßteu

als philosophische (theoretische und praktische) Urtheilsfähigkeit
bezeichnen kann, und außerdem liegt im menschlichen Gemüth noch

das auf die genannten Fähigkeiten gestützte Bedürfniß des

unmittelbaren Handelns selbst, und sollen wir unsere Zugend bloß zu

lebendigen Wörterbüchern, zu thatlosen Ästhetikern, zu nutzlosen

Kritikern u. dgl. machen, Geschöpfe, von welchen leider unsere Zeit

nur zu sehr gelangweilt wird? —
Jetzt, glaube ich, haben wir den rechten Punkt getroffen!

Woher kommt, man erlaube mir die Frage, die wissenschaftliche,

20



— 308 —

ästhetische und praktische Seichtigkeit der größten Theils unserer

Zeitgenossen? Legen wir die Hand auf's Herz, wir Schulmänner, und

gestehen es uns ehrlich, daß die Schule, die so sehr gerühmte Schule,
einen großen Theil der Schuld trägt. Damit will ich keinen absoluten

Tadel aussprechen. Denn wenn die Schule gesündiget hat,
so that fie es größtenteils in guter Meinung, aus mißverstandenem

und irre geleitetem Eifer. An Fleiß und Rührigkeit hat es der

Lehrerstand im Allgemeinen gewiß nicht fehlen lassen. Denn alles Heil,
meinte man, sollte von der Schule ausgehen, und gewiß ist auch

viel Heil von ihr ausgegangen. Den Ruhm kann ihr Niemand

schmälern. Allein neben dem Heil ist auch manches Unheil
mituntergelaufen, und diesem entgegenzutreten ist jetzt die Aufgabe der

Schule. Jetzt nachdem sie durch edle und ruhmvolle Anstrengungen

sich ihre Existenz erkämpft hat, gilt es, von den Grenzüberschreitungen,

welche mehr oder minder fast allenthalben Statt fanden, sich

zurückzuziehen auf das selbst eigene Gebiet, und sich dort Maß und

Gesetz zu geben.

Es ist der menschlichen Natur, scheint es, unmöglich, ehe

gewisse Lebensstadien und mit ihnen gewisse Erfahrungen durchlebt

sind, leidenschaftlos zu sein. Vielleicht gelangen sogar die wenigsten

Menschen zur ruhigen, leidenschaftlosen Lebensanschauungz und

dennoch kann es diese allein sein, welche für die Wissenschaft wie für
das Leben den rechten Takt und Rhythmus anzugeben die Fähigkeit

hat. Ja es gibt sogar große und einflußreiche Schriftsteller,
welche die Behauptung aufgestellt haben, die Leidenschaften allein

seien im Stande, große Ereignisse hervorzurufen. Wäre dieser Aus-
sprneh richtig; so hätte der Erzieher nichts Angelegen«lieberes zu

thun, als in seinen Zöglingen irgend eine Leidenschaft hervorzurufen
und sie mit allen ihm zum Gebote stehenden Mitteln anzufachen,

und er wäre sicher, daß seine Zöglinge große Ereignisse hervorriefen.

Ich will versuche», diese gefährliche Ansicht so gut als möglich

zu widerlegen. — Es wird zwar kein Kenner der Geschickte läng-

nen, daß bei allen große» Charakteren auch gewöhnlich große

Leidenschaften vorhanden sind, eben so wenig, daß die großen EntWicke-



— 309 -
lungskrisen der Menschheit von den heftigsten und leidenschaftlichsten

Kämpfen begleitet waren, und daß die hervorragenden
Persönlichkeiten in der Regel die entschiedensten Repräsentanten der

Leidenschaften ihrer Partei waren. Allein nicht die Leidenschaften sind es,

welche den Menschen groß inachen und ihm einen historischen Werth
und Namen verschaffen, sondern seine Tugenden, seine Fähigkeiten,

seine Einsichten und Kenntnisse, also Dinge, welche den Leidenschaften

geradezu entgegengesetzt sind, deren Erwerbung von der moralischen

Kraft abhängt, womit ein Individuum seine Leidenschaften beherrscht

und seinem höhern Streben untergeordnet. Wir bewundern dieGe-

schicklichkeit, die Einsicht, die Kraft, den Muth und die Beharrlichkeit,

womit die Heroen der Menschheit ihr Ziel verfolgen) ihre

Leidenschaften hingegen bedauern wir, als Flecken, welche ihre

moralische Schönheit entstellen. Überall ist es sowohl natürliche als

sittliche und wissenschaftliche Tüchtigkeit und Tugend, welche die

wahren Fortschritte der Menschheit erringen und sicher stellen) die

Leidenschaften hingegen treten überall nur hemmend und zerstörend

auf, sie sind die finstern Höllenmächte, über welche das Himmelslicht

in der Menschenbrust den Sieg noch nicht errungen hat, welche

der Menschheit als entstellender Schatten auf allen ihren Wegen

folgen. Jede Tüchtigkeit und Kraft aber ist nup eine Folge von

Übungen, die entweder Andere oder die wir selbst mit uns
vorgenommen haben, theils absichtlich und mit klarem Bewußtsein dessen,

was wir thun, theils absicbtlos, wenn uns das Schicksal durch

Widerwärtigkeit nöthigte, die in uns liegenden Kräfte oft an

untergeordneten Gegenständen und Zwecken auszubilden. — Das aber ist

die eigentliche Aufgabe der Schule, gewißermaßen das Schicksal

und die Vorsehung vorzustellen und die in dem Menschen schlummernden

Kräfte zur Besiegung der Leidenschaften zu wecken und zu entwickeln.

'Die Aufgabe der Schule also ist! den Zögling zum besonnene»,

zweckmäßigen und zweckbewußten Denken, Wollen und Handeln

"»zuleiten) sie arbeitet jeder Unbesonnenheit, Unzweckmäßigkeit und
Bewußtlosigkeit entgegen. Während also das Wesen der Leidenschaft
gerade darin besteht, daß sie den Menschen beherrscht, ihn zu ihrem



— 310 —

Diener und Knechte herabwürdigt und ihn so ohne klares Bewußtsein

seines höchsten Zweckes und der zu ihm führenden Mittel zu

handeln zwingt; beabsichtigt die Schule gerade das Gegentheil,
nämlich den Menschen durch Anleitung zur Überwindung, Zügelung,
und Beherrschung seiner Leidenschaften zur Freiheit zu erziehen.

Je freier der Mensch ist, desto leidenschaftloser, d. h. desto gottähn-

lichcr ist er; daher die höchste, die absolute Freiheit zugleich die

höchste oder die absolute Leidenschastlostgkeit ist. Diese höchste Lei-

denschaftlosigkeit (Apathie) ist aber nicht, wie man häufig glaubt,
auch Thatlosigkeit (Aprarie); denn diese ist eben auch ein

leidenschaftlicher Zustand, nur in negativer Weist. Mensch sein heißt,
die Fähigkeit zum freien Denken, Wollen und Handeln besitzen. Da

nun die Schule gerade diese Fähigkeit zur möglich höchsten

Vollkommenheit zu bringen hat; so muß fie vor Allem dem Aufkommen

der Leidenschaften entgegen arbeiten, damit die genannten Fähigkeiten

sich desto ungehemmter auch zu Fertigkeiten entwickeln, und der also

Gebildete in der Ausübung derselben seine Lust und sein Leben habe.

Die Leidenschaften aber beschleunigen die Entwicklung dieser Fähigkeiten

nur scheinbar, indem sie dieselben von ihrem wahren Ziele

ab und einem falschen zulenken. Denn die Leidenschaften sind an

der sittlichen Seite des Menschen das, was Krankheiten an dessen

natürlicher Seite sind; diese verzehren die natürliche Kraft in

zweckwidriger Thätigkeit, während jene die sittlichen und geistigen Kräfte

ausreiben, ohne daß der in ihnen Befangene zum freien Denken,

Wollen und Handeln kommt, ohne daß er stch seines Zweckes klar

bewußt wird und denselben ruhig und sicher mit der höchsten

Anstrengung aller seiner natürlichen, sittlichen und geistigen Kräfte
verfolgt und darin eben den höchsten Genuß und die reinste Freude

an sich selbst hat. —
Da es nun als ausgemacht vorausgesetzt werden darf, daß die

Leidenschaften Gemüthsbewegungen sind, welche den Menschen entehren

und der Freiheit des zweckgemäßen Denkens, Wollens und Handelns

berauben; so wird auch die Behauptung, daß große Ereignisse durch

Leidenschaften können zu Stande gebracht werden, für unsern Zweck



— 311 —

hinreichend widerlegt sein. Schon der Name „Leidenschaft" drückt

einen dem Handeln, als einem sreigewollten und vollbrachten Zweck-

erfnllen entgegengesetzten Zustand aus. Es kann demnach auch von

keinem Lehrer, der mit seiner Aufgabe und seinem Berufe bekannt

ist, die Behauptung aufgestellt werden, daß er Leidenschaften

überhaupt und Parteileidenschaften insbesondere in seiner Schule zu

erregen habe aus dem Grunde und in der Meinung, er erwerbe sich

damit ein Verdienst um das, was ihm als die gute Sache gilt.
Die gute Sache verlangt nur gute Mittel; alle andern dienen nicht

der guten, sondern der bösen Sache. Jede Leidenschaft aber, sei sie

akuter oder chronischer Natur, ist ein Übel, von welchem wir nur
nächst Gott, durch klare, besonnene Wissenschaftlichkeit erlöst werden

können. Glücklicher Weise aber beten die Christen aller Parteien

um Erlösung vom Übel. Wenn nun aber die Schule, soweit

ihr dieses zukommt und in ihren Kräften steht, diese Bitte aller

Parteien zu erfüllen sucht; so hat sie auf Schutz von allen zu rechnen,

und befindet sich demnach auf neutralem und gewißermaßen

heiligem Boden, mögen die Prinzipienkämpfe der Zeit sich nun um

philosophische oder religiöse oder politische Probleme drehen. Der
Schule kommt es weder zu, den gordischen Knoten selbst zu

zerhauen, noch für oder gegen Diejenigen Händel zu erregen, welche

meinen, wenn sie ihn zerhauen hätten, so sei das Räthsel der Welt

gelöst. Ruhig und leidenschaftlos hat sie ihr Geschäft zu treiben,

nm nicht selbst zum Spielball der Leidenschaften Anderer mißbraucht

zu werden.

Etwas von der Gesundheitspflege in Schulen.
Seit man zu der Ansicht gekommen ist, die Schule sei etwas

mehr als eine bloße Zuchtanstalt, hat man auch die Gesundheitspflege

in den Kreis der zu berücksichtigenden Dinge gezogen.

Namentlich ist man heut zu Tage bemüht, in den Realabtheilungen
der Lesebücher für obere Schnlklassen auch Vorschriften für eine

verständige Gesundheitspflege zu geben, selbst die Naturlehre muß,
wie es ganz natürlich und recht ist, Stoff und Einsicht bieten. Es


	Versuchsweise Aufstellung einiger pädagogischer Grundsätze in Beziehung auf die sich bekämpfenden Theorieen im Gebiete der Philosophie, Religion und Politik

