
Zeitschrift: Allgemeine schweizerische Schulblätter

Band: 9 (1843)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Religion, Natur und Kunst vorzüglich in ihrer Verbindung : eine Reihe
öffentlicher Vorlesungen gehalten von P. Scheitlin

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


326

Wenn wir nnn den ganzen „Liedergarten" überschauen, so bietet

er unserm Blicke große Reichhaltigkeit und besonnene Auswahl des

Stoffes dar. Nur möchten wir sehr bezweifeln, daß z. B. „die
Beichte der Thiere" (Nr. 18 Abth. I.) hier am Platze sei: nach

unserem Gefühle ist dies nicht der Fall. Ferner ist es auffallend, daß

die erste Abtheilung mit weit längcrn Stücke» eröffnet ist, als nachher

folgen, zumal diese zum Theil auch leichter aufzufassen sind, als
jene. Doch solche Ausstellungen thun der sonstigen Vortrefflichkcit
des Licdergartcus keinen Eintrag: denn man mag aufschlagen, welche

Seite man will, so wird man sich befriedigt fühlen.
Es ist unS nur Eins bedenklich vorgekommen. Die ganze Sammlung

nämlich kostet 1 fl. 15 kr. und enthält doch bloß Poetisches.
Denkt man sich nun die gleiche Ausgabe für ein prosaisches Lesebuch,

das doch offenbar jenem zur Seite gehen muß; so hat der Zögling einer
niedern Schule schon eine Ausgabe von 3 fl. 30 kr., »nd das ist zu
viel. Sollte aber der Liedergarteu etwa bloß für Stadtschulen
bestimmt sein; so kann doch Niemand in Abrede stellen, daß in Städten
die Armuth eben so, mitunter in noch höherem Grade zu Hause ist,
als auf dem Lande. — Im klebrigen wünschen wir recht vielen Schülern,

daß sie den vortrefflichen Liedergarteu besitzen möchten.

Str.

Religion, Natur und Kunst vorzüglich in ihrer Verbin¬
dung« Eine Reihe öffentlicher Vorlesungen, gehalten von P.
Scheitlin, Professor. 2te verm. und verb. Aufl. St. Gallen,
1842. Druck und Verlag von Scheitlin und Zollikofer. 2St S.
12. (Preis, 2 Fr.)

Religion, Natur und Kunst sind drei konzentrische Kreise,
innerhalb welcher sich das menschliche Leben bewegt; dieselben also

einzeln nach ihrem Wesen und gemeinschaftlich in ihrer Verbindung
und Einheit zu betrachten, ist eine schöne, preiswürdige Aufgabe.
Herr Scheitlin hat die Lösung dieser Aufgabe unternommen, und

war auch ganz vorzüglich dazu geeignet. Das Unternehmen erfordert
viele einzelne Kenntnisse, einen feinen Verstand voll Witz und

Scharfsinn zugleich, ferner ein für alles Hohe empfängliches Gemüth,
und endlich eine von den vielfachen drückenden Banden, welche im
Leben so leicht sich schmieden, freie, unbefangene Vernunft. Des
Verf. Persönlichkeit scheint alle diese Erfordernisse in sich zu vcrei-



326

nigcn, wie sich aus einer kurzen Darstellung seiner Schrift ergeben

wird.
Dieselbe besteht aus sieben Vorlesungen, die der Verf. an

Winterabenden von t8Zk ans 483Z vor einem sehr gemischten städtische»

Publikum wirklich gehalten hat. Der Beifall, den sie gefunden/
war die Veranlassung zn ihrer Veröffentlichung durch den Druck.
Die erste Auflage war bald vergriffen, was den Verf. bewog,
eine zweite zn veranstalten, die jener im Wesentlichen gleich ist; nur
hat er alles Ocrtliche weggelassen. Einiges genauer bestimmt, Vieles
eingeschaltet, Manches besser geordnet, hauptsächlich aber die
Borlesung über die Kunst ganz umgearbeitet.

In der ersten Borlesung sagt er seinnn Zuhöhern, was sie von
ihm zn erwarten haben, und bezeichnet den Standpunkt seiner
Betrachtung. „Wir wollen nur Andeutungen von Einzeluheiten, um

Allgemeines daraus zu ziehen oder dadurch anschaulich zn machen.

Wir wollen nur theils begründen, theils von oben hcrabschauen.

Gründe sind immer Allgemeinheiten. Wer uns Religion, Natur und

Kunst begründen kann, sichert sie in uns; die Gründe tödcn die

Zweifel, und wer von oben hcrunterschaut, dem kom"'t Alles ganz
anders vor, als dem, der drunten, d.h. im Einzelnen ist." — „Kleben

wir nicht am Einzelnen und seien wir nicht zufrieden, wenn wir
nur unser Handwerkszeug, oder wie der Bergknappe im dunkeln

Schachte mit dem Lämpchen nur den Erzbrocken, sehen; sondern

suchen wir die allgemeinen Begründungen, den Faden, der dnrch's

Ganze läuft, das große Geflecht und Netzwerk. Thun wir es nicht,
so können wir in der Religion gewiß keine Natur und keine Kunst
in der Natur keine Religion und keine Kunst, in der Kunst keine

Religion und keine Natur finden, und wir sehen immer nnr einzelne
abgerissene und zerrissene Glieder statt eines Organismus, nnr Zwiespalt

und Widerspruch statt Uebereinkunft und Wahrheit." — „Manche
warnen ängstlich vor jeder Verbindung der genannte» drei Gebiete

oder auch nur zweier, weil die Natur aller drei denn doch auch gar
zu verschieden, ihr Werth allzu ungleich sei, wie vor einer Misihei-
rath. Die Religion sei göttlich, hoch, reich, wahr, ewig, die Natur

niedrig, Staub, vergänglich, sündlich, die Kunst eine Lügnerin....
Schwebte ihnen die Idee der Verbindung aller Gebiete vor; so könnten

sie auch den Lehrer der Geschichte als Rcligionslchrcr anstellen;
denn in dieser ist viel Religion, viel Bibel enthalten. Aber nur



327

der Religiöse haucht der Geschichte, der Natur, der Kunst und selbst

der Religion — Religion ein; der Theologe ohne Religion hingegen

haucht sogar dem Evangelium Ungöttlichkeit ein. Bilden unsere drei
Thcmate wirklich eine Einheit, so sollte man vom Religionslchrer
auch, wenn nicht Kunstwerke, so doch ctwclchen Knnststnn fordern;
wenigstens wäre mancher Tonkünsilcr, Maler, Dichter ein wahrerer
Religionslchrer, als es mancher Theologe ohne Natur - und Kunstsinn

ist."

In der zweiten Vorlesung „von der Religion" erörtert der Verf.
das Allgemeine der Religion, die Offenbarungen des Uebcrsinnlichcn
bei allen Völkern, die Erscheinungen der Religion als ein Inneres
und Acnßercs und als eine wunderbare Verbindung (Harmonie)
zwischen Beiden. Das Acns-ere ist ihm das Objektive, Sächliche,
die Lehre von Gott; das Innere ist ihm das Subjektive, Menschliche,

der Glaube an Gott; die Harmonie zwischen Beiden ist ihre
Wechselwirkung, die lebendigeEinsichtinden lebendigen Znsammenhang
zwischen Gott und uns, das Ideale. Dann weist er nach, wie
das Vorherrschen des einen dieser drei Momente im einzelnen Menschen

in seine» verschiedenen Lebensabschnitten, und bei ganze» Völkern

in den verschiedenen Zeitaltern die manchfaitigsten Erscheinungen

bedinge, die nur ans diese Weise eine befriedigende Erklärung
erhalten. — Die Ausführung dieser Grundgedanken im Einzelnen,
die Darlegung aller Wirkungen jener Ursachen im Lebe» der Menschheit

und der Menschen ist nngemcin schön, aufklärend, erhebend.

Hier nur zwei Stellen:
„Paulus dcfinirt den Glauben, wir dürfen sagen — die Religion,

als eine Zuversicht auf's Unsichtbare, wie wenn es jetzt schon sichtbar

sei, ein Emporsehen, ein Aufblicken mit Vertrauen zum Uebersinn-

lichcn, wie wen» es in der Kraft des Sinnlichen jetzt schon wirke.
Er, der Allgemeinste, Ideenreichste, Jdeengrösicste der Heilsboten,
sagt damit: es ist ein Gott, wir schauen zn ihm auf, und im Schauen
haben wir ihn; denn wir schauen nicht, um zn schauen, sondern um
das Geschaute in uns zu haben, wie wir den geschauten Bliitcnbaum,
den im Abcndrvth erglühende» Hain, den Stcrncnhimmcl der hehren

Mitternacht geistig und bildlich, zwar nicht materiell, aber doch

sächlich, in uns haben und bewahren." (S. 3S.) — „Ganze Länder
lassen sich für ihre Ansichten verwüsten, ganze Völker für sie schlachten,

und Jeder will nur durch seine eigene, nicht durch eine auf-

2t



328

gedrungene Ueberzeugung selig werden. In den armenischen Klöstern

hat man eine andere Religion als in den abendländische», und der
Occident predigt eine ganz andere christliche Dogmatik als der Orient.
Es kommt darauf au, wo der Katheder oder die Kanzel steht. Alle
Unterschiede aber werden nur durch die drei Ausdrücke: Aberglauben,
Glauben und Unglauben, oder kürzer — durch Aufklärung und Ob-
scurantismus bezeichnet. Die Autorität, die in der Jugend gilt,
entscheidet beinahe Alles, wesiwegen die Religion, d. h. diejenige, die
man sie gelehrt, zu der man sie gezwungen hat, am allermindestcn Religion

ist, so daß oft nur noch das allein Religion ist, was man sie nicht
gelehrt hat. Anstatt Religion zu lehren, vcrlehrt man sie oft. Man kann so

wenig eine Religion, wie sie im Gemüthe sein soll, lehren, als man denken,

fühlen, oder auch nur wachen lehren kann. Sie selbst ist der ewige
Born im Gemüthe, Christi lebendiges Wasser, das eben ins ewige Lebe»

quillt. Zum Glück ist sie in Allen! Der Heide betet an, der Muhamedancr
beugt seine Kniee, der Israelite freut sich Gottes, der Christ will
in seiner Anbetung ein Christus sein, wenn er das, was er ist, recht,
d. h. wenn er in seiner Weise ei» Mensch ist. Wohin aber haben
sich Tille verirrt? Der Heide ist kein Plato mehr, der Muhamcda-
ner kein Saladin, der Israelite kein Iesajas, der Christ kein Paulus!

Es waren eben immer nur äußerst wenige Plato u. s. w.

Die dritte Vorlesung „von der Natur" beginnt mit einer
Darlegung der von Alters her verschiedenen Ansichten über dle Natur.
Der Verf. versteht unter Natur das Sinnliche, als eigene Kraft auf
den äußeren Sinn Wirkende, das große sichtbare All mit allen dessen

Dingen und Kräften, die das sogenannte Leibliche bestimmen, und

Materie, oder in solcher sind. In sächlicher (objektiver) Beziehung
erscheint ihm die Natur als Kraft, in menschlicher (subjektiver) als

Inbegriff aller Einwirkungen derselben auf uns (was mau Erfahrung

nennt) ; in Beziehung auf die Wechselwirkung als eine gemeinsame

Ordnung, als Weltverband, Einheit. — Indem der Verf.
jede dieser drei Beziehungen ausführlicher bespricht, sagt er gegen

das Ende seiner Erörterung über die erstere: „Die furchtbarsten

Gegen s ä tz e f ü r u n s er n W u n sch n ach S i ch er h ci t unseres
Seins und Habens sind die Erdbeben, die Mccrstürmc, die

Ucbertretungen der Ströme, die Feuersbrüuste, Blihe und Hagelschauer

und der Würgengel, Pest genannt; die schaudervvllsten für
unser Streben nach Vervollkommnung Kretineu und menschliche



329

Mißgeburten, die nur Numpf und Beine sind. Die ärgsten Gegen-
säße jedoch sind Leben und Tod. Der Tod wendet Alles! Alle
Gegensätze sind große Lehrmeister. Je tiefer wir uns in die Gegensätze
der Natur hincinstndirc» nm desto höher lernen wir die Natur
ehren." (S. 7«).

Den Ucbcrgang zur subjektiven Beziehung macht (S. 77) folgende
Stelle: „Das Objekt der Natur als große, Alles bringende und
nehmende, bildende und umbildende Kraft, in welcher Alles seine Geburt
und seinen Tod, seine Wiege und sein Grab findet, ist für uns Alle
das Gleiche; was es aber für höhere Wesen sei, ist uns ungewiß.
Uns ist es in der Form der Welt oder einer unendlichen Menge und

unerschöpflichen Manchfaltigkcit von Erscheinungen durch unsere fünf
Sinne, in der Form der Empfindung als Schmerz und leibliche
Freude durch unsern allgemeinen Lcbcnssinn gegeben. Wie nun aber

das Gemüth im religiösen Gebiete einen Glauben mit Gefühl
vermittelt, so der Sinn einen solchen im Naturgcbiete. Darum gibt es

eine Natur in menschlicher oder subjektiver Beziehung, in welcher es

sich einzig fragt, was sie dem Individu» m sei. Wir finden
aber im Streit der Menschen auch auf dem Naturgcbiete Schule»,
Sekten, Konvcntikel, verschiedene Glauben oder Konfessionen, wenn
nicht »ach Familien, so doch nach Zeitaltern und Völkern. Wenn
wir aber auf dem religiösen Gebiete im Allgemeinen mehr, im Einzelnen
minder übereinstimmen; so ist's anfjdcm dcr Nalnr nmgckchrt, weswegen

wir im Natürlichen Alle sehr leicht, im Religiösen beinahe gar nicht
mit einander verkehren können. Wie übereinstimmend find unsere

Ansichten von den Gcsichtsgcqenständcn! Alle sehen die Formen gleich,
die Farben hingegen schon nicht mehr. Der mit der Seele näher
verwandte Gehörsinn weicht in seine» Aussagen schon weiter von sich

selbst ab. Noch subjektiver ist der Geruchssinn, am subjektivsten der

des Geschmacks. Der für die Darstellung des mechanisti c» Widerstandes

bestimmte Fingerspitzen-, Betastnngs-Gefnhlssinn") vereint bis

auf wenige Ausnahmen alle Menschen; aber er sagt uns auch

beinahe Nichts, weswegen wir ihn lieber dnrch's Auge, Ohr u. s. w.
ersehen. Die Natur fügt uns jedoch durch die meisten ihrer Dinge
Schmerz und Annehmlichkeit zu, wodurch fie ost sehr tief in unsere

Ref. würde lieber „äußerer Gesichtssinn" sagen, welcher
Ausdruck auch den Gegensay mit dem innern Gefühl zugleich besser

hervorhebt, als obige schwerfällige Zusammen schling.



230

Seele selbst hineindringt. Von diesem Eindränge hangt unser Urtheil
vom Werthe der ganzen Natur ab. Oft ist er augenblicklich.
Urtheile, die einzig Erzeugnisse des AugenSblicks sind, taugen Nichts."

Nncksichtlich der dritten Beziehung sagt der Verf. u. 2l. : „Die
Lust läßt das Bild des Dinges zu unserm Auge, der Gesichtsnerv
dasselbe in unser Bewußtsein gelangen. Die gleiche Luft bedingt
für nns das Bild und den Ton und den Geruch, drei ganz verschiedene

Emofindungen. Das Bewußtsein stimmt mit der Luft überein.
Der Gesang der Nachtigall hangt von ihrer Seele, die Stimmung
ihrer Seele von ihrem Liebestricbc, die Regung des Licbcstriebcs
vom Frühling, der Frühling vom Stand der Sonne, dieser von der

großen Rechnung im Planetensystem, und dieses vom gcsammtcn

Weltsystem ab." (S. 87.) „Plato sah die Welt in Gott, Tenophanes

Gott in der Welt, Leibnitz sah einen idealen Zusammenhang in der

ganzen Natur, wie ihn Gott dachte, wollte, verwirklichte. Wir können

sie einen Zusammenklang nennen. Unsere Tone verklingen, die

ihrigen tönen ewig." (T. Si.)
Die vierte Vorlesung handelt von der Kunst, die fünfte von der

geschichtlich gegebenen Verbindung zwischen Religion, Natur und

Kunst, die sechste von der physischen Verbindung derselben, die siebente

endlich gibt eine Nutzanwendung. Da sich des Verf. weit gehende

Gedanken, die das Ferneste mit dem Nächsten in Beziehung zu bringen

verstehen, nicht wohl in inhaltliche Nctitzen zusammenziehen,
sondern mehr nur durch Heraushebung prägnanter Stellen vorführen
lassen; so verzichten wir ans ein Eingehen auf die folgende»
Vorlesungen. Wer die oben angeführten Stellen gelesen hat, wird mit
uns die Einsicht theilen, der Verf. habe mit tiefem Ernst, mit
anziehender Heiterkeit, mit edlem Gefühl zugleich die Gebiete der
Religion, Natur und Kunst durchwandert und durch die Ergebnisse seiner

Beobachtungen und Forschungen uns nahe gebracht. Wir können

seine Schrift nicht besser charakterisiren, als wenn wir sagen, sie sei

eine sinnige, geist- und gefühlvolle, anmnthige Reisebeschreibung durch

jene drei Gebiete, und Jedem, der die Reise nicht selbst machen kann,
werde dieselbe den schönsten Ersatz gewähren, nur nicht dem Alltags-
menschen. — Den höchsten Preis möchten wir der Vorlesung über

die Kunst zuerkennen. Schließlich wollen wir besonders den Lchrer-
vereinen rathen, die vorliegende Schrift in ihren Bibliotheken ja nicht
fehlen zu lassen. — Druck und Papier sind schön.

Str.


	Religion, Natur und Kunst vorzüglich in ihrer Verbindung : eine Reihe öffentlicher Vorlesungen gehalten von P. Scheitlin

