
Zeitschrift: Allgemeine schweizerische Schulblätter

Band: 7 (1841)

Heft: 1-2

Artikel: Andeutungen über das Wesen zeitgemässer Erziehung und Bildung

Autor: Bandlin, J.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Januar und Februar.

Andeutungen über das Wesen zeitgemäßer Erziehung
und Bildung, von Dr. I. B. Bandlin,
Vorsteher einer Erziehungs- und Bildungsunternehmung

zu Schoren bei Laugenthal und
Verfasser der „Anleitung zum Unterricht der
Vaterlandskunde in Voltsschulen" und des „Walten

Gottes".

Motto, „Je vollkommener im Staate die Erziehung, desto voll¬
kommener das Volk, desto mehr reift die Menschheit zur
Unendlichkeit." vr. Chr. Wilh. Harnisch.

„Mensch, du selbst, das innere Gefühl deiner Kräfte ist
der Gegenstand der bildenden Natur." — „Jeder soll zu seiner
Selbstkraft erwachen und durch das wahrste Selbstgefühl
zur edelsten Anwendung derselben gelangen." Pestalozzi.

Was Gott gemacht, ist Alles schön; aber auf
unserm Planeten ist der Mensch, wenn er der hphern
Forderung an ihn entspricht, das vollkommenste Wesen
der schaffenden Vaterhand. Ihm allein sind die beiden
höhern Kräfte des Erkenntnißvermögens, Verstand und
Vernunft, womit er das Irdische begreift und das
Himmlische vernimmt, das Nützliche einsieht und das
Rechte erkennt, zu Theil geworden. Während das
Unorganische in den Mineralien und im Atmosphärilen nach
bloß mechanischen und chemischen Gesetzen von Anziehung,
Anhäufung, Bildungskraft u. s. w. entsteht, die Pflanzen

als organisirte, aber noch bloß leibliche Körper
ihren sehr homogenen Nahrungssaft ohne willkürliche
Bewegung mittelst der Wurzeln einsaugen und die Lunge
im Geblätter außer sich haben, die Thiere als ebenfalls



4

organisirte, aber nicht bloß leibliche, sondern auch schon

beseelte Wesen sich ihre vielartige Nahrung mittelst
willkürlicher Bewegung suchen, bildet der Mensch, als ein
durch das leibliche Element organisirtes, durch die Seele
animalisch belebtes, durch den Geist menschlich unsterblich

ausgebildetes Glied der Dinge, den Schlußring der
Schöpfung Gottes auf Erden und ist des Geschlechtes
seines Schöpsers. Durch seine Willenskraft hat dieser
auserwählte Sohn Fähigkeit zur Freiheit erhalten, durch
ihren Gebrauch wird er zurechnungsfähig, tugend- oder
lasterhaft, und schwingt sich zum Himmel oder sinkt zu
den Wesen der Hölle herab.

In dieser seiner Wesenheit wird der Mensch
ausbildungsfähig, während das Höchste, das noch unmittelbar

unter ihm steht, durch bloßen Instinkt an die immer
gleiche und immer sich wiederholende Stufung des lebenden

Seins gebunden ist. — Harmonische Entwikklung
und Ausbildung aller seiner geistigen Kräfte und Anlagen
ist die Lebensaufgabe dieses Benjamins der sublunari-
schen Wesen.

Der Raum, worin der Mensch das Innere zum Aeu-
ßern gestaltet, bildet und schafft, ist unsere Erde. Durch
sie ist des Menschen Erscheinen bedingt, auf sie sind seine
Kräfte gerichtet. Sie selbst ist ein Erscheinen der Gottheit

in dieser besondern Gestalt; der Mensch ein Theil
dieser Erscheinung, und zwar der vorzüglichste, derjenige,

welcher dem Sein am nächsten steht. Die ganze
Siunenwelt, trennen wir sie vom Menschen, ist an sich

Nichts — ein Bewußtloses. Nur durch ein Bewußtsein,

durch den Menschen ist sie Etwas, ist sie ein Theil
der gedachten Welt, ein Theil der göttlichen Erscheinung.

Der Mensch kann aber auch wiederum nicht
gedacht werden ohne diese Sinnenwelt; denn an ihr muß
sich sein Bewußtsein entwikkeln. Ohne sie wäre höchstens

zu denken eine ruhende Kraft, wenn diese denkbar
wäre. Die Sinnenwelt als ein Bewußtes, und der
Mensch als Bewußtsein fordern sich gegenseitig,
verschlingen sich in einander, ausgehend und durchdrungen
von einem Leben, hinstrebend zu ihm und bildend dasselbe.

Das eine Urleben, welches das Bewußtsein und



5

durch dieses das Bewußte durchdringt, ist die Gottheit.
Das Bewußtsein im Menschen ist also nur das Erscheinen
des einen Bewußtseins — des eigentlichen Seins —
der Gottheit. Die Gottheit ist kein ruhendes Sein,
sondern ein thätiges ein sich entäußerndes — ein
sich darstellendes. Sie stellt sich dar — entäußert sich

— erscheint in der Welt. Sie erscheint in keinem Sein,
weil das Sein nur Eins ist, sondern in einem Bewußtsein

— im Menschen. Dieses Bewußtsein entwikkelt
sich nach den nothwendigen Gesetzen aller Entwikklung,
im Raume und in der Zeit.

Das Bewußtsein des Menschen hat den Trieb,
immer mehr Bewußtsein zu werden — sich zu bilden und
auszubilden; denn das Göttliche will und soll erscheinen.
Das Bewußtsein ist also kein abgeschlossenes, kein

ruhendes, sondern ein sich erzeugendes. Der Mensch ist

daher bildungsfähig — bildsam.
Der Mensch denkt natürlicherweise als Mensch eine

Sinnenwelt außer sich. Mit ihr steht er in der genauesten

Verbindung; sie ist also der Stoff und der Raum,
in dem er sein Bewußtsein entwikkeln muß. Die
Bildung des Menschen beginnt als sinnlich mit der
Sinnenwelt, und geht so allmählig über in ein immer
größeres Bewußtsein. Das, worin und wovon sich der
Mensch bildet, ist zunächst die Sinnenwelt, oder die

Sinnenwelt ist die Werkstatt der menschlichen
Bildung.

Die Sinnenwelt ist ein Bewußtes. Sie kann also
nicht selbst Bildnerin sein, sondern das Bewußtsein, das
sich bilden will, weil Freiheit und Wille die
nothwendigen Bedingungen alles Bildens sind. Jeder
Mensch ist daher sein eigener Bildner.

Da aber das Bewußtsein in einem Menschen nur
ein Theil des Bewußtseins der Menschheit ist, so hängt
die Bildung der Einzelwesen von der Bildung der ganzen

Menschheit ab.
Friedrich Schlegel sagt in seinen „ Vorlesungen über

die neuere Geschichte, gehalten zu Wien im Jahre 181<1.

Wien, bei Schaumburg 1811." Seite 543: „Auf
Jeden, der einmal in den Bezirk der Erkenntniß tritt.



6

wirkt, wenn gleich ihm unbewußt, die ganze Vorwelt
und ein großer Theil der Mitwelt ein. Keines Menschen

Geist ist je fähig gewesen, für sich allein und
abgesondert die Wahrheit zu erfinden." Dies mögen die

neuen Erzieher beherzigen! —
Die Menschheit, als ein allgemeiner Gedanke, wirkt

nicht geradezu ein auf die Bildung eines Einzelwesens,
sondern durch Einzelwesen, weil jedes Handeln ein
bestimmtes ist. Daher wirken einzelne Menschen aus
Menschen als Bildner ein, nicht unmittelbar, weil
jeder Mensch sein eigner Bildner ist, sondern mittelbar.

Der Mensch ist daher bildungsfähig; seine
Bildung beginnt sinnlich, wird von Andern
geleitet, bestimmt und bedingt, bleibt aber
stets eigene Bildung.

Friedrich Ludwig Iahn sagt im „Deutschen Volks-
thum, Lübekk bei Niemann 1811" Seite 169: „Mit
seiner Geburt ist der 'Menschensäugling an die Welt
geknüpft: an die physische thierisch durch seine Bedürfnisse,

an die sittliche geistig durch seine Rechte. Es
ist sein Vorrecht, zum Nernunftwesen erzogen zu werden.
Für dies Erbgut ist die Gesellschaft, der durch Geburt
er einverleibt ist, sein Vormund."

Jede Einwirkung eines Menschen auf die Bildung
Anderer heißt Erziehung im weitesten Sinne des

Wortes. Erziehung kaun nur ein Mensch dem Menschen
geben. Das Bewußte kann das Bewußte, kann das
Bewußtsein nicht erziehen, das Gebundene kann das
Freie nicht lösen. Schikksale, Begebenheiten können
also nicht erziehen, sondern nur Stoff und Gelegenheit
dazu geben. Erziehbar ist bloß der Mensch; denn nur
er hat ein Bewußtsein. Das Thier kann nur abgerichtet

werden, und den Baum kann man eigentlich nur
ziehen.

Bildung ist die Selbstentwikklung des Göttlichen
im Menschen oder des Bewußtseins. Erziehung ist

Beförderung dieser Selbstentwikklung. Die Erziehung
leistet also Verzicht darauf, aus dem Menschen Alles
zu machen, was sie will, oder alle Menschen in eine

bestimmte Quetschform zu Pässen, sondern sie achtet die



7

Selbständigkeit, Freiheit und Eigenthümlichkeit jedes
Einzelnen.

Paul Richter sagt in seiner Levana: „Die Erziehung
muß ausforschen und hochachten. " Und an einer andern
Stelle: „Die feststehende Individualität ist der innere
Sinn aller Sinne. Sie ist das an Andern, worauf unser

Vertrauen, Befreunden und Anfeinden ruht. Wird
in der Mittelnatur die Urkraft gebrochen, so bleibt ewiges

Irren in sich selber."
Der Erzieher ist nach Sokrates eine Hebamme, die

das Kind geistig zur Welt befördert, aber nicht sein
Schöpfer.

Die Entwikklung des Menschen und der Menschheit,
ist sie gleich ein Werk der Freiheit, bleibt dessen
ungeachtet und wird gerade dadurch Darstellung der
Menschheit, und dadurch Darstellung der Gottheit

in der Menschheit. Jeder menschliche Geist
strebt also nach dem einen Ziel, strebt mehr oder
weniger, erreicht es früher oder später, ganz aber nie,
weil jedes Einzelwesen bedingt ist.

Alle Bestrebungen der Bildung, in sich Eins,
zerspalten sich in folgende Hauptrichtuugen:

1. Entweder sucht der Mensch das Wesen des
Lebens zu ergründen, sei's unmittelbar in dem Begriff und
i» dem Wesen des Geistes, sei's im Leben, in den Thaten

und Ansichten der Menschen, sei's in den Erscheinungen

der Sinnenwclt. Der Mensch sucht das Endliche

im Unendlichen zu erkennen und zu verstehen.
2. Oder er versucht, seine Gedanken und Ideen

außer sich anschaulich darzustellen, sie der Sinnenwelt
aufzuprägen und ihnen gleichsam eine sinnliche Wahrheit

zu verschaffen, das Unendliche kleidend in endliche
Gestalten. Der Mensch sucht im Endlichen das Unendliche

nachzubilden und zu bewahren.
3. Oder er ordnet sich und sein Bestreben im

Gefühle seiner Endlichkeit und Schwäche dem ewigen Gange
des Lebens unter, er unterwirft sich dem Allwaltendcn,
macht, sein Loos und alle Ereignisse der Welt abhängig
von dem Ewigen unt> erblikkt in Allem, was geschieht,
nur Offenbarung der heiligen Nothwendigkeit, durch



8

welche das zerrissene Leben Eins ist. Der Mensch schauet
im Endlichen das Unendliche an.

Die eine Bestrebung der Menschen, sich zur Menschheit

und dadurch zur Göttlichkeit zu bilden, zerspaltet
sich also in drei Hauptrichtungen, die wir kurz benennen

Wissenschaft, Kunst und Gottesfurcht (Religion).
Die Menschheit auf den höchsten Gipfel der Wissenschaft,
der Kunst und der Gottesfurcht zu bringen, ist Zwekk
des Erdenlebens. Jeden Einzelnen auf dieser großen
Bahn so weit als möglich zu führen, ist Zwekk der
Erziehung. Sich selbst so viel als möglich nach allen drei
Richtungen auszubilden, ist die erste Pflicht jedes Einzelnen.

Je mehr sich Jemand bildet, ein desto tüchtigeres
Glied ist er in dem großen Freiwerke der Menschheit
und in dem hohen Vervollkommnungsplane der Gottheit.
Eine andere Erziehung als die zur Menschheit, sei sie

Abrichtuug, sei sie Beachtung, ist Verziehung und Ver-
teufelung; denn nur die wahre Erziehung ist Vergöttlichung

1.
Um beizutragen zu Förderung und Erreichung dieser

Lebensaufgabe des Ganzen und Einzelnen, leg' auch
ich hiemit einen Opferschilling auf den Altar der
Menschheit.

„Mensch, du selbst, das innere Gefühl deiner Kräfte
ist der Gegenstand der bildenden Natur."

„Jeder soll zu seiner Selbstkraft erwachen und
durch das wahrste Selbstgefühl zur edelsten
Anwendung derselben gelangen."

So sagt Vater Pestalozzi. In Anerkennung seiner
schöpferischen Größe berufen wir uns bescheiden auf
sein Wort: „Der Mensch, so wie er auf dem Throne
und im Laubdach sich gleich ist, der Mensch in seinem

Wesen, was ist er? Warum sagen's die Weisen uns
nicht? Warum nehmen's die erhabenen Geister nicht

wahr, was ihr Geschlecht sei? Braucht auch ein

>
*> S. „Deutsche Volksschule» mit besonderer Rükksichl

auf die Pestalozzifchen Grundsätze, von Dr. Chr. W,
Harnisch, sut> tit. Begriff der Erziehung."



9

Bauer seinen Ochsen und lernt ihn nicht kennen? Forschet

ein Hirt nicht nach der Natur seiner Schafe?"
Und ihr, die ihr den Menschen braucht und saget,

daß ihr ihn hütet und weidet, nehmet auch ihr die

Mühe des Bauern für seinen Ochsen? Habt auch ihr
die Sorge des Hirten für seine Schafe? Ist euere

Weisheit — Kenntniß euers Geschlechtes und euere Güte
— Güte erleuchteter Hirten der Völker?

Was der Mensch ist, was er bedarf, was ihn
erhebt und was ihn erniedrigt, was ihn stärket
und was ihn entkräftet, das ist Bedürfniß der Hirten

der Völker und Bedürfniß des Menschen in den
niedrigsten Hütten.

Allenthalben empfindet die Menschheit dieses Bedürfniß;

allenthalben strebt sie mit Mühe und Arbeit und
Drang empor. Darum welken ihre Geschlechter
unbefriedigt dahin, und ruft das Ende der Tage der mehrern

Menschheit laut, daß die Vollendung ihrer Laufbahn

sie nicht gesättigt habe. Ihr Ende ist nicht die

Reifung vollkommener Früchte der Jahreszeit, die nach
vollendeter Bestimmung sie zur Ruhe des Winters hinabsinken

läßt.
Warum forscht der Mensch nach Wahrheit ohne

Ordnung und Endzwekk? Warum forscht er nicht nach
den Bedürfnissen seiner Natur, daß er darauf
baue den Genuß und den Segen seines Lebens? Warum

sucht er nicht Wahrheil, die ihn in seinem Innersten
befriedigt, die seine Kräfte entwikkelt, seine Tage

erheitert und seine Jahre beseligt?
Befriedigung unsers Wesens in seinem Innersten,

reine Kraft unserer Natur, der Segen unsers Daseins,
du bist kein Traum. Dich zu suchen und nach dir zu
forschen, ist Ziel und Bestimmung der Menschheit, und
auch mein Bedürfniß bist du, und Drang meines
Innersten, dich zu suchen, Ziel und Bestimmung der
Menschheit!

Auf welcher Bahn werde ich dich finden, Wahrheit,
die mich zur Vervollkommnung meiner Natur emporhebt?

Der Mensch, von seinen Bedürfnissen angetrieben,

findet die Bahn zu dieser Wahrheit in dem Innersten

seiner Natur.



1V

Alle reinen Segenskräfte der Menschheit
sind nicht Gaben der Kunst und des Zufalls.
Im Innern der Natur aller Menschen liegen sie mit
ihren Grundanlagen. Ihre Ausbildung ist
allgemeines Bedürfniß der Menschheit. Standpunkt
des Lebens, Jndividualbestimmung des Menschen,
du bist das Buch der Natur. In dir liegt die Kraft
und die Ordnung dieser weisen Führerin; und jede
Schulbildung, die nicht auf die Grundlage der
Menschenbildung gebaut ist, führt irre.

Alle Menschheit ist in ihrem Wesen sich gleich und
hat zu ihrer Befriedigung nur eine Bahn. Darum
wird die Menschheit, die rein aus dem Innersten
unsers Wesens geschöpft, allgemeine Menschenwahrheit

sein, sie wird Vereinigungswahrheit zwischen den
Streitenden werden, die bei Tausenden ob ihrer Hülle
sich zanken.

Mensch, du selbst, das innere Gefühl deiner
Kräfte ist der Gegenstand der bildenden Natur.

Allgemeine Einporbildung dieser innern Kräfte
der Menschennatur zu reiner Menschenweisheit ist
allgemeiner Zwekk der Bildung auch der niedrigsten Menschen.

Uebung, Anwendung und Gebrauch seiner

Kraft und seiner Weisheit in besondern Lagen
und Umständen der Menschheit ist Berufs- und
Standesbildung. Diese muß immer dem allgemeinen Zwekk
der Menschenbildung untergeordnet sein.

Auf Einfalt und Unschuld gegründete Weisheit und
Kraft ist in jeder Lage und jeder Tiefe der Menschheit
segnender Theil, so wie sie in jeder Höhe ihr unumgängliches

Bedürfniß ist. Wer nicht Mensch ist, in seinen
innern Kräften ausgebildeter Mensch ist, dem fehlt
die Grundlage zu seiner nähern Bestimmung und besondern

Lage, die keine äußere Höhe entschuldigt.
Ausgebildete Kraft der Menschheit, diese Quelle

ihrer starken Thaten und ihrer ruhigen Genießungen, ist
kein ungebildeter Drang und kein täuschender Irrthum.

Die Bahn der Natur, welche die Kräfte der Menschheit

enthüllet, muß offen und leicht, und die
Menschenbildung zu wahrer und beruhigender Weisheit einfach

und allgemein anwendbar sein.



tt
Die Natur enthüllet alle Kräfte der Menschheit

durch Uebung, und ihr Wachsthum gründet
sich auf Gebrauch. Ordnung der Natur in der
Bildung der Menschheit ist die Kraft der Anwendung seiner
Erkenntnisse, seiner Gaben und seiner Anlagen.

Mensch, Vater deiner Kinder, dränge die Kraft
ihres Geistes nicht in ferne Weiten, ehe er durch
nahe Uebung Stärke erlangt hat, und fürchte dich vor
Härte und Anstrengung. Wenn die Menschen dem Gang
dieser Ordnung voreilen, so zerstören sie selbst ihre
innere Kraft, und lösen die Ruhe und das Gleichgewicht

ihres Wesens in ihrem Innersten auf.
Sie thun dieses, wenn sie eher, als sie durch die

Realkcnntnisse wirklicher Gegenstände ihren Geist zur
Wahrheit und Weisheit lenksam gebildet haben, sich

in das tausendfache Gewirr von Wortlehren und

Meinungen hineinwagen, und Schall, Rede und Worte,
anstatt Weisheit aus Realgegenständen zur Grundlage

ihrer Geisteseinrichtung und zur ersten Bildung
ihrer Kräfte machen.

Die künstliche Bahn der Schule, die allenthalben die

Ordnung der Worte der freien, wartenden,
langsamen Natur vordrängt, bildet den Menschen zum
künstlichen Schimmer, der den Mangel innerer Naturkraft

bedekkt, und Zeiten wie unser Jahrhundert
befriedigt.

Der widrige erschöpfende Drang für den bloßen
Schatten der Wahrheit; der Drang für Ton, Schall
und Worte für Wahrheit, wo gar kein Interesse reizt,
keine Anwendung möglich ist; die Hinlenkung aller Kraft
des wachsenden Menschen für die Meinung harter
einseitiger Schullehrer, die tausendfachen Künsteleien der
Wortverkehrer und der Modelehrart, die zur Grundlage
der Menschenbildung gelegt werden, dies Alles ist
mühselige Abführung von der Bahn der Natur.

Die Lehrart der Natur ist nicht gewaltsam, aber in
ihrer Bildung ist Fcstheit, und in ihrer Ordnung
haushälterische Genauheit

Der Leser wird wissen, daß nach Pestalozzi's Ansicht das wahrhaft

Reale für den Menschen das Geistige seiner Schwx jst das



12

Bildung der Menschen zur Wahrheit, du bist
Bildung ihres Wesens und ihrer Natur zu beruhigender
Weisheit.

Mensch, forschest du in dieser Ordnung der Natur
nach Wahrheit, so findest du sie, wie du sie brauchst —
für deinen Standpunkt und für deine Laufbahn.

So wie sie das Bedürfniß deiner Ruhe und deines
Friedens ist, Mensch, so wie sie dir in deinen
Angelegenheiten sicherer Leitstern, so wie sie Stütze ist, auf der
dein Leben ruht, so ist sie dir Segen.

Du kannst auf dieser Laufbahn nicht alle Wahrheit
brauchen.

Der Kreis des Wissens, durch den der Mensch in
seiner Lage gesegnet wird — und dieser Kreis fangt
nahe um ihn her, um sein Wesen, um seine
Verhaltnisse an — dehnt sich von da aus und muß bei
seder Ausdehnung sich nach diesem Mittelpunkt aller
Segenskraft der Wahrheit richten.

Reiner Wahrheitssinn bildet sich in engern Kreisen,
und reine Menschenwahrheit ruhet auf dem festen Grund
der Kenntniß seiner nächsten Verhältnisse und der
ausgebildeten BeHandlungsfähigkeit seiner nähesten
Angelegenheiten.

Diese Menschenweisheit, die sich durch die Bedürfnisse

unserer Lagen enthüllet, stärkt und bildet unsere

Wirkungskraft, und die G eist es rich tung, die sie

hervorbringt, ist einfach und fest hinsehend, sie ist in der

ganzen Kraft der in ihren Realverbindungen feststehenden

Naturlagen der Gegenstände gebildet, und daher zu jeder
Seite der Wahrheit lenksam.

Kraft, Gefühl und sichere Anwendung ist ihr
Ausdrukk. Erhabene Bahn der Natur, die Wahrheit,
zu der du führst, ist Kraft und That, Quelle, Bildung,
FüllungAund Stimmung des ganzen Wesens der Menschheit.

Die Ausübung von Thaten gegen das innere
Gefühl des Rechts untergräbt die Kraft unserer
Wahrheitserkenntniß, sie verwirrt den reinen Sinn der edeln

Gefühl seiner Kräfte, welches er nach und nach durch Beschauung
seines Thuns zum deutlichen Bewußtsein erhebt.



13

bohen Einfalt unserer Grundbegriffe und unserer
Grundempfindungen. Daher beruht alle Menschenweisheit auf
der Kraft eines guten, der Wahrheit folgsamen
Herzens, und aller Menschensegen auf diesem Segen der

Einfalt und Unschuld.
Bildung der Menschheit in diesem reinen Sinn der

Einfalt und Unschuld, du bist Vatersorge der Menschheit,

daß die unverdorbenen Grundlagen des

Herzens den Gang seiner Geistesentwikkelung schützen

und richtig leiten.
Der Mensch muß zu innerer Ruhe gebildet werden.

Genügsamkeit mit seiner Lage und mit den ihr erreichbaren

Genießungen, Duldung, Achtung und Glauben

an die Liebe des Vaters bei seder Hemmung,
das ist Bildung zur Menschenweisheit.

Ohne innere Ruhe wandelt der Mensch auf wilden
Wegen, Durst nach Drang zu unmöglichen Formen
raubet ihm jeden Genuß des nahen gegenwärtigen
Segens und jede Kraft des weisen, geduldigen und
lenksamen Geistes. Wenn das Gefühl nicht mehr von innerer
Ruhe beseelt ist, so entnervt seine Kraft den Menschen
in seinem Innersten, und plagt ihn mit finstern Qualen

in Tagen, in denen der heitere Weise lächelt.
Ruhe und stiller Genuß find die ersten Zwekke der

Menschenbildung, und die Schooskinder seiner Zeit.
Mensch, dein Wissen und deine Ehrbegierde müssen diesen
hohen Zwekken untergeordnet werden, sonst werden
Neugierde und Ehrbegierde nagende Qualen und Unsegen.

Es ist wohl schön, wenn im Osten das Dunkel der
Nacht dem Lichte des werdenden Tages weichet, der

Horizont sich immer mehr und mehr erhellet, die Gipfel
des dreikettigen Alpengemäuers und des Jurawalles
wie Eilande aus dem Schattenmeere emporragen, wann
sie endlich hervortritt in ihrer majestätischen Pracht,
die glänzende Scheibe am Himmelsgewölbe, und es Morgen

ist, Luft und Hain von Gesang ertönt und Dorf
und Flur wieder belebt und voller Regsamkeit und That
wird. — Erhebend ist es, wann der Lenz die Schneedekke

weghebt, mit belebendem Hauche die zarten Keime dem

Mutterschoose der Erde entlokkt, wann die Wiese zum



14

bunten Teppiche, der Baum zur Blume und der Mensch
von Neuem zum frohen Pfleger der Natur wird. — Aber
doch noch unendlich schöner und erhebender ist es, wann
ein neuer Morgen in den Tageszeiten eines Volkes
hervorbricht, wann seine Jahreszeiten sich zum Frühlinge
geneigt, und ein Verjüngen, ein kräftiges Treiben und
Sprossen durch das Geäder in alle Glieder strömet und

woget durch die Venen zum schwellenden Herzen seiner
Nationalität, dem Mittelpunkte seines Lebens und Wesens
zurükkkehrt und da zum Quellpuukte wird. —

Wie es im Gange der äußern Natur Epochen gibt,
so gibt es solche in der Menschheit als dem Allganzen,
in den Völkern als den größten und in den Individuen
als den kleinsten Theilganzen. In der Erstern, der iVàrs
Nîàrà, waltet die in sie geschaffene Gesetzmäßigkeit
als bewußtlose Nothwendigkeit; in der Zweiten, der iXaturs
nàrans, aber ist der Entwikklungsakt, als ins Bewußtsein

übergangene nothwendige Freiheit, von der
moralischen Selbstbestimmung abhängig. — Die Völker haben
ihr Herz in der Menschheit. Aus diesem kunetum ssli-
ons einzig können sie hervorwachsen und sich entwikkeln.
Daher ist ihr Leben und Wesen eine kleinere oder größere,
sich in sich selbst abschließende Kreislinie um dieses Ge-
sammt-Zentrum herum. Die gleiche Uridee liegt ihnen
allen in der Menschheit. Sie mögen deßwegen auch von
einem Gesammtrechte unter sich, dem Völkerrechte, sprechen.

Nur so lange dieses unter ihnen waltet und
entscheidet, sind sie gesunde und lebendige Glieder der
menschlichen Korporation, im entgegengesetzten Falle
kranke und in sich absterbende. Das Einzelrecht, Völkerrecht,

ist ein Ausfluß der besondern Individualität, darf
und muß sich wohl individuell entwikkeln und ausbilden:
mit dem des Gesammtganzen kann es aber eben so wenig,
als die Funktionen eines einzelnen Gliedes mit denen
des Gesammtorganismus, in Widerspruch treten, sonst

Pird, wenn das Uebel sich zu sehr vergrößert, in dem
Heilungsprozesse der ewigen Ordnung Amputation Statt
finden. — Wie hjx Völker zusammen die eine Uridee
der Menschheit zu verwirklichen haben, so haben sie
als Individuen die ihrer besondern Rationalität aus-



15

zubilden. Jedes hat wieder dieselbe als eigenthümlichen
Lebens - und Wesensakt zu offenbaren und zu entwikkeln,
Sie sind die Planeten, die um eine Sonne kreisen, weß-
wegen auch sie eine Zentripedal- und Zentrifugalkraft
offenbaren; Erstere bindet sie an den gemeinsamen Mittelpunkt,

und Letztere befähigt sie, im Gleichgewichte mit der

Erstern ihre eigenthümliche Bahn selbständig in freier
Nothwendigkeit zu wandeln.

Wohl könnte hier vielleicht Einer oder der Andere
zur Frage veranlaßt werden: ob denn auch die Menschheit

wirklich vorwärts schreite, oder ob sich Alles in
einem ewig gleichförmigen Kreise, in einem ewigen Einerlei,

herumdrehe. —
Dem flüchtigen Beobachter scheint wohl keine Frage

leichter zu beantworten. Er läßt sich Einiges von dem
welterobernden Alexander erzählen, er wirft einen flüchtigen

Blikk in die Jahrbücher der römischen Republik,
in die römischen Kaiserreiche; er nimmt einige Notiz
von Karls des Großen langwierigen Kriegen und gewaltsamen

Maßregeln, er geht bei Gelegenheit an Kaiser
Karl des Fünften Zeit vorüber, er reiht hierauf die
Geschichte der französischen Republik, das Gemälde Napoleons

und seiner Zeit an, und die Summe, die er endlich

zieht, ist: Seht da, es geschieht nichts Neues unter
der Sonne! Es ist Alles schon einmal da gewesen, und
wird schon noch einmal wieder kommen! —

Wie ist der zu beklagen, der im Entwikklungsgange
der Menschheit und seiner Nachweisen«, der Geschichte,
nur einen ewigen Kreislauf der Dinge, ein ewiges Wachsen

und Steigen, Verbessern und Verschlimmern, all'
überall nur Ebbe und Flut, nirgends ein Fortschreiten
sieht! Wie kann ihm die Geschichte etwas Anderes, als
Ekel und Ueberdruß erregen, in der er Nichts, als ein
großes, verstandloses Gewirr ohne Gott und ohne Liebe
erblikkt, die es beseelend ordnen? — Begreifen wir doch

nicht, wie ein Solcher noch zerrissen werden kann von
der Zwietracht, die er in der Geschichte ewig herrschen

') Vergleiche Skizzen der allgemeinen Geschichte von Dr- H.
C- Dippold.



lk

sieht; begreifen wir doch nicht, was ihn versöhnend
hinwegtragen kann über den Abgrund der Zeit, was ihn
zu seinem Berufe begeistern, was ihn noch an das Leben

fesseln kann, das nach dieser Ansicht nur die trostlose
Arbeit der Danaiden sein muß. —

Befragen wir doch, um hierin zu richtigerer und
beilsamerer Erkenntniß zu gelangen, zuerst den in die

Natur Eingeweihten, auf dessen weise Sprüche der
Historiker nicht genug achten kann. Denn Natur und
Geschichte verhalten sich wie Körper und Geist, wie Leib
und Seele. Und die Gesetze, die in der Natur walten,
können keine andern sein, als die in der Geschichte
geltend gemacht werden, wenn sie auch schon auf höchst

verschiedene Weise hervortreten. Der Naturforscher heißt
uns das muntere Gewühl der Geschöpfe, heißt uns die

stille Welt der Pflanzen betrachten, heißt uns hinabsteigen

in der Erde Tiefen zu den Steinen, Erzen und
Krystallen, und wir sehen, wie Nichts stille steht, wie
Alles drängt und treibt, wie eine Entwikklung der andern
folgt! — Er macht uns aufmerksam auf den Wechsel
des Jahres und seiner Zeiten, und läßt uns trotz der
einförmigen Wiederkehr bemerken, wie kein Thier, kein

Geschaffenes, nach einer gewissen Zeit genau dasselbe
sei, was es vorher gewesen: daß in allen geschaffenen

Dingen eine unaufhörliche Verwandlung Statt finde. Er
wird unsere Betrachtung endlich auf einzelne klare
Gesetze zurükkbringen, aber bei allem dem vor dem Frevel
warnen, diese als das alleinige, unbezweifelte Resultat
der Naturbeobachtung anzusehen, da, selbst nach
festgestellter, allgemeiner Regel, unzählige Fälle eintreten,
wo sich die Erscheinung sammt dem ihr zum Grunde
liegenden Gesetze anders gestaltet zu haben scheint, wo

') Nach der Mythe fünfzig Töchter des Königs Danaus zu
Argos. Sie heiratheten die fünfzig Söhne des Eghptu«, der
ihres Vaters Bruder war, brachten sie aber auch alle in der
Brautnacht um, die einzige Hypermnestra ausgenommen, welche
ihren Bräutigam LinceuS leben ließ. Für diese treulose That wurden

sie in der Unterwelt dazu verdammt, ein löcheriges Faß mit
Wasser anzufüllen, welches daher sprichwortsweise so viel heißt,
als eine vergebliche Arbeit thun.



t7

sich das Allgemeine in einer so mannigfaltigen Besonderheit

zeigt, daß wir das eben Gefundene wieder zu
verlieren scheinen. Denn die Natur gleicht dem alten
Zauberer Proteus'), der, um dem Fragenden auszuweichen,
jeden Augenblikk in einer andern Gestalt erschien. Aber
trotz dem hat der Naturweise doch ein bald gehemmtes,
bald beschleunigtes Fortschreiten entdekkt und kann uns
zeigen, daß es nirgends Stillstand, höchstens augenblikk-
lichen Rstkkfall, immer aber ein vielseitigeres, verschlun-
generes Fortwirken gebe, daß jedes Leben aufwärts
steige bis zum Tode, und daß aus diesem nur ein neues
Leben ersprieße.

Befragen wir hierauf jeden, nur einigermaßen
Besonnenen selbst: ob er nicht Etwas in sich fühle,
das ihn vorwärts treibe; befragen wir jeden edeln

Menschen, ob er nicht ein Ideal in seinem Herzen trage,
ein Bild voller Vollkommenheit, das in des Lebens frühen

Tagen erleuchtend und erwärmend in die junge Seele
fiel, und durch das ganze Leben, gleich einer Sonne
seiner kleinen Welt, vor ihm hinschwebt, der er bis zum
Abend seines Lebens nachjagt, und die er doch nie
erreicht? —

Und, was als ewiges Gesetz in der großen Natur
erkannt wird, was jeder fühlende und denkende Mensch

-) Proteus, in der altgriechischen Fabel ein vergötterter
Mensch, der als wahrsagender und zauberischer Meergreis die
Robben (Seekälber) Poseidon's (Neptuns, Gott des Meeres) im
agäischen Meere weidete, und nach dem Berichte verirrter Seefahrer

manchmal auf der wüsten Insel Pharos, unweit der westlichen

Nilmllndung, manchmal auch auf der entgegengesetzten Seite
des Mittelmeeres, in Karpathos, zwischen Kreta und Rhodus,
sich mit den Robben sonnte und Mittagsschlaf hielt. Nur durch
Gewalt gezwungen, weissagte er; zwar wandte er Alles an, um
dem Fragenden zu entwischen, und verwandelte sich nach der Art
der Meergötter in allerlei Gestalten, in verschiedene Thiere,
Bäume, ja selbst in Feuer und Wasser. Wer aber, unabgescbrekkt,
ihn stets in festen Banden hielt, dem entdekkte er endlich, was
er zu wissen verlangte, Vergangenes, Gegenwärtiges und
Zukunftiges. Von ihm nennt man jeden Menschen, der schnell seine
Gestalt verwandelt, unter verschiedenen Charakteren und Namen
erscheint, einen Proteus.

Schulblàttcr. I. I84l <z



18

im Kleinen in sich wahrnimmt, das sollte nicht vom
gestimmten Menschenleben, von der Geschichte gelten? —
Dann würden sich ja die ewigen Gesetze von selbst wieder
aufheben.

Aber trotz dem, daß wir ein Fortschreitendes in ihr
anerkennen müssen, trotz dem bleibt die Beantwortung
der Frage: Schreitet die Menschheit vorwärts? —
außerordentlichen Schwierigkeiten unterworfen. Auch die
Geschichte ahmt dem alten Proteus nach: wie klar auch
Vieles scheint, wie nahe wir uns oft auch einer entscheidenden

Antwort wähnen, sie verzaubert sich plötzlich in
eine andere Gestalt und läßt etwas Unerforschliches zu-
rükk. Wir vergleichen Zeiten und Menschen, und wenn
wir finden, daß hier Etwas vollkommen geworden ist, so

scheint sich ein Anderes verschlimmert zu haben. Ale-
rander, die Römer, Karl der Große und Napoleon, sie
alle thürmten die verschiedensten Nationen zusammen.
Die alerandrinische, die römische, die karolingische Weltmacht

— sie brachen durch das Uebermaß, sie stürzten
durch ihre eigene Schwere, durch ihre große Unbehilf-
lichkeit, durch ihre Last zusammen. Die großen Stifter
selbst mußten der Natur ihren Tribut zollen; aber der
erste zerstörende und dann wieder mächtig schaffende
Geist, den sie in ihren Reichen ausgeprägt, überlebte
sie lange, dauerte in den oft unscheinbarsten Formen
fort, bis ein neuer schaffender Genius über den Erdball
ging. —

Der gesunde Menschenverstand des Nichtgelehrten
trifft ganz den rechten Punkt, wenn er die Bemerkung
macht, daß heut zu Tage Alles raffinirter werde.
Er bemerkt nämlich hiemit, daß man sich immer mehr
von der uranfänglichen Einfalt der Natur entfernt habe,
daß alle menschlichen Einrichtungen und Erfindungen sich
immer mehr vermittelt und verschlungen, daß sich alle
Bedürfnisse, mit ihnen zugleich aber auch alle
Hilfsmittel, sie zu befriedigen, vervielfältigt haben. Man
könnte es einen Vergeistigungsprozeß nennen, der
sich in immer größern Kombinationen des Verstandes,
in den größten, dessen er fähig ist, zeigt. Wie wir
nämlich schon in der Natur sehen, daß der Leib seine



19

Wirksamkeit früher äußere, als der Geist, daß in der
Jugend das Körperliche vermögender sei, als das
Geistige, dagegen im Alter die Seele gegen ihr schwaches,
zerbrechliches Gehäuse nur stärker hervorzutreten scheine;
so auch in der Geschichte. Die Idee, das Geistige
entwikkelt sich immer stärker und klarer aus dem Stoffe:
wenn sie reif, wenn sie bis zur höchst möglichen Vollendung

gekommen, zerbricht die Form, der grobe Stoff,
der Nichts mehr nützt; nur das Geistige wirkt, wahrhaft
unsterblich, in neuen Gestalten fort.

Dieser belebende Hauch Gottes — Geist der
Menschheit — ist er nicht mehr in der Menschheit?
Könnte er sich verlieren? und wohin? Ist es möglich, daß
das Göttliche untergehe in Nichts? Nein, von Gott kommt
der Geist, der ihn gegeben hat!')

Alle Menschen machen die Menschheit aus! Durch
die ganze Menschheit wohnt der Geist Gottes wie eine

lichte Himmelsslamme — allbelebend — ein Lichtäther
ewigen Lebens. In jedem Einzelnen wohnet dieser göttliche

Geist. Ohne Gott — kein Mensch!
In Millionen und Millionen Stralen aus der

Urquelle des Lichts durchwärmt und durchleuchtet dieser
Geist das unermeßliche Reich der Menschheit — jedes
neue Menschengebilde ist Erscheinung dieses Geistes.
Der Baum der Menschheit treibt immer neue Zweige
und Blüthen — das Gebiet seiner Ausbreitung ist die
Unendlichkeit. — Keim der Menschheit — Keim für die
Ewigkeit. — Keim des Menschen — Keim für die Ewigkeit.

— Leben — und Blüthe des Menschen — Leben
und Blüthe im himmlischen Aether der ewigen Allmacht
und Liebe. — Mann und Weib — das Bild der Gottheit

— sie reichen an die Gottheit an.
Aus einem Erdenklos schuf Gott den Menschen und

hauchte lebendigen Odem in ihn, und also ward der
Mensch eine lebendige Seele!

Menschen — Bild der Gottheit — das Leben flammet

auf zum Feuer heiliger Liebe; — aus der Flamme

') S. Fried. Wilh. Hagen: „Ueber das Wesentliche der von
Pestalozzi aufgestellten Menschenbildungsweise."



20

entspringt neues Leben in das Leben; — die That, der

Gedanke, das Gefühl — wird Eins — eine lebendige
Seele.

Mensch, denke an deinen ersten Ursprung und an deinen

zweiten — bete Gott an — und weihe, als Bild
Gottes, weihe deine göttliche Schöpferkraft — der

Heiligkeit. Ach Menschheit, — warum entweihest du so

oft die heilige Flamme! Bete Gott an, der das Heilige
doch erhält — bei allem deinem Frevel! Die Liebe dekket

im großen Augenblikk — der Sünden Menge zu. Aber
auch immer?

Und undurchdringliches Geheimniß! Aber Etwas weißt
du doch, Mensch: nur das Bild Gottes sollst du
fortbilden! Du bist als Ebenbild deines Schöpfers Nachbild

und Vorbild und Bildner zugleich. Der Stral des

reinen Lebens ist Licht und Liebe zugleich und That.
Der Stral wird verdunkelt durch wilde, niedrige Leidenschaft,

die That setzt volle Kraft voraus.
Mensch Gott gab dir Kraft — erhalte sie!

Menschheit — vergeude diese heilige Kraft nicht —
durch Wollustspiel!

Sinneslust und Unweisheit ist für die Menschen die

Sphinr "). Es werden wie Räthsel die Fragen aufgestellt;

was gut sei und böse, was weder gut sei,

") Die Sphinx war ein fabelhaftes Wesen in der griechischen
und aegyptischen Mythologie, verschieden an Bildung und
Bedeutung. Die griechische, von der hier die Rede ist, war geflügelt,

hatte weibliche Brust, den Leib einer Hündinn, und zuweilen
auch einen Drachenschwanz. Man beschreibt sie auch so: -

— volueris, loo, virgo, trilörrnis,
8pliiux, volueris pomiis, pestibus fora, fronts puella.
Man legt ihr Grausamkeit und räthselhafte Reden bei; sie

war eine Tochter des Typhon und der Echidna. Juno sandte sie,
wie die Mythe erzählt, nach Theben, wo sie von einem Felsen

aus, den Thebanern unter andern das Räthsel vorlegte: was ist
das für ein Thier, das des Morgens auf vier, des Mittags auf
zwei, und des Abends auf drei Füßen geht? Wer nun das Räthsel

nicht löste, der wurde von ihr zerrissen und aufgefressen. Da
versprach endlich der.König von Theben dem, der das Räthsel
losen würde, seine Ächwester Jocaste zur Gemahlin und mit ihr

Königreich. OedipuS kam, löste es, indem er sagte: es ist
der Mensch, der als Kind auf Händen und Füßen kriecht, als



21

noch böse sei im Leben? Wer diese Fragen nicht
versteht nnd die Antwort nicht weiß, wird von ihr (der
Unwissenheit) zu Grunde gerichtet, nicht auf ein Mal, wie
wer von der Sphinr gefressen wurde, aber doch nach
und nach geht seine allmählige Vernichtung durch das

ganze Leben, wie bei Menschen, welche, zur Strafe
verurtheilt, im Gefängnisse schmachten und sich verzehren.
Versteht aber Jemand die Frage und weiß er die Sache,
so wird in ihm die Un Weisheit sogleich vernichtet, und
er ist gerettet auf immer, er ist im Besitz der höchsten
Güter glükklich durch sein ganzes Leben.

Auch unsere, durch Raffinerie versüßelte, geschwächte
und viel verdampfende und durch Konvente nz maul-
verdreht, gewissen- und schamlos gewordene und durch

Ueberverständelung gottesleugnende, und Sitte,
Reinheit des Herzens, Fülle des Gemüthes, Unbeflekkt-
heit des Gewissens, und Höhe und Innigkeit des Glaubens

an den Gang ewiger Gerechtigkeit zerstörende und

untergrabende Zeit, hat ihre Sphinx. — Sie ist viel
fürchterlicher und verheerender, als die der Thebaner
war; denn sie ist die wiederkehrende Schlange, welche
die Menschen in ihrer Stammmutter um das Paradies
belogen. Wehe, wann sie es von Neuem dahin bringt,
daß das Weib nach der verbotenen Frucht greift und
der Mann das Kernhaus verschlingt — dann steht der
Engel mit dem flammenden Schwerte gleich wieder da
vor den Pforten des Verlornen Edens, und Fluch und
Elend sind die Folgen der Abgefallenheit von der Idee
des Lebens. —

Wir wollen zu dem, was die Alten aus ihrer Naturlehre

und aus ihrer Ansicht von der Natur des Menschen
in ihre Schlangenpoesie und Schlangenphilosophie
aufgenommen, noch Einiges aus der Naturgeschichte heraus
heben, um das Schlangensymbol im Paradies deuten zu
können.

Die Augenlieder der Schlangen sind unbeweglich, die

Mann gerade einhergeht, und als Greis den Stab zur Hand
nimmt, worauf die Sphinx sich verzweifelnd vom Felsen iu's Meer
stürzte. So war Theben befreit.



22

Nase ist gewöhnlich gerade, zuweilen aber in der Mitte
etwas eingedrükkt und vorn in die Höhe gebogen. Sie
können die Kinnlade sehr weit öffnen und Thiere ver-
schlukken, die größer als sie selbst sind. Die Zunge ist

schmal und gespalten. Der Kopf dicht am Rumpf, und
Brust und Bauch fast Eins. — Die Schlangen kriechen

auf der Erde und ihre Bewegung ist wellenförmig. Die
äußeren Gehörwerkzeuge fehlen, doch hören sie gut. Die
Köpfe sind verhältnißmäßig klein, doch feurig und schön
die Augen. Viel Elastizität hat der ganze Knorpelkörper

und ist fest mit Schuppenpanzern bedekkt. — Sie
sind schlau, gelehrig, folgsam. Sie waren von jeher
ein Sinnbild der List und Klugheit. Sie sonnen sich

gerne, halten sich aber meistens nur in finstern, feuchten,
düstern Orten auf. Sie verschlukken Alles, ohne es zu
kauen. Freßlust ist Haupteigenschaft. Ihr Geruch ist
höchst widerlich und weit herum Gestank aushauchend.
Das Gift greift vorzüglich Menschen an. — Kalt ist

ihre Natur, aber im gereizten Zustand wüthendes Feuer,
und das Gift tödtlich, es greift vorzüglich die Nerven
an. — ^ Musik lokkt sie herbei, und sie scheinen bei dem

Zauber der Töne sich selbst zu vergessen und ihre Natur
abzulegen. Kein Wunder, daß sie im Orient und bei den
Griechen als ausdrukkvolles Symbol für den ausartenden
irdischen Trieb des Menschen sind gewählet worden.
Jesus selbst bediente sich solcher symbolischen Bezeichnung:
seid klug, wie die Schlangen, aber ohne Falsch, wie die
Tauben. Von ihm und Johannes werden die Schriftgelehrten

und Pharisäer das Schlangen - und Otterngezüchte
genannt. Jesus selbst heißt der Schlangentreter, der
der Schlange der Menschheit den Kopf zertrat, und den
Aposteln ward verheißen, daß sie Schlangen vertreiben
würden.

Die griechischen Schlangen-Mythen deuten an den

Ursprung des irdischen Triebes im Menschen,
auffassend die Elemente des Körpers nach ihrem Mißverhältniß

zwischen Schwere und Elastizität. Der Trieb

') Vergt. Frd. Wilh. Hagen a. a. O,



23

wird wilde, unersättliche Gier, verzehrendes Feuer,
Alles um sich her vernichtend und am Ende sich selbst.

Doch überwältigt ihn immer das himmlische Feuer,
Wer den Menschenverstand und ihn denten konnte in
sich — über den hatte die Sphinr keine Gewalt.

Luft und Licht sind doch die Hauptlebenselemente für
das Nervensystem — was wirken sie für jeden körperlichen

Organismus des Menschen nach seiner individuelle»
Natur? Die Physiologen sagen, daß das elektrische Flui-
dum der Lebensluft unaufhörlich das Nervensystem
durchströmen müsse, wenn es bestehen soll. „Bei jedem
Ausathmen, sagt Reil, schwillt das Gehirn, in welchem
das Blut sich häuft, an und geräth in einen Zustand
von vermehrter Reizung, das gereizte Gehirn wirkt zu-
rükk, und durch diese Rükkwirkung entsteht das Einathmen

unmittelbar als Folge der Veränderung, Reizung,
Thätigkeit des Gehirns, " Das Athmen dient dem Blute
und den Nerven, die Nerven aber sind die nähern Diener

des Geistes.
„Leben alles Athmenden ist Luft, des Aethers segenreiche

Tochter."
Selbstsucht nennen wir den irdischen Trieb, in sofern

er all sein Streben und Thun richtet auf sich selbst, auf
die Person in Hinsicht auf Genuß und Besitz. Er spricht
in Allem und überall nur an sein Selbst, um es zu
befriedigen, und sein Seelenauge ist ihm Licht nur aus
diesen Wegen; andere Wege will er nicht und weiß
er nicht. Auf diesen Wegen lernt er nach und nach
hell und scharf sehen, aber dabei erblindet er immer mehr
für das Höhere. Deßhalb sind die Schlau gen
Sinnbild der listigen, kaltberechnenden Selbstsucht,

und auch der wilden Gier, mit welcher
sie Alles an sich zieht und reißt. Bald schleichend

und sich schmiegend kriecht sie nach ihre in
Raub, bald stürmt sie, im Besitz des Vortheils
und der Macht, mit Höllenfeuer auf ihn los.

Niedrig ist der Trieb der Selbstsucht und an der
Erde klebend und treibt sein Wesen im Verborgenen!
aber sehr leicht wird er auch unverschämt, wenn nach
und nach die angeborue innere Scheu durch ihn vernich-



24

tet wird. Das Göttliche im Menschen ist aber stärker,
wenn es lebt in der Brust und aus dem Herzen hinauf
flammt in das Haupt und aus diesen als Weisheit leuchtet.

Die Schlangenhaare des Medusenhauptes find der
Minerva Brustschmukk, und die Sphinr ist Zierde ihres
Helmes-

Was ist die Schlange im Paradiese? Nichts Anders
als ein Bild der ersten Regung des irdischen Triebes.
Er erscheint, wie bei Kindern, als Neugicrde und Appetit
zugleich: man wollte sehen, was es ist und wie es

schmekkt. Das Bewußtsein des Verbotes war da, aber
als schwaches, leichtsinniges doch kindliches Gefühl. Der
irdische Trieb sollte nun mit dem höheren in den Kampf
treten — er siegte, der vernünftelnde Geist schwankte
zwischen Gefühl und Lust, die Lust verdunkelte durch ihre
Berechnung, indem sie Alles so klar vor Augen legte,
was schon vor den Augen hing. Erst nach der That
kam Scham und Reue und das Gewissen als Gesetzerneuerer.

Stark war die Stimme des Gewissens und
männlich der Entschluß: wir wollen dem Reiz der
Versuchung und der Verführung uns nicht mehr hingeben
in diesem genußreichen Orte — Arbeit sei unser Loos und
Mühe unsere Beschäftigung! Wenn wir immer nur dem

Erkennen und Genießen dessen nachgehen, was uns
der große Baum des Erkenntnisses alles darbietet,
so treibt uns Langweile und Scham herum. Arbeiten
sollen wir, die Erde bauen und über sie herrschen.
Verführerisch sind die Sinneneindrükke für das Göttliche

— die Stimme Gottes — in dem Menschen, sie
können leicht den Glanz des innern Lichtes verdunkeln,
durch die reiche Herrlichkeit der Sinnenwelt, und
vorzüglich kann der Genuß den Menschen an sie fesseln.
Stark reizet der Genuß, mit Macht zieht er zur Erde
nieder, und leicht entschuldigt sich der Schwache, wenn
er dem Reize folgt. Dies ist das Bild der Schlange
in der Unschuldswelt. Und diese Versuchungsgeschichte
wiederholt sich im Leben eines jeden Menschen. Wäre
eine jede so kurz und so bald abgethan, als die allererste

Arbeit ist das sicherste Mittel gegen alle Versuchung.



25

Pestalozzi ließ seine Zöglinge deßhalb im Feld der
Selbstthätigkeit recht emsig arbeiten, damit sie innere Kraft
bekamen gegen alle Schlangen des Lebens. Richter räth
höchst weise, dem Jüngling in gefährlichen Jahren, wo
die Liebe erwacht, damit sie nicht unheilig werde und
sich verzehre, große Ideen, wenigstens eine, als Tagwerk

der Liebesarbeit hinzugeben. — Ja Liebe zur Welt
des Gedankens, Liebe zur Welt der Ideen, Liebe zum
Leben und Wirken im Reich Gottes, wie es Fichte
nennt, ist das große Ziel, auf welches Pestalozzi's
Erziehungsbahn hinführen soll. Und wir müssen Gott
bitten, daß er dieser Idee immer mehr Raum und
Ausdehnung, Wirksamkeit und Segen verleihen möge, weil
die Jugend in dem fetzigen Schlangenleben der Selbstsucht,

welche noch nicht sich bekehret hat, sondern nur
in Ohnmacht seufzet, sehr großen Gefahren der Verführung

ausgesetzt ist.
Der alleinige sinnliche Trieb erniedrigt den Menschen

zur Persönlichkeit herab. Der Mensch soll aber nicht
sein ein per so pro so, nicht eine porsorm, eine Maske
des Göttlichen, nicht eine zweideutige Sphinrfigur, welche
nur von vorne, nur durch Stimme und Antlitz den Menschen

darstellte, im Innern aber kein Mensch war, und
vor dem Menschen, dem Sohn der Weisheit, in's tiefe
Meer hinabsank; sondern er soll sein ein Individuum,
in welchem u «getheilt und unentzweit das Göttliche
und Irdische in Harmonie erscheint, das Göttliche
als Idee im Menschlichen sich darstelle und das Menschliche

sich verkläre in und mit dem Göttlichen. Die
Anziehungskraft ist im Göttlichen, das Vermögen, an und
hinauf gezogen zu werden, in dem Menschlichen. Die
Erde steht mit dem Himmel in unmittelbarer Verbindung.
Von oben herab kommt aller Segen, und durch ihn wird
unten das Gedeihen zur That. Der Erdensohn wird
auf der Erde Gottes Kind. Das Grab nimmt ab das
schwere Erdenkleid — und im verklärten Gewände
erscheint das Kind vor seinem Vater.

Des Weibes Same, sagt die Verheißung, soll der
Schlange den Kopf zertreten. Im Reiz ist also auch der
Keim, die Kraft des Gegenreizes, der Gegenkraft gege-



W

ben. Rousseau wendet sich deßhalb an die Mutter,
Pestalozzi thut es noch inniger und zuversichtlicher.

Wir wollen nun einige Helden der Menschheit als
Schlangentreter ans der Bahn des Ganges der Mcn-
schenerlösung betrachten oder vielmehr nur nennen, weil
uns Zwekk nnd Raum dieser bloßen Andeutungen nicht
ausfuhrlich zu sein erlauben. —

Jesus, das Ebenbild Gottes und der Vermittler
zwischen Gott und der verirrten Menschheit, brachte
durch seine Idee vom Reiche Gottes die Verlorne Idee
der Menschheit an's Licht und mit ihr das Göttliche,
durch welches der Mensch mit dem Schöpfer, als seinem

Vater, in der unmittelbarsten Verbindung steht. Nur
Liebe sollten sie haben, und reines Herzens zu Gott
beten, dann würden sie Gottes inne werden in sich. —
Aber eben die Liebe, das Göttliche, war bei Vielen
erkaltet und fast ganz erloschen. In Ansehung einer
gewissen Klasse seines Volkes konnte man von ihm sagen,
daß er in ein Land voll Schlangen und Ottern trat,
und er sagte dies auch, so wie zu seinen Jüngern, daß
er sie sende, wie Schafe unter reißende Wölfe. Ge-
drükkt, verwahrlost, verlassen war das arme Volk, und
die vorhandenen Kenntnisse wurden von dem Priesterstande

nur benutzt, um die Schwachen desto leichter in
Furcht, in Abhängigkeit, in Fesseln zu erhalten. Dieser
ihr herrschender irdischer Geist saß wie eine furchtbare
Schlange auf dem Baum der Erkenntniß — und machte
lüstern und verzagt zugleich. Der Erlöser sprach aus
Worte des ewigen Lebens, aber die Nutznießer des

Irdischen mochten von dem Ewigen Nichts wissen. In
ihren Augen war er ein Thor, ein Schwärmer, ein Satan.

Er zertrat der Schlange den Kopf; denn man
sah, daß in dem Kopfe nur List und Trug gewesen war.
Er wurde aber auch erhöhet an das Kreuz, um durch
seinen Tod den Vater und das Göttliche der Menschheit

zu verherrlichen und zur fortschreitenden Siegesfahne
Zu erhöhen. Auch seine Freunde wurden blutende Zeugen

der Wahrheit und des Lebens. —
Vernichtet war die Schlange nicht durch das

Zertreten des Kopfes zur Durchsichtigkeit. Listig flüch-



à?

tete sie unter das Kreuz und schlug ihre Wohnung auf in
dem Buchstabenwerk vom Worte des Lebens. Hier suchte
sie des Kopfes Drukkwunden zu verbergen und ihre Macht
zu stärken, und sie war lange sicher. Priester wurden
auch im neuen Römerreiche ihre Baum- und Stangen-
Halter viele Jahrhunderte. Ein neuer Mann Gottes
trat auf, Luther, und zähmte viel von der Schlangen
List und Gewalt. Das Evangelium kam in die Hände,
Augen und zum Theil in die Herzen der Erwachsenen,
als Gottes Licht gegen kirchliche Finsterniß. Aber doch
vergaß man des Erlösers Worte: wenn ihr nicht werdet,
wie die Kinder, so könnt ihr nicht in das Reich Gottes

kommen, und dabei vergaß man die Kinder selbst.
Luther starb zu frühe für sie. Er hat unter Anderem die
edle Nlusica als eine Himmelsgabe für die Schule
empfohlen, aber erst jetzt steht der Geist seiner Empfehlung
in Thaten auf.

Der Geist des alten Roms und Griechenlandes allein
war es, welcher die guten Kinder geistig nähren und stärken
sollte — eine andere Nahrung, außer der der Erkenntniß

vom Lebensbaum, war nicht bereitet. Das
Menschliche von diesem Geiste zog an und wirkte viel
und erwekkte das Bedürfniß nach bessern und sicherern
Mitteln. Jetzt erst fing man an, mit Ernst und
Nachdenken für die Kinder zu sorgen. Eomenius trat auf,
führte die Jugend auch in die Natur und lehrete in
Bildern durch Bilderbücher. Der Trieb des Wahren lag
in ihm, aber dem Trieb fehlte das Auge, weil des Eomenius

Auge gerichtet war nicht ganz allein auf die Natur
des Menschen, sondern auf die vorige, für Kinder
zu starke Nahrung aus Rom und Griechenland, und im
Gegensatz auf den übergroßen Reichthum der Sinnenwelt.

Inzwischen hat die gemalte Welt s vi-Ists piàs
den Kreis des Geistes erweitert und auch das Herz,
und mit dem neuen Thor zu dem Eingang in's Hei-
ligthum der Sprachen ImAuarum roserrgta)
wurden viele Schätze aufgethan. Mit Eomenius fing
der Unterricht an auch abwärts zu wirken auf die vorhin

verwahrlosten Stände. Doch fehlte es nicht an



28

Streben auf der andern Seite, die Griechen und Römer

in Ansehen und Würde zu erhalten, und das war
gut. — Comenius starb 1671; aber die Vorsehung hatte
schon einige Männer zubereitet, welche fortsetzen sollten,
was er angefangen hatte. Spener und Franke
gaben der Erziehung ernsten und frommen Sinn, damit
sich der Geist nicht zu sehr in's Weltliche verirren möchte,
wiewohl auch sie die Herrlichkeit des Herrn gar sehr
geliebet haben. Ein Waisenhaus war des frommen
August Hermann Franke erste Erziehungsstiftung. Es
kamen auch viele reiche Waisen, die nicht vaterlos
waren, in seine Schule. „Bei aller Erziehung muß
„eine lebendige Erkenntniß Gottes und ein rechtschaffenes

Christenthum der letzte Zwekk sein", war Franke's

erster und letzter Grundsatz. Franke starb, 1727,
nachdem er vielen edeln Samen ausgestreut hatte. —
Neben den Humanisten arbeitete der Geist der
Frankischen Schule fort, bis ein neuer Genius der Kinderwelt

in Rousseau auftrat. Die verführende Schlange
der Menschheit lebte noch fast halb despotisch in den

Priestern fort. Rousseau durste sein Kindererlösnngs-
werk nicht in seinem Vaterlande erscheinen lassen; es

erschien in kleinem Kinderformat zu Amsterdam 1762,
unter dem Namen — Emil.

Ein jeder Genius wirkt stark auf edle, große Herzen.
Der Repräsentant der deutschen Kinderwelt war der
deutsche Mann Basedow. Heilig und feurig war
sein Eifer — zu reformiren das Schul- und Erziehungswesen

in ganz Europa, ausgehend in der Idee von einem

Institut in Deutschland, dem er den ehrwürdigen Namen

Philanthropin geben wollte, was er auch nachher
that. — Noch ehe er 179V starb, hatte schon die
waltende Vorsehung einen andern Geist für die Kinderwelt
als Helden in's Leben gerufen. Schon 178V schrieb

Pestalozzi seine religiösen Ansichten über die < Natur
und Bestimmung des Menschen und über die Erziehung
nieder in einem Aufsatz, welcher unter dem Titel.
„Abendstunden eines Einsiedlers" im Maistükk



29

von Iselins Ephemeridender Menschheit 1780
enthalten ist, —

Die ursprunglichen, ersten Aeußerungen des

Wesens der Menschennatur, sagt Pestalozzi, sind
Thätigkeit und Liebe, Liebe mit Thätigkeit und Thätigkeit
mit Liebe. Aus Beiden wird der Mensch, und durch
Beide muß nun auch er selbst selbständig sich zum Menschen

machen.
Pestalozzi's Ansicht gibt wahrlich einen genetischen

Grundbegriff vom Wesen der Menschennatur, und seine
Ansicht hat in der ältesten Schöpfungsgeschichte den aller-
beßten Kommentar. Seine Ansicht ist so alt, als die

Menschennatnr. Nachdem Gott Alles geschaffen hatte,
sah er Alles an, und siehe da, es war Alles sehr gut.
Weil nun der Mensch ganz geschaffen ist nach Gottes
Ebenbild, so muß er auch in dem Schaffen und
Anschauen ihm ähnlich sein.

Jakobi führt in seinem Buch: über die Lehre des

Spinoza S. 218 aus des Aristoteles Ethik folgende
Stelle an: „Wie Gott in Allem ist, so ist hinwiederum
„Alles in ihm; denn das Göttliche in uns bewegt Alles.
„Nicht die Vernunft selbst ist das Prinzip der Vernunft,
„sondern etwas Höheres; was ist aber außer Gott, das
„Erkenntniß überträfe! —"

„Tugend ist das Organ der Seele. Daher haben
„die Alten den Namen der Glükklichen denen
beigelegt, welche, ohne durch ihre Vernunft und ihren Willen

bestimmt worden zu sein, richtig zu Werk gegangen

waren; denn sie hatten in sich ein höheres Prinzip,
„als Verstand und Willen. —"

Und Jakobi sagt: „Der Geist meiner Religion ist

„also das: der Mensch wird durch ein göttliches Leben

„Gottes inne und es gibt einen Frieden Gottes, wel-

„ cher höher ist, denn alle Vernunft; in ihm wohnt der

„ Genuß und das Anschauen einer unbegreiflichen Liebe. "
„Liebe ist Leben; sie ist das Leben selbst; und nur

') Ephemeriden (griech. Tagebücher, Tageblätter, auch
astronomische Tafeln, worauf die täglichen Stellungen der Sterne
und der übrigen Himmelserscheinungen verzeichnet sind. -



30

„die Art der Liebe unterscheidet jede Art lebendiger

„ Naturen. "

„Er, der Lebendige, kann nur allein in
Lebendigem sich darstellen; Lebendigem sich zu erkennen

„geben, nur durch erregte Liebe." So Leibniz und
Fichte; so auch Richter.

Mit der ursprünglichen Thätigkeit des Geistes
eröffnet nun Pestalozzi seine Bildungsbahn. Er will
Nichts haben, als den Geist des Kindes selbst und ein
höchst einfaches Mittel, woran diese Thätigkeit aufgeregt

werde, um sich zu üben, um thätig zu sein nach
der Natur und nach dem Gesetz des kindlichen Geistes.
Er gebt aus von einer Kraft, die auf der ersten
Stufe ihrer Erscheinung thätig und leidend zugleich sich

zu verhalten scheint: leidend, in so fern auf sie eingewirkt

wird, thätig, in so fern sie auffassend sogleich
auch bildet. Er nennt sie Anschauung. Die
Anschauung nun, von welcher die Pestalozzische Bildungsweise

ausgeht, auf welche der Organismus der
Elementarbücher gebaut ist, was ist sie nach ihrem Wesen? —
Richter sagt: „Sie ist die Grundwissenschaft zwischen
„Erfahrung und Abstraktion. " Schelling erklärt sie mit
folgenden Worten: „Jene Handlung des Geistes, in

„ welcher er aus Thätigkeit und Leiden — aus
unbeschränkter und beschränkter Thätigkeit in sich selbst ein

„ gemeinschaftliches Produkt schafft — heißt Anschauung.
„Das Wesen der Anschauung, das, was die
Anschauung zur Anschauung macht, ist, daß in ihr abso-
„lut — entgegengesetzte, wechselseitig sich beschränkende
„Thätigkeiten vereinigt sind. Oder anders ausgedrükkt:
„das Produkt der Anschauung ist nothwendig ein endli-
„ches, das aus entgegengesetzten, wechselseitig sich

beschränkenden Thätigkeiten hervorgeht. —"
»Daraus ist klar, warum Anschauung nicht die

„unterste, sondern die erste Stufe des Erkennens, das
»Höchste im menschlichen Geiste, dasjenige ist, was
eigentlich seine Geistigkeit ausmacht. Denn ein Geist
»ist, was aus dem ursprünglichen Streit seines
Selbstgewußtseins eine objective Welt zu schaffen, und dem



31

„Produkt i» diesem Streit selbst Fortdauer zu gebe»

vermag. "
„Dieses Vermögen der Anschauung') zu üben,

„muß der erste Zwekk jeder Erziehung sein. Denn
„sie ist das, was den Menschen zum Menschen macht.
„Keinem Menschen, die Blinden ausgenommen, kann

„man absprechen, daß er sieht. Aber, daß er mit
„Bewnßtsein anschaue, dazugehört ein freier Sinn
„und ein geistiges Organ, das so Vielen versagt ist.

„Von selbst ist nun klar, daß auch das Produkt der

„Anschauung jene entgegengesetzten Thätigkeiten in sich

„ vereinigen muß. Nur weil es ein schöpferisches Vermögen

in uns aus diesem Streite hervorgehen ließ, kann

„es nun der Verstand auffassen als ein Produkt, das,
„unabhängig von ihm, durch den Zusammenstoß entge-

„ gengesetzter Kräfte wirklich geworden ist. Dieses Pro-
„ dukt ist also nicht da durch Zusammensetzung
seiger Theile, sondern umgekehrt, seine Theile sind da,
„ erst nachdem das Ganze — jetzt erst ein mögliches
„Objekt des theilenden Verstandes — durch ein
schöpferisches Vermögen jdas nur ein Ganzes hervorbringen
„kann) wirklich geworden ist."

Mit dieser Ansicht Schellings stimmt ganz diejenige
überein, welche in dem dritten Heft der P. Wochenschrift

gegeben ist in der Einleitung zu einem Aufsatz
von Pestalozzi über den Sinn des Gehörs.

Füglich könnten wir die Anschauungskraft ein

erschaffendes, ein erschauendes Vermögen nennen,
indem der thätige Geist durch Vermittelung des Sinnes
sich wirklich Etwas erschaut, schauend Etwas an
sich bringt. Das Schauen ist ja ein Thun des Geistes,

aber gerade durch dieses Schauen schafft er sich

auch Etwas — ein Bild von dem Angeschauten. Der
Geist schaut an durch alle fünf Sinne, er schaut an

das, was die Sinne abliefern als eine ihnen von außen

eingedrükkte Empfindung äußerer Eindrukk); aber
er kann nicht eher anschauen, als bis er geschaffen

') Siehe Anmerkung zu den Ideen zu einer Philosophie der

Natur t. Thl, S. ZlZ.



32

hat, was er anschaue. Die äußern Gegenstände wirken

auf die Sinne; der Geist wird nicht zur Uuthätig-
keit zusammen gedrängt durch dieses äußere Einwirken;
als freies Wesen nimmt er das Eingebrachte an und
verwandelt es durch sein Schaffen in sein Eigenthum.
Die äußeren Sinne sind das Universal-Gefühl für die

Außenwelt; jeder Nerv ein Fühlfaden, womit der
innere Sinn herausangelt gleichsam in die äußere Welt,
um einzusammeln durch seine Außendiener allerlei
Material?, womit der Geist seine innere Gedanken- und
Ideenwelt bereichern und ausschmükken will. Der Geist
allein für sich — hat Schöpferkraft, denn er ist ja
aus Gott; aber das Gefühl der Kraft allein genügt ihm
nicht, er will sich auch Etwas erarbeiten mit der Kraft
des Schaffens. Er thut dies auf dem Wege, den sein
Schöpfer ihm anwies, auf den Wegen, welche hinaus
gehen in die Herrlichkeit der Außenwelt, zur Herrlich-
des Herrn, und auf welchen herein stralt das Unendliche,

als Abglanz des Unsichtbaren, immer zwar
einzeln gesondert als Individuelles, aber doch so, daß
jedes Individuum als ein Abbild des Unendlichen sich
darstellt dem schauenden Geiste, dem sichtbaren Ebenbilde
des unsichtbaren Schöpfers.

Schon auf dieser Stufe ist die Anschauungskraft ein
thätiges, ein erschaffendes Vermögen; es erschaut
sich aus der Außenwelt das Geistige, nämlich das aus
derselben, was es zu einem geistigen Eigenthum umschaf-
fen kann. So schaffet sie aus der Einheit und Vielheit
die Zahl, aus den Massen die Form und das Maß,
aus dem Getöne den Ton und das Wort, und durch
diese Schöpfung hat der Geist nun schon eine reiche Welt,
in welcher er sein Gebilde frei fortsetzen kann.

Die Anschauungen von Zahl, von Form und Maß,
von Ton und Wort sind schon ein reinerer Gegenstand
für die Anschauungskraft, in ihnen regt sich der Geist
schon im einheimischen Gebiete. Aber er kann sich
aus dem unermeßlichen Reichthum dieses Gebietes Nichts
^eignen, bevor er es erst in sich nacherschafft; alle
Gegenstände sind so lange leere Bilder für ihn, bis er
aus sich in ihnen den Geist erblikkt, das Leben. Aber



33

als Gepräge des Geistes regen sie mächtig seine
Schöpferkraft an, so wie der Anblikk der Schönheit mächtig

und unwiderstehlich die Schöpfungskraft der Liebe

aufregt. Wo keine Kraft ist, ist freilich kein Aufregen

möglich, kein Auflodern der Liebesflamme, sondern
nur todtes Anschauen. Feuer zündet nur Brennbares
an. Die Anschauung ist das Reg- und Hebe-Mittel
hinauf in die Ideenwelt — und gerade so stellt auch

Fichte die Sache hin. —
Vater Pestalozzi wählte als Mustergegenstand, wie

die sinnlich geistige Anschauung zu üben und zu bethätigen

sei, den menschlichen Körper. —
Fragen, forschen, antworten und lösen wir weiter! —

Was wir werden und immer in größerm Umfange und
tieferer Tiefe werden sollen, und wie wir es werden
sollen und können, das ist bald gesagt, aber nicht so

leicht und bald gethan. Wir sollen und müssen, wofern
wir unsere Geschichte nicht verzigeunern, unsern Standpunkt

in ihr nicht verkennen, und uns dadurch vom
Baume des Lebens, wie verdorrtes Geäste, abstoßen
lassen, und unsere Natioualidee in ihrer Heimath, unter

ihren Söhnen und Töchtern ohne Obdach und Heerd,
ohne Schutz und Schirm herum irren lassen wollen, im
gleichen Maße ein Kulturvolk werden, in dem unsere
Altvordern, in den Glanzzeiten der Geschichte, ein
Heldenvolk waren. — Um dies aber zu können, müssen
wir uns von der Stufe bloßer Zivilisation auf die der
Humanität emporringen. Nicht mehr der Livig mit
seinem Rechnungs- und Bükklingssystem, mit seinem Kon-
venienzeln und Schwänzeln soll Hochpunkt unseres Stre-
bens sein, der Homo muß es werden in der erhabenen
Idee, die Gott in die Menschennatur gelegt, auf daß
er seines Geschlechtes sei im Geiste und in der Wahrheit.

„Verscherzt ist dem Menschen des Lebens Frucht,
so lang er die Schatten zu haschen sucht. " —

Die auf der bloßen Zivilisationsstufe aufgestellte
Forderung der Aeltern, unser Sohn soll Landbauer,
Handwerker, Handelsmann, Gelehrter, und in der Sippschaft

des Letztern etwa Theologe, Jurist, Arzt,
Professor werden, muß sich auf der der Kultur in die um-

Schulblätter, l lSti, Z



34

gestalten und erhöhen, er soll vor Allein aus Mensch
im wahren und vollen Sinne des Wortes werde», und

dann wird er leicht zu jedem ihm durch seine Kräfte
vom Schöpfer angewiesenen, praktischen Lebenskreise

heranzubilden sein. „Die Veredlung der Menschennatur

„ist kein Traum; aber ein Traum ist's, sie durch äußere

„Mittel, durch bloße Welt- und Verstandeskräfte
bewirken zu wollen." — Wird der Mensch von vorne
herein verkonvenienzelt, so ist es aus mit der Lösung
seiner wahren, hohen und höchsten Aufgabe. Wir bleiben

die, als welche uns unsere Zeit gefunden, d. h.

Philister, die da trennen und zerstören, statt einen und

bauen; die verinteresseln und zerköneln, statt entinteres-
sen und vereinbunden, die schwach und arm statt stark

und reich werden. — „Suchet zuerst das Reich Gottes,
„das heißt das Reich des Friedens und der Liebe, der

„Wahrheit und Gerechtigkeit; so werden euch alle
übrigen Dinge von selbst hinzufallen. " — „Bauet für die

ganze Welt eine einzige Peterskirche und versammelt
„in Gebet und Andacht die Millionen aller Völker des

„Erdbodens unter ihre Kuppel, und laßt sie einstimmig
„alle das Tedeum singen; in seinem Herzen hat doch
„jeder sein Kirchlein und sein Evangelium." Die
Religion ist die Blüthe der Menschheit; sie ist unantastbar,
weil Gott selbst als Cherub mit dem Flammenschwerte
vor dem Heiligthume stehet, und seine eigenen Cffluvien
gegen Gewallhat schirmt. Wenn der Mensch in sich
den Gottessohn tödtet, dann erbebet der Tempel, und
der Vorhang reißt entzwei von oben bis unten. Leiblicher

Mord ist schrckklich, religiöser noch schrekklicher.
Wehe den Bonzen aller Völker, Zungen und Religionen,
die sich vom Seelenmorde mästen! Ihr Gericht wird
furchtbar und ihre Verdammung ohne Beispiel sein.
Wehe dem, der gegen den Geist sündiget! »Wahrlich,
„ ich sage euch: Eine jede Sünde gegen den Sohn mag
„noch vergeben werden, aber die Sünden gegen den

„Geist werden nimmer vergeben werden!" Der heilige
Geist ist eine wundersame, geheimnißvolle, aber
liebenswürdige Taube, welche, die Menschen erleuchtend, ihren
inspiratorischen Flug fliegen soll. Auf wen der heilige



35

Geist den Schatten seiner Flügel wirft, der soll in sich

einen Heiland und Erlöser empfangen. Wer aber
seinen Schatten für Nebel nimmt, darin er seine Gaukeleien

mit Nebelbildern treiben will, dem wird der lichte
Nebel zur Gewitterwolke, welche ihn mit ihren Donnerkeilen

erschlägt. Dem leiblichen Mörder spricht die

Schrift das Schwert, dem Seelenmörder die Hölle ").
Ergreifen wir die gehörigen Mittel und schlagen die

rechten Wege ein, auf daß wenigstens unsere Kinder
einziehen können in das uns von Gott in Erreichung
unserer Nationalidee verheißene Land des Glükkes, wenn
wir uns selbst nicht bessern, sondern in der Wüste ausmergeln

und abzehren wollen. Sie können und werden es,
wofern wir sie heben auf den Standpunkt nationaler
Kultur. Auf diesen aber werden wir sie einzig heben
können durch zeitgemäße Erziehung und Bildung. Sie,
diese unsere Kinder, sind Blüthen der Zeit, Thautropfen
in dem großen Menschenmeere, Nebelsterne der Gottheit,
Schmetterlinge für die Ewigkeit"). Ihre Erziehung ist
das Großwerk des ganzen menschlichen Lebens, ein
Geschäft, worüber Himmel und Erde, Engel und Menschen

sich wetteifernd freuen ""). Täglich kommen sie an
die kleinen Funken der Menschheit auf die wilde Erde,
landen bald auf Sklavenküsten, bald auf Schlachtfeldern,
in Gefängnissen und auf zerbrechlichen Schiffen, bald
in teuflischen, bald in himmlischen Jahrhunderten. Jedes

ist Viel, und alle sind Nichts, wenn nicht das Viele
und Mannigfaltige, das in ihnen liegt, erwekkt wird.
Durch Erziehung zeigen die Erwachsenen, daß sie erzogen

sind, und beweisen ihre Dankbarkeit gegen ihre
Erzieher. Verzogene Menschen sind die Quäler der
Aeltern, die Teufel der Erde, die Schande der Zeit,
die Presser der Mitwelt, die Giftaushaucher der Nachwelt.

Unerzogene Menschen sind Edelsteine, im Kern
der Erde verborgen, Nieten der Menschheit, die Säu-

") S. Hammerschlage und Hammerklänge.

") Die Spartaner baten dem Antipater anstatt 50 Kinder
100 Männer an.

Vergl. „Deutsche Volksschulen" von Dr. Chr. W.
Harnisch.



36

len des Volks, glänzende Erscheinungen der Zeit. Ganze
Völker sind verzogen, große Menschen sind unerzogen.
Die Himmelsflamme der Wahrheit glühet in der Ewigkeit.

In der Zeit erscheint sie oft spärlich, zündet sich

hier und löschet sich dort. In den größten Reichen der
Erde ist sie jetzt nur ausgebrochen in Halblicht; viele
Gegenden ruhen noch in Kälte und Finsterniß. — Durch
Volksschulen muß der Volksgeist erhoben, die schlummernde

Kraft erwekkt werden. Durch Volksschulen stelle

man ein Muster hin für häusliche Erziehung; nur durch
sie wird auf diese gewirkt. Zurükk müssen wir kehren "

;

denn wir gingen zu weit vorwärts und abwärts, und
kamen auf schlüpfrige Pfade. Das Alte muß wieder

' Auf dem Heerde der biedern Alten
thronte der Einfalt hohes Bild;
aber sie floh vorm Putzen und Feilen,
wie vor den Hunden das Gewild;
Unschuld der Sitten, Wohlstand, Freude,
folgten ihr nach mit schnellem Schritt,
nahmen die schweren goldnen Ketten
und die silbernen Schüsseln mit.

Statt süßer Kerne blieben uns Schalen,
glänzender Flitter, leerer Tand, —
leichte Geschöpfe in bunten Kleidern,
leichte Journale in buntem Band;
Körper und Beutel, selbst die Seele,
suchen nun ängstlich Trost und Rath,
und Einst und Jetzt verhalten sich leider,
Wie baares Geld zum Assignat!

Einfalt der Sitten kehre zurükke,
bring uns den Handschlag für den Kuß;
I'bomme suns gène heiß' wieder ein Bengel
und l'slôgsnl heiß' - Hasenfuß!
Grade im Reden, grade im Handeln,
lächelt uns dann dein lieber Blikk,
kehren Gesundheit, Unschuld, Freude,
Ketten und Schüsseln von selbst zurükk.

Gern bringen wir zum sühnenden Opfer
unsern Prunk, ('S ist leichtes Gewicht)!
Alle Monteurs und alle Irowpeuses;
Itien entendu, die lebendigen nicht! —

Welsche Verbildung, welsche Verhunzung
streuten wir dir zu Liebe dann aus;
ia, wenn du's wünschest, selbst der Böse
habe auf's Neue Hof und Haus!



37

neu werden, und das Neue veralten. Ein kräftiges
Volksleben soll wieder beginnen und dastehen als ein

heiliges Menschenleben, von sich selbst geliebt, und Liebe

zeugend durch Haß. Die Volkserziehung ist die wahre
Geisterschaft des Volks, die Volksschulen ihr Träger in
der Zeit. Ohne tüchtige Volksschulen wird die

festgegründete Volksverfassung eine papierne Windfahne, ein

Zauberbuch, das Keiner lesen und verstehen kann, eine

ausgebrannte Kerze, die der leiseste Anhauch verweht.
Aus den Volksschulen muß das Volk hervorgehen als ein
Thatenvolk, und nicht als ein Namenvolk. Der äußere
Staatsverband wird dann unzersprengbar sein, weil eine
innere Kraft mächtiger bindet, als alle äußern Bande.
Das Volk wird dann nicht in einer Weltflüchtigkeit
verirren. Dastehen wird es in seinem ganzen Leben, mit
Kraft und Fülle sich schaffend und bildend zur Menschheit

"Z.

Fragen wir aber nach dem, was zeitgemäße Erziehung

und Bildung sei, so dürfen wir uns nicht bloß mit
dem begnügen, was uns die Welt oder die Wirklichkeit
und Erfahrung entgegenträgt. Wir müssen wissen, was
wir sind und was wir thun dürfen und müssen, um das,
was wir sein sollen, im Geiste und in der Wahrheit
zu sein. Darin, daß wir dies wissen wollen und um
dieses Wollen wissen, liegt der höchste unumstößliche
Pflichtbeweis zu Ausbildung unserer selbst. Wir legen
dadurch an den Tag, daß wir vernünftig freiwillige
Wesen seien und uns, als solche, über ein bloßes Können

und Müssen, über die Möglichkeit und Nothwendigkeit
einer bloß thierischen und irdischen Natur zu erheben

haben. Eine höhere Nothwendigkeit und Möglich's

- Wir wollen halten und dauern,
fest aushalten, und fest der schönen Güter Besitzthum.
Denn der Mensch, der zur schwankenden Zeit auch schwankend

gesinnt ist,
der vermehrt das Uebel, und breitet es weiter und weiter;
aber wer fest auf dem Sinne beharret, der bildet die Welt sich.
Nicht dem „Sä, w e izer" geziemt es, die fürchterliche Bewegung
fortzuleiten, und auch zu wanken hierhin und dorthin.
DieS ist unser! fo laß uns sagen und so es behaupten."

G ö t h e.



Z8

keit ist uns als Menschen aufgegangen. Losgerissen und
befreit von der niedern Basis finden wir in unserer
eigenen innersten Natur, in welcher wir mit allen Menschen

und alle mit uns Eins sind, das göttliche Prinzip

für unser Wissen und Können. Nicht durch äußere
Mittel, durch bloße Welt- und Verstandeskräfte, können

wir als Menschen menschlich, als Volk national, als
Individuen ächt knlturgemäß, als Bürger patriotisch,
als Christen religiös erzogen und gebildet werden. Die
Bestimmung, das Gesetz dazu und das Bewußtsein Berber

liegen in unserm Innersten, und zwar allgemein
und nothwendig in unserer Natur als menschlicher Natur.

Erziehung und Bildung werden also durch die Menschheit

bedingt und gefordert, und zwar nach einem in ihr
liegenden innern, sichern Gesetze. Aber wie alles Menschliche

haben auch sie eine zweifache Beziehung, und zwar
eine ewige und göttliche, und eine zeitliche und irdische.
Die erste ist absolut, die zweite relativ. Die absolute
erfaßt die ewige, unwandelbare Aufgabe: die relative
die zeitliche und wandelbare. Wie Seele und Leib,
Geist und Körper, Mensch und Bürger, so verhalten
sich diese Beziehungen zu und untereinander und müssen
wechselseitig sich bestimmen und ergänzen.

Jahrtausende hindurch war der größte Theil der
Menschen unbekümmert um Erziehung und Bildung.
Wenn einzelne Völkerschaften zu Macht und Ansehen
gelangten; wenn Staaten sich zivilisirten; wenn der Sohn
der Wüste das Band geselliger Verhältnisse knüpfte,
eine Heimath gründete, sie zum Eigenthum und das
Eigenthum ertragsam machte; wenn er Verfassung und
Gesetze aufstellte, sich ihnen unterzog, seine Kraft zum
Können, sein Können zur Kunst erhob; wenn er über
seine Erfahrungen zu denken begann, sein Denken zu
Begriffen, seine Begriffe zu Schlüssen, seine Schlüsse

zu Erfindungen steigerte; wenn seine Vernunft zu
vernehmen anfing, was in und über ihm walte, es zur
Idee erhob und die Ideen zur Wissenschaft wurden; so

war dies und das meiste Andere, was viele Völker auf
gewisse Stufen der Bildung und Entwikklung brachte,
mehr das Ergebniß äußerer Verhältnisse, vervielfachter



39

Bedürfnisse, das Suchen und Ringen nach Befriedigung,
das Walten und Entfalten der Natur nach unwandelbaren

Gesetzen, als der Erfolg einer sich in ihren
äußern Bestrebungen bewußten innern Kraft. — In den

Jehova-begeisterten Propheten und Gesetzgebern des

Orients, in den Sängern, Weisen und Gesetzgebern
Griechenlands und Latiums traten die auf, die diese

wichtigste aller Fragen für das Menschengeschlecht zum
Theil zu lösen begannen, zum Theil ihre Lösung
vorbereiteten. Endlich kam der, der sie ganz in ihrer Fülle
und Tiefe, im Geiste und der Wahrheit zu lösen
vermochte, diese heilige Frage; denn er war ein Gott-
mcnsch. — In ihm offenbart sich die Menschennatur in
ihrer Göttlichkeit, und in dieser Göttlichkeit der
Offenbarung wurden uns, als seines Geschlechtes, die Mittel
geboten, menschlich vollkommen zu werden, wie der Vater

im Himmel göttlich vollkommen ist.
Das Werk der Erziehung und Bildung ist also

erhaben; denn es ist das Werk der Menschheit unter
Gottes Leitung. Seine göttliche Offenbarung liegt in
der heiligen Schrift. Da ist es erschlossen in harmonischer

Stufenfolge. — Die höchste Stufe aber dieses
Werkes ist das Evangelium, das Aufschluß gibt über
das Wesen der Menschennatur und über die Mittel und
Wege ihrer Vergöttlichung. — Nur dadurch erhalten
Erziehung und Bildung ihre wahre Bedeutung, ihre
hohe Weihe, indem sie das Irdische und Menschliche
zum Werkzeug des Göttlichen und dadurch den menschlichen

Geist in Gedanken und Gefühl, in Wort und
That zu einem Wesen des Heils, d. h. zu einem heili-
ligen Wesen erheben. —

„Volksbildung ist das große heilige Ziel", sagt
„Vater Zschokke, „nach welchem wir unermüdet ringen
„sollen; wenn die Menschheit hiniedeu ihre Aufgabe
„ lösen und ihre ewige Bestimmung erreichen soll. «

„Es ist Zeit, daß die Macht der Erziehung,
„welche schon die schwersten Aufgaben gelöst hat, dem

„ verderblichen Geiste der Selbst - und Herrschsucht kräftig

entgegenarbeite. " Schw. Bote Nr. 130. 1840.
„Und hätt' ich es lieblich gemacht, das wollte ich



40

»gerne, Ist es aber zu geringe, so habe ich doch ge-
,,than, so viel ich vermocht,"

» Allezeit Wein oder Wasser trinken, ist nicht lustig ;

» sondern zuweilen Wein und zuweilen Wasser trinken,
»das ist lustig: also ist es auch lustig, so man Mancher-

» lei liefet. Das sei das Ende. " Maccab, II. 39 und 4V.

Lehrgang der Geometrie für höhere Volksschulen und

Schullehrer - Seminarien.

Zweiter Abschnitt.

Z. 24. -

Einleitung.
I. Die Sätze, welche in den vorhergehenden und

nachfolgenden KZ. vorkommen, sind hinsichtlich ihres
Inhaltes oder hinsichtlich der Art, wie man ihre Wahrheit

einsieht oder verstehen lernt, sehr verschieden.

s) Der Satz: »Ein Vierekk mit 4 gleichen Seiten ist eine

Raute," gibt.an, was man unter dem Begriff »Raute" zu
verstehen habe, oder was dieses Wort bedeute.

b) Andere Satze entHallen eine Behauptung, z. B. : Jede g. L.

läßt sich verlängern; in einem Vielekk ist die Zahl der Gehren aus

einer Winkelspitze um 3 kleiner als die Seitenzahl; zwei g. L., die

sich in einem Punkte durchschneiden, bilden 4 W.
Die Behauptung im ersten Satze ist Jedem sogleich einleuchtend.

Dies ist bei dem zweiten Satze nicht der Fall: er muß durch Gründe
unterstützt werden, um ihn einzusehen; man muß zuerst untersuchen,
nach welchen Punkten Gehren möglich sind, und nach welchen nicht.
— Den dritten Satz sieht man sogleich ein, wenn man weiß, daß

2 g. L. sich nur in einem Punkte durchschneiden können.

o) Noch andere Sätze geben an, daß man Etwas thun soll,
z. B.: Man soll eine Gerade in 2 beliebige Theile theilen; man soll

eine Gerade Halbiren. — Wie das im ersten Satze Verlangte
auszuführen ist, leuchtet von selbst ein; die Theilung geschieht durch
einen Punkt zwischen den beiden Enden der Geraden. — Nicht so

ist es bei dem zweiten Satze. Die Halbirung geschieht zwar auch
durch einen Punkt; aber es muß zuerst ausgemittelt werden, wohin


	Andeutungen über das Wesen zeitgemässer Erziehung und Bildung

