
Zeitschrift: Archäologie und Denkmalpflege im Kanton Solothurn

Herausgeber: Amt für Denkmalpflege und Archäologie des Kantons Solothurn

Band: 20 (2015)

Artikel: Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine
Restaurierung

Autor: Zürcher, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-844115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-844115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Denkmalpflege

Der Marienzyklus im Kloster Visitation
in Solothurn und seine Restaurierung

CHRISTINE ZÜRCHER

Im Kloster Visitation hat sich aus der Zeit des ersten Klosterbaus von 1646 ein eindrücklicher,

monumentaler Gemäldezyklus mit sechzehn Darstellungen zum Leben Mariä erhalten.

Er darf als Festbildzyklus bezeichnet werden und ist Ausdruck der seit dem Tridentinum, dem

zwischen 1545 und 1563 abgehaltenen Konzil von Trient, intensivierten Marienverehrung.

Gleichzeitig dokumentiert er Stifter und ihre Schenkungspraxis zu der Zeit, als sich die Visitan-

dinnen 1645 in Solothurn niederliessen.

wechseln ausgesetzt. Deshalb wurde 2013 nicht nur
die historische Butzenscheiben-Verglasung der

Kreuzgangfenster gereinigt und saniert, sondern
auch die äussere, moderne Isolierverglasung erneuert

und mit einem UV-Strahlenschutz versehen.

Der monumentale Gemäldezyklus im Kloster Visitation

ist bisher weitgehend unbekannt geblieben.
Einzig die Darstellung der Heimsuchung Mariä, die

Visitation, ist in der Klosterkirche am Hauptaltar
öffentlich zu sehen. Nachfolgend sollen die Gemälde
deshalb in einer beschreibenden Analyse vorgestellt
und einleitend die Klostergeschichte kurz beleuchtet
werden.

Abb. 1

Solothurn, Kloster Visitation.
Ansicht der Kirche und des

Eingangsportals von
Nordwesten. Foto 2012.

Anlass für die nachfolgende Betrachtung bieten die

2011 durchgeführte Inventarisation der Gemälde im

Rahmen laufender Forschungsarbeiten der
Denkmalpflege zu den Sakralbauten Solothurns sowie die

2014 abgeschlossene Restaurierung der Gemälde.1

Obwohl im Rahmen der gegebenen finanziellen
Mittel keine umfassenden technologischen oder gar
naturwissenschaftlichen Untersuchungen der Werke

möglich waren, erlaubte allein die Reinigung der
Gemälde bereits eine genauere Beurteilung. An ihrem

heutigen Standort im geschlossenen und durch
verglaste Rundbogen belichteten Kreuzgang des Klosters

sind die Gemälde teilweise empfindlichen Licht-

86



Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine Restaurierung

Abb. 2
Solothurn, Kloster Visitation.
Blick von Südwesten in den
Kreuzhof. Foto 2012.

Abb. 3
Kloster Visitation. Westlicher
Kreuzgang mit Blick nach
Norden. Foto 2012.

Kurzabriss der Klostergeschichte
Die Schwestern der Visitation, eines in Frankreich
1610 durch Franz von Sales (1567-1622) und Jeanne

Françoise de Chantal (1572-1641) unter dem Namen
«Sœurs Religieuses de la Visitation Sainte Marie»
begründeten Ordens, Hessen sich 1645 in Solothurn
nieder.2 Förderer dieser Niederlassung waren der
von 1641 bis 1647 in Solothurn amtierende französische

Gesandte Jacques Le Fèvre de Caumartin und
seine Ehefrau Mme de Caumartin de la Barre.

Mit der Niederlassungsbewilligung durch den Rat

vvar das Recht auf die Errichtung eines Klosterbaus
verbunden.3 Die französischen Schwestern unter der
Leitung ihrer Oberin Marie Marguerite Michel lies-

sen Î 646 im Gebiet des sogenannten Obachs, west-
üch der Stadt und unweit der Aare, ein neues Kloster

errichten.4 Das Aussehen dieses ersten Klosterbaus
ist nur in wenigen Ansichten dokumentiert. Flinwei-
se zu Konstruktion, Bauweise, verwendeten Materialien,

den Baumassen und dem Raumprogramm
sowie vereinzelt auch zur inneren Ausstattung
liefern Abrechnungsquittungen und vor allem der im

Klosterarchiv erhaltene Bauvertrag, den die Frau

Mutter Marie Marguerite Michel mit dem Maurermeister

Urs Altermatt und dem Zimmermann Urs

Reinhart im März 1646 abgeschlossen hatte. Es

handelte sich um einen kompakten zweigeschossigen
Rechteckbau, in den eine vierachsige Kirche, der
Schwesternchor, eine Sakristei, Gemeinschafts- und
Unterrichtsräume sowie Zellen für die Schwestern
integriert waren. Ob und in welcher Weise ein
traditioneller, vierarmiger Kreuzgang Teil des Klostergebäudes

war, bleibt unbestimmt. In den Schriftquel-
'en ist zwar selten von einem «cloistre» (cloître
Kreuzgang) die Rede, jedoch beschränkte sich dieser
vermutlich auf einen einzelnen Flügel und lag an der

Nordseite des Gebäudes mit dem Schwesternchor,

der bei den Visitandinnen immer rechtwinklig an

den Chor der Kirche gebaut ist. Das Kloster von
1646 musste bereits 1676 der städtischen Schanzenanlage

weichen, deren Errichtung 1667 begonnen
hatte.5 Als Entschädigung erhielten die Visitandinnen

vom Rat ihr heutiges Grundstück nördlich der

Loretokapelle an der Grenchenstrasse. Sie errichteten

dort einen neuen Klosterbau, dessen Konventgebäude

1679 und die Klosterkirche 1693

fertiggestellt waren (Abb. 1,2).6 Diese Klosteranlage ist in

ihrer baulichen Struktur und Substanz vollständig

87



Denkmalpflege

erhalten und als einer der letzten Zeugen dieser

einst weit verbreiteten französischen Ordensarchitektur

zu würdigen. Eine eindrückliche Zahl
qualitätvoller Ausstattungsgegenstände wie Gemälde,

Skulpturen, Deckenmalereien, Möbel oder liturgische

Geräte und Paramente sowohl in der Kirche als

auch im Konventgebäude widerspiegeln die
Geschichte des Solothurner Klosters seit 1645. Dies gilt
insbesondere für die sechzehn Gemälde zum
Marienleben, die teilweise von Solothurner Patrizierfamilien

für die erste Klosterkirche von 1646 gestiftet
worden waren.

Der Marienzyklus
Seit dem Konzil von Trient (1545-1563) erfuhr der

Marienkult allgemein eine Intensivierung, die sich

auch in Solothurn in der Ikonografie zahlreicher
Gemälde und Skulpturen sowie in Marienliedern, in

Marienfesten oder in Frömmigkeitspraktiken wie
etwa der Verehrung von Gnaden- und Andachtsbildern

in Wallfahrten und im Ordensleben feststellen
lässt. Mit den Jesuiten und den Visitandinnen liessen

sich Mitte des 17. Jahrhunderts zwei Orden in

Solothurn nieder, die speziell der Marienverehrung
gewidmet waren und sind. Die Verherrlichung und

Machtstellung Marias stand in der Zeit der
Gegenreformation im Mittelpunkt der Marienverehrung.
Durch ihre besondere Teilhabe an der Menschwerdung

Gottes in Jesus Christus gilt Maria als wichtigste
Mittlerin und wirkungsvollste Fürbitterin.

Eindrückliches Zeugnis der Marienverehrung legt
der Gemäldezyklus im Kreuzgang des Klosters
Visitation ab, wobei das Hochaltarbild in der Klosterkirche

mit Darstellung der Heimsuchung Mariä - die

«Visitation», die dem Orden den Namen gab -
ebenfalls dazuzuzählen ist (Abb. 2, 3).7 Das Bildprogramm

umfasst neben der Visitation die Geburt und

den Tempelgang Mariä, die Vermählung, die

Verkündigung, die Geburt Christi mit Anbetung der

Hirten, die Darbringung im Tempel, die Anbetung
der Könige, die Ruhe auf der Flucht, die Ausgiessung
des Heiligen Geistes, den Tod Mariä, die Himmelfahrt

Mariä und die Krönung Mariä. Mit der Beweinung

Christi, der Erscheinung des Auferstandenen

vor Maria und der Himmelfahrt Christi kommen drei

Passionsszenen mit Maria zur Darstellung, die ikono-

grafisch zum Leben Jesu gehören. Für ihre bildliche

Umsetzung lassen sich Vorbilder vor allem des 16.

und 17. Jahrhunderts nachweisen, die als getreue
Kopie oder häufiger in einzelnen Bildzitaten Eingang
in die Darstellung der verschiedenen Szenen fanden.
Es wurden ebenso Grafiken, Reproduktionsgrafiken
sowie Gemälde als Vorlagen verwendet.
Die alle im Hochformat als Ölmalerei auf rot
grundierter Leinwand ausgeführten Gemälde messen in

der Höhe rund 236 und in der Breite rund 140
Zentimeter. Ihre identischen, fünfzehn Zentimeter breiten,

hellgrau und schwarz gestrichenen, profilierten
Holzrahmen stammen aus der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts. Die Leinwände sind auf schlichte,
längs und quer verstrebte Spannrahmen genagelt
und zeigen Altersschäden, die sich unterschiedlich
stark auf der Malschicht abzeichnen. Vor allem in

den Randbereichen der Leinwand sind Setzungen
und Deformationen feststellbar. Die eher
dünnschichtig aufgetragene Malschicht ist einerseits
durch Nachdunkelungen und andererseits durch
ältere «Reinigungen» in gewissen Partien verunklärt.
Einzelne Gemälde wie die Vermählung zeigen auf
der Maloberfläche ein ausgeprägtes Craquelé, also

die Ausbildung feiner Risse. Ältere Restaurierungen
der Gemälde sind nicht dokumentiert, jedoch ebenso

zu vermuten wie gewisse partielle Übermalungen.

Mit der kürzlich abgeschlossenen Restaurierung

konnten die Malschicht konsolidiert und
störende Fehlstellen mit Aquarellfarben einretou-
chiert werden. Als Abschluss der primär konservierenden

Restaurierungsmassnahmen erhielten die

Gemälde einen neuen Firnis aus Dammarharz, der

mit Bienenwachs mattiert wurde.
Acht Gemälde sind mit Stifterwappen versehen und
drei davon «1647», «1649» und «1650» datiert. Die

teilweise am unteren Bildrand sichtbaren, leeren

elliptischen Felder lassen vermuten, dass die Gemälde

von einer einzigen Person oder von einer Körperschaft,

vielleicht von den Klosterschwestern, in Auftrag

gegeben worden waren und erst nachträglich
ihre mit dem Wappen bezeichneten Stifter fanden
oder finden sollten. Der einzige Quellenhinweis zu

diesem Marienzyklus findet sich in der 1870 verfass-

ten Klosterchronik.8 Im Jahr 1654 wird anlässlich der

Kirchenweihe durch Bischof Jodok Knab von
Lausanne erwähnt, dass die Kirche mit fünfzehn grossen

Gemälden zum Leben Mariä geschmückt wurde
und dies eine Stiftung der Eltern von Klosterschwestern

sei. Weitere Präzisierungen fehlen jedoch. Ar-
chivalische Quellen mit Hinweisen zur
Auftraggeberschaft sind ebenso wenig bekannt wie solche

zur Autorschaft der Gemälde. Die ursprüngliche
Aufstellung der Gemälde in der Kirche muss sich aus

augenscheinlichen, formalen und ikonografischen
Überlegungen erschliessen.

Die Gemälde werden nachfolgend in der Reihenfolge

ihrer heutigen Hängung im Kreuzgang des

Klosters beschrieben.

Geburt Mariä
Als Stifter der Mariengeburt (Abb. 6) sind mit ihrem

Wappen Philipp Wallier-Schauenstein (1608-1654),
Hauptmann und Erbauer des heutigen Sommerhauses

Vigier (Untere Steingrubenstrasse 21), und seine

Frau Margaritha ausgewiesen. Wie archivalisch

belegt, hatten die Wallier-Schauenstein auch zum ersten

Klosterbau der Visitandinnen finanziell
beigetragen.9 1676, als das erste Kloster im Obach dem

Schanzenbau weichen musste, stellte die Witwe
Margaritha Wallier-Schauenstein den Schwestern

zudem vorübergehend einen Teil ihres Sommerhauses

an der nachmaligen Unteren Steingrubenstrasse

zur Verfügung.10
Die figurenreiche Szenerie spielt sich in einem engen
Raum ab, der allein durch die architektonischen
Versatzstücke etwas räumliche Tiefe erhält. Die

Architekturstaffage des Bildraumes mit monumentalen
kannelierten Säulen, die ein korinthisches Kapitell
und ein kräftiges Gebälk tragen, erinnert an einzel-

88



Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine Restaurierung

ne Kupferstiche der Rubenswerkstatt. Sie zeigt
weniger eine häusliche, denn eine sakrale Umgebung
für das Bildgeschehen an. Den Bildvordergrund nehmen

drei Frauengestalten ein, die sich um das

Neugeborene kümmern. Das Marienkind, mit hellem
Lichtschein um den Kopf, wird über einen Holzbottich

gehalten und scheint soeben gebadet worden
zu sein. Es wendet den Blick frontal zum Betrachter

h'n. Dahinter ist am rechten Rand im Bildmittelgrund
die Mutter Anna in ihrem Bett zu sehen, perspekti-
V|sch nicht ganz eindeutig in aufrecht sitzender oder
fest stehender Position dargestellt. Links von ihr
werden der betende Joachim sowie drei weitere
hrauenfiguren gezeigt. Die eine Frau trägt zur Dar-
hnngung von Speisen einen auffälligen grossen
Korb mit lebendem Geflügel darin. Charakteristisches

Merkmal sind die oft in strengem Profil
gezeigten Frauenköpfe sowie deren aufeinander bezogene

Blicke und gegenläufige Körperverdrehungen,
die gleichzeitig streng in der Horizontalen verharren,
interessant ist der Kunstgriff des Malers, auf der
vordersten Bildebene einen Vorhang einzufügen, der
am obersten Bildrand an einer feinen, goldfarbenen
Stange bèfestigt und zur Seite gezogen ist, sodass

#
n

m
ét

SM

die Szenerie als inszeniertes Bühnenstück erscheint.

Dieses Vorhangmotiv führte Raffael 1512/1513 in

seinem Gemälde der sixtinischen Madonna ein. Im

Solothurner Marienzyklus erfährt es als Teil der
marianischen Ikonografie im angedeuteten Himmelbett
Annas eine Verdoppelung. Einzelne Motive wie das

vor einem Kamin aufgespannte Tuch und das Halten

des Kindes mit einem Leinentuch über einem
Wasserbehälter oder einer Wiege sowie die Frau mit
dem Geflügelkorb erinnern an einen Kupferstich
von Matthäus Greuter, der 1584 entstand, an eine

Druckgrafik von Cornelis Cort, 1561 (Abb. 4), oder an

ein um 1636/1638 zu datierendes Gemälde, das als

Vorlage für eine Tapisserie für Notre-Dame in Paris

dienen sollte und Philippe de Champaignes oder
dessen Umfeld zugeschrieben wird (Abb. 5).11

Abb. 4
Cornelis Cort, Geburt der
Jungfrau, Druckgrafik, 1561
(aus: Walter L. Strauss [et al.],
Cornelis Cort, The Illustrated
Bartsch, Bd. 52, New York
1986).

Abb. 5
Philippe de Champaigne, La
naissance de la vierge, um
1638 (aus: Musée Carnavalet
Histoire de Paris [Hg.], Les
couleurs du ciel. Peintures des
églises de Paris au XVIIesiècle,
Paris 2013, S.249).

Abb. 6
Kloster Visitation. Geburt
Maria, um 1650. Foto 2015.

89



Denkmalpflege

Das Gemälde ist eine kompositorisch genaue, jedoch
seitenverkehrte Kopie einer anonymen Druckgrafik
von 1576/1625, die sich auf eine Darstellung von Jan

van der Straet (1523-1605) bezieht (Abb.8).12 Die

einzigen auffälligen Unterschiede sind die

Kopfbedeckung des Priesters und der fehlende Korb auf der

zweiten Treppenstufe. Ikonografisch ungewöhnlich
ist für den Tempelgang die im Vordergrund dargestellte,

stillende Mutter, die auf der zweituntersten

Treppenstufe sitzt und zu Maria hochblickt. Die Figur
kann als eine Ankündigung der bevorstehenden
Mutterschaft Mariä gedeutet werden, die dabei die

Ikonografie der stillenden Maria vorwegnehmen
würde. Denkbar ist zudem auch eine biografische,
symbolische Bezugnahme zur Stifterin, deren Tochter

1650 im Solothurner Kloster Visitation ihre Profess

ablegte. Der nicht auf den ersten Blick störende,
aber doch offensichtliche Umstand, dass dieser Mutter

im Bild das rechte Bein fehlt, ist einer Überarbeitung

des Gemäldes vermutlich in Zusammenhang
mit dem Stifterwappen geschuldet.

Vermählung
Die streng axialsymmetrisch komponierte Darstellung

der Vermählung Mariä (Abb. 9) mit Josef durch

einen Priester beschränkt sich auf die in Nahsicht

gezeigte Hauptszene und bezieht lediglich drei an
die Bildränder gedrängte Begleitfiguren mit ein. Maria,

im langen rosafarbenen und gegürteten Kleid,
sowie die alttestamentarische Priesterfigur sind wie
im vorhergehenden Gemälde des Tempelgangs
gekleidet. Josef hält in seiner linken Hand den blühenden

Stab, über dem die Heiliggeisttaube schwebt;
Stab und Taube bezeichnen ihn als Auserwählten.
Das kompositorische Gefüge von streng in der
Horizontalen und Vertikalen verharrenden Bezügen, seien

dies Gestik, Blickrichtungen oder die Architektur
des Kircheninnern im Hintergrund, verleiht dem Ge-

8

Mariä Tempelgang
Das von Maria Elisabeth von Stäffis 1650 gestiftete,
inschriftlich mit «JVNCKHER I W MARIA ELISABET

von Staeffis 1650» bezeichnete Gemälde zeigt den

Tempelgang Mariä (Abb. 7). Zentrum der nahsichtigen

Darstellung bildet die in fallender Diagonale
komponierte Figurengruppe mit dem Hohepriester,
Maria und ihrer Mutter Anna. Die entgegen der

Betrachtergewohnheit von rechts nach links zu lesende

Erzählung zeigt Anna, die am rechten Bildrand
stehend mit etwas leerem Blick ihre Tochter Maria
gehen lässt. Diese steigt, mit gegürtetem Kleid als

Tempeljungfrau dargestellt, eine fünfstufige Treppe

empor, an der sie oben vom Hohepriester empfangen

wird. Die Tempelarchitektur wird in der linken

oberen Bildhälfte lediglich angedeutet und lässt

rechts im Bildhintergrund den Blick auf eine
Stadtarchitektur offen.

Abb. 7
Kloster Visitation. Tempelgang
Mariä, 1650. Foto 2015.

Abb.8
Tempelgang Mariä. Anonymer
Kupferstich nach Jan van der
Straet, 1576/1625.
Herzog August Bibliothek
Wolfenbüttel: 24.1 Geom. 2°
(10-4).

ITOSTIA SPRETA PATER QVONDAM TEMELOQVEKEMOTAI
HANCA1ERVJT QVAM PROINÜE DEO TEMPLOQVE DICAMVS. |

90



Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine Restaurierung

ilait
X

i ^

f ft

mälde statuarische Ruhe. Der halb gezogene,
perspektivisch wenig überzeugend dargestellte
Vorhang hinter dem Priester erscheint als ein additiv
hinzugefügtes Motiv, das typologisch zu deuten ist

und auf den beim Kreuzestod Christi zerreissenden

Tempelvorhang vorausweist.

Verkündigung
Die Darstellung der Verkündigung (Abb. 10) folgt in

Komposition und Stil getreu einem qualitätvollen
Gemälde des Antwerpener Malers Gerard Seghers
(1591-1651) von 1624, das als Stiftung Ludwig von
Rolls und Maria Klara Walliers 1643 in die benachbarte

Solothurner Kapuzinerkirche gelangte.13 Dieses

Gemälde diente mehrfach als Kopiervorlage und

Vorbild.14 Georg Carlen würdigt es als eine

Auseinandersetzung Seghers' mit Rubens' Verkündigung
um 1600 (Kunsthistorisches Museum Wien), deren

Figurenkomposition Anne Delvingt in der 1581

gestochenen Radierung von Federico Barocci vorgebildet

sieht.15 Für Seghers' Verkündigung dürften
zudem ältere Stiche aus dem 15. Jahrhundert als
Vorbilder eine Rolle gespielt haben. So erinnern
Ausdruck und Gestik der Marienfigur an einen Stich von
Israhel van Meckenem nach dem Meister E.S.16 Das

Motiv der bildteilenden Vase in einer Verkündigung
'ässt sich auf Barthélémy van Eycks Darstellung von
1443/44 zurückführen und findet sich verschiedentlich

in Verkündigungsdarstellungen aus der Mitte
des 15. Jahrhunderts in Italien und in den Niederlanden.

Das Gemälde ist rechts unten mit dem
Monogramm «I.F.V.R F.M. V.M.» und einem Stifterwappen
bezeichnet, das die Familien Reynold und Müntschi
bezeichnet. Es muss sich hier um Hauptmann Fran-

-

KP "

/ If
#/' i
\ \

•

.--I ~r
çois de Reynold handeln, der nachweislich mit Maria
Ursula Müntschi von Wendelsdorf verheiratet war,
bevor diese 1658 Franz Wallier von Wendelsdorf
heiratete.17

Heimsuchung Mariä
Die Visitation, die dem Orden des Klosters den

Namen gab, ist im Hochaltargemälde der Klosterkirche

dargestellt (Abb. 11). Ikonografisch ist sie eindeutig
zum Marienzyklus im Kreuzgang zu zählen, sie

unterscheidet sich jedoch in ihrer kompositorischen
Dynamik sowie stilistisch und qualitativ von den

übrigen Gemälden.

Die Szene, die typologisch auf die spätere Begegnung

von Jesus und Johannes dem Täufer hinweist,

zeigt im Zentrum des Bildes, die einander zuge-

Abb.9
Kloster Visitation. Vermählung,
um 1650. Foto 2015.

Abb. 10

Kloster Visitation. Verkündigung,

vor 1658. Foto 2015.

91





Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine Restaurierung

wandten und sich die Hände reichenden Maria und

Elisabeth. Sie werden von Josef und Zacharias
flankiert. Elisabeths Umarmung hat fürsorglichen,
beschützenden Charakter. Diese Geste sowie auch die

Handreichung beider Frauen scheinen weniger konkret

als allgemein auf zeitgleiche französische
Vorbilder zu verweisen.
In der oberen Bildhälfte geht die Darstellung
vollständig in einen dicht mit Figuren besetzten
Wolkenhimmel über. Neben Engeln und Putti erscheinen

links oben dicht nebeneinander ein König und ein

Hohepriester mit Weihrauchfass, die symbolisch auf
das kommende Königreich Christi verweisen. In der

Mitte am oberen Bildrand schwebt über einer
Schrifttafel die Heiliggeisttaube über der Szene. Ein

Engel am unteren Wolkenrand überreicht Zacharias,

der nach oben blickend die Hand ausstreckt, eine

blühende Lilie. Hier findet eine zweite evangelische

Erzählung ihre Darstellung, wonach ein Engel Zacharias

beim Rauchopfer im Tempel die Geburt seines

Sohnes, Johannes des Täufers, verkündet. Das Attribut

des Weihrauchfasses kann sowohl Aaron als

auch Zacharias bezeichnen und verbindet in dieser

Darstellung beide Priester symbolisch miteinander;
sie bilden auch kompositorisch zusammen mit dem

Verkündigungsengel und der Lilie eine Diagonale.
Die Szenerie ist als himmlisches Geschehen praktisch
ohne räumlichen Bezug wiedergegeben, nur ansatzweise

lässt sich hinter Zacharias am rechten Bildrand
eine Pfeilerarchitektur vermuten.

Geburt Christi und Anbetung der Hirten
Das Gemälde der Geburt Christi (Abb. 12) ist mit
dem Wappen der Familie Stocker, den Initialen «H I S»

und der Datierung «1649» versehen, die Hans Jakob
Stocker bezeichnen. Dessen zwei Töchter legten
1648 und 1649 als Marie Ciaire Joseph und Marie
Séraphine Elisabeth im Kloster Visitation ihre Profess
ab. Schwester Marie Ciaire Joseph amtete später
mehrfach als Oberin des Klosters (1663-1666,
1672-1675,1678-1684).18
Im Bildvordergrund ist die in einem Innenraum
angesiedelte Nachtszene der Geburt Christi und der

Anbetung durch die Hirten dargestellt. Das Jesuskind

erscheint im Bild als Lichtquelle, was symbolisch
auf dessen übernatürliche Geburt verweist. Zusätzliches

Licht dringt durch die sich am oberen Bildrand
öffnenden, mit Engeln belebten Wolken. Durch die
rechte rundbogige Öffnung im Bildhintergrund ist
ein weites Feld zu sehen, auf dem anekdotisch die

Verkündigung an die Hirten durch Engel dargestellt
lsh In die Szene eingeführt wird der Betrachter am
unteren Bildrand links von einem Hund, in der Mitte
von einem liegenden Lamm und rechts von einer
Rückenfigur eines Hirten, der seinen Hut schützend
über das Lamm hält und sich gleichzeitig an die Hirten

wendet. Das Lamm, in seiner Liegeposition un-
missverständlich als Opfertier dargestellt, symbolisiert

die Passion Christi. Zusammen mit dem Hirten
kann es gleichzeitig in der allegorischen Figur des
Guten Hirten als Verweis auf das Wirken Jesu
gedeutet wërden. Dargestellt als Rückenfigur und mit
hinweisender Körperhaltung und Gestik, ist der Hir-

te im Vordergrund als Stellvertreterfigur des
Bildbetrachters und als Zeuge sowie Erzähler des Geschehens

inszeniert.

Anbetung der Könige
Die Szene der Anbetung der drei Könige (Abb. 13),

die Epiphanie, ist in einer Kirchenruine dargestellt,
die rechts den Blick in eine Hügellandschaft freigibt.
In der Ferne sind eine Jerusalem symbolisierende
Höhenburg und davor ein Reiterzug erkennbar. Die

Heilige Familie sitzt auf einer Stufenanlage im

Vordergrund der linken Bildhälfte. Das Jesuskind ist auf
dem Schoss der sitzenden Maria dargestellt. Die drei

Weisen unterschiedlichen Alters nähern sich, nicht
ohne Skepsis, von rechts den beiden hell erleuchte-

12

Abb. 12

Kloster Visitation. Geburt
Christi und Anbetung der
Hirten, 1649. Foto 2015.

Seite 92:

Abb. 11

Kloster Visitation.
Heimsuchung Maria, um 1646.
Foto 2015.

93



Denkmalpflege

Abb. 13

Kloster Visitation. Anbetung
der Könige, um 1650.
Foto 2015.

Abb. 14

Kloster Visitation. Darbringung
Christi im Tempel, um 1650.
Foto 2015.

ten Personen. Alle drei präsentieren sie glänzende,

goldfarbene Gefässe als Geschenke. Auch ihre

Kleidung widerspiegelt ihre vornehme Herkunft. Begleitet

werden sie von einem Gefolge mit Pferden, das

an den rechten Bildrand gedrängt im Mittelgrund
dargestellt ist. Josef, am linken Bildrand leicht hinter

Maria positioniert, tritt deutlich in den Hintergrund
und wirkt scheinbar unbeteiligt. Seine nicht klar

nachvollziehbare Sitzposition im Bildraum erweckt
den Eindruck, als sei er nachträglich in das Bild

eingefügt worden.
Der Erhaltungszustand erlaubt keine abschliessende

Beurteilung des Gemäldes. Allgemein lässt sich

sagen, dass dem Künstler gewisse Physiognomien und

Perspektiven gut gelingen, wie etwa die Figur des

alten Königs in kniender, demütiger Position vor Maria.

Hingegen erscheinen andere Körper etwas un¬

proportioniert, so der jüngere König im Vordergrund
mit seinen überlangen, ausgesprochen muskulösen

Armen, dem kleinen Kopf und den vergleichsweise
zu fein geratenen Gesichtszügen. Die zwei kleinen,
hinter Maria kaum erkennbaren, miniaturhaften
Gestalten lassen sich nicht deuten. Die Wahl einer
Nachtszene sowie ikonografische, kompositorische
und formale Motive verraten den Einfluss von
Rubens um 1620 entstandenen Gemälden der Anbetung

der Könige sowie deren grafische Reproduktionen,19

wobei ein um 1630 entstandenes Gemälde
des flämischen Malers Gerard Seghers vermittelnd
gewirkt haben dürfte.20 Zu den Anleihen gehören
insbesondere die das Bild teilende Hintergrundsarchitektur,

der Umhang und die Demutsposition des

Königs vor Maria, der von einem Diener begleitete
schwarze König sowie der Einbezug der Gefolgschaft

der Könige mit Pferden und behelmten
Rittern. Die Figur Josephs sowie die in die Architektur
integrierten Staffagefiguren verweisen hingegen auf
Seghers.

Darbringung Christi im Tempel
Die figurenreiche Darstellung der Darbringung im

Tempel (Abb. 14), des jüdischen Reinigungsopfers,
nimmt zwei Drittel des Bildes ein. Die Personen
gruppieren sich neben und hinter einer Altarmensa,
sodass der Betrachter gleichsam vor dem Altar steht.
Im oberen Bildteil verliert sich der Blick in einer
zentralperspektivisch konstruierten, leeren Architektur,
die durch einen siebenarmigen Leuchter als
jüdischer Sakralraum gekennzeichnet ist. Simeon ist im

Begriff, das gewickelte Kind dem Hohepriester zu

übergeben. Kompositorisch und inhaltlich bildet
links des Altars die Prophetin Hanna, die mit ihrer
rechten Hand auf das Jesuskind weist, sein Gegen-

94



Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine Restaurierung

\pear lTermin Cfirüh ne ctrJr furore Serv.ii e Mitter mwlr* ftytendo Jafi.
Tu Bomim er.ht ci~ (/rnttrxre T it rrdrot tteBie te rrdeunte /Alite.

«/-Cétr «Fj,DIHM SeüLNISS 'RAKetBht D/TT 'GvrLlFJ~'V A Cime erMedtet
Chrt. top//.iiSwArtr prnr MONACHtl /eein. Aade/cr fia/j'i emend.

16

über. Beide erkennen der biblischen Erzählung nach

in Jesus den Messias. Maria kniet am rechten Bildrand

an der Seite des Altars und übernimmt von
einem Älteren einen Korb mit zwei Tauben, um diese
als Opfergabe zu präsentieren. Joseph ist nur knapp
im Profil ganz am rechten Bildrand hinter Maria zu
erkennen.

Die Ruhe auf der Flucht
Das 1647 datierte und mit der Inschrift «H. Haupt:
Robert» versehene Stifterwappen bezeichnet Hauptmann

Robert Maschet (1620-1672), der im Jahr der

Stiftung den Ratseid ablegte und sich 1653 mit Ma-
ha Helena Glutz verheiratete (Abb. 16).21
Die Ruhe auf der Flucht unter einer Palme ist eine

apokryphe Erzählung, in der sich auf Christus'
Befahl hin die Palme herabneigt und die Reisenden mit
ihren Früchten nährt.
insbesondere das Motiv des bildteilenden Baumes,
ln dessen Krone sich eine Wolke mit zwei geflügelten

Engeln öffnet, ist einem Stich von Johan Sadeler I

(1550-1600) entlehnt (Abb. 15), der wiederum
einem Gemälde von Christoph Schwartz folgt.22 In der
Solothurner Darstellung (Abb. 16) ist die Palme
allerdings zur Mitte des Bildes hin gerückt und lässt zu
beiden Seiten den Blick auf eine Landschaft mit
Architekturstaffagen und der Darstellung der Flucht
nach Ägypten im Hintergrund frei. Josef und Maria,
die ihr Kind stillt, sind im Bildvordergrund in diagonaler

Sitzposition einander zugewandt und
kompositorisch gleichwertig dargestellt. Josef hält die Zü-
9el des fressenden Esels. In der unteren rechten
Bildecke deutet ein der Erde entspringender Wasserstrahl

das Quellwunder an. Farblich dem Erdboden
Angeglichen und dadurch nur andeutungsweise er-
ennbar, liegt zu Füssen der Muttergottes ein

drachenähnliches Tier, das in christlichen Darstellungen
9emeinhin das Böse symbolisiert und hier als eine

ildfindungi;des Malers in die Darstellung mit einbezogen

ist.

Beweinung Christi
Die Trauerszene (Abb. 17) folgt sehr genau einem

1628 datierten Kupferstich von Paulus Pontius aus

der Rubenswerkstatt.23 Einzig die Figur des heiligen
Franziskus bei Pontius hat der Maler des Solothurner

Gemäldes lediglich kompositorisch übernommen
und inhaltlich zu einer Darstellung wohl des Franz

von Sales umgedeutet.
Inhaltlich bezeichnend und charakteristisch für die

Entstehungszeit ist, dass Maria zwar mit tränen-
überströmtem Gesicht, jedoch mit erhobenem Blick

in ruhiger Tapferkeit dargestellt ist. Symbolische
Hinweise auf die Eucharistie und die Passion - die

Korngarbe, auf der Jesus liegt, die Nägel und die Dornenkrone

- sowie der Betrachterbezug im Blick des

einen Engels erweitern die Darstellung zu einem

eigentlichen Andachtsbild mit verdichteter Erzählung.

Abb. 15
Johan Sadeler I (1550-1600),
Ruhe auf der Flucht
(aus: Isabelle de Ramaix,
Johan Sadeler I. The Illustrated
Bartsch, Bd. 70/1, S. 187).

Abb. 16
Kloster Visitation. Ruhe auf der
Flucht, 1647. Foto 2015.

95



Denkmalpflege

Erscheinung des Auferstandenen vor Maria
Für die Komposition der selten dargestellten Erscheinung

Christi vor Maria dürfte ein Holzschnitt Dürers

vorbildhaft gewirkt haben (Abb. 18,19).24

Der auferstandene Christus mit den Wundmalen
schwebt auf einer Wolke und wird von einer
Strahlengloriole umrahmt. In seiner Linken hält er die Sie¬

gesfahne, die Rechte ist zum Siegeszeichen erhoben.

Maria kniet links, ihm zugewandt, auf einem

kleinen Piedestal. Auf dem kleinen Pult hinter ihr

liegt ein aufgeschlagenes Buch mit den rot
hervorgehobenen Initialen «HEZ», die vielleicht als

Monogramm des Künstlers zu lesen sind, sich jedoch nicht
entschlüsseln lassen. Die Szenerie ist in häuslicher

Intimität wiedergegeben. Der im Hintergrund
angedeutete Innenraum zeigt mit geohrtem Gewände,

Sprenggiebel, Muschellünette und Fruchtgehängen

zeittypische, repräsentative Ausstattungselemente.

Himmelfahrt Christi
Die Himmelfahrt Christi (Abb. 20) ist kompositorisch
deutlich zweigeteilt. Der auffahrende Christus
nimmt die obere Bildhälfte ein. Er wird frontal und in

einem Ausfallschritt begriffen in einer Strahlengloriole

mit erhobenen Händen und aufflatterndem,
rotem Umhang vor einem diffusen Nachthimmel
gezeigt. Er schwebt über einer die untere Bildhälfte
ausfüllenden Gruppe von Aposteln und einer betenden

Frauenfigur mit Heiligenschein, die weniger Maria

als vielmehr einer Ordensschwester ähnlich sieht.
Teils stehend, teils kniend um den angedeuteten Öl-

bergfelsen gruppiert, verfolgen sie das Geschehen
als Zeugen mit. Die kniende Figur in der Mitte des

unteren Bildrands hält mit dramatisierender Geste

geblendet die Hand vor Augen, und ihre linke Hand

stützt sich auf ein Buch, welches das Wirken der

Apostel und die als Textquelle für die Darstellung
dienende Apostelgeschichte symbolisieren dürfte.
Sehr ungewöhnlich ist, dass im Bild lediglich elf
anstelle der zu dieser Zeit längst traditionell zwölf
Apostel dargestellt sind. Es drängt sich die Frage auf,
ob die betende Frauenfigur vielleicht eine Übermalung

ist und sich in einer älteren Malschicht eine

Apostelfigur verbirgt. Eine Erklärung dafür könnte
sein, dass dieses Gemälde erst nachträglich als Teil

des Marienlebenszyklus' im Kloster Visitation
sozusagen legitimiert wurde. Die Darstellung Mariens im

19

Abb. 18

Kloster Visitation. Erscheinung
des Auferstandenen, um 1650.
Foto 2015.

Abb. 19

Albrecht Dürer, Erscheinung
des Auferstandenen, um 1510
(aus: Albrecht Dürer's kleine
Passion. München 1884).

Abb. 17
Kloster Visitation. Beweinung
Christi, um 1650. Foto 2015.

96



Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine Restaurierung

tersten Bildrand, zum Betrachter hin offen und lässt

diesem sozusagen Raum, um am Geschehen
teilzuhaben. Dazu eingeladen wird der Betrachter auch

durch den Apostel links von Maria, dem im Bild eine

narrative Funktion zukommt. Er blickt frontal zum
Betrachter, hält in seiner Rechten ein aufgeschlagenes

Buch und weist mit der Linken nach oben. Auf
einem zweiten aufgeschlagenen Buch im Schoss des

Apostels, der rechts von Maria sitzt, ist wie bereits in

der Erscheinung des Auferstandenen das nicht
entschlüsselte Monogramm «HE[Z? E?]» erkennbar.
Das Pfingstbild ist mit einem doppelten Stifterwappen

und den Monogrammen «H W.V. F.C.B. F.E.B.»

gekennzeichnet. Das Wappen links bezeichnet Wolfgang

Wucher (oder Ucheret) und das Doppelwappen

Brunner-Brotschi rechts Fleinrich Brunner und
Elisabeth Brotschi. Diese drei Personen sind in der

Abb. 20
Kloster Visitation. Himmelfahrt
Christi, um 1658. Foto 2015.

Abb. 21
Ausgiessung des Heiligen
Geistes, um 1650. Foto 2015.

Klosterhabit dürfte als bewusst gewählte Anspielung

auf die hochverehrte, 1767 heiliggesprochene
Ordensgründerin Jeanne de Chantal interpretiert
werden.
Das ab 1654/1658 legitime Vollwappen der Familie

Besenval von Brunnstatt am unteren Bildrand
bezeichnet vermutlich Johann Viktor I. von Besenval

(1638-1713). Obwohl erst zwanzigjährig, hatte er

1658 als Kompaniekommandant der Schweizergarde

in Paris bereits Ruhm erlangt und wurde 1660 in

den Solothurner Grossrat gewählt.25 Mit einer

Stiftung für das Kloster des französischen Ordens der

Visitation in Solothurn konnte er gleichermassen
seine persönliche Pietät, seine Nähe zu Frankreich

wie auch seine politischen Ambitionen zum
Ausdruck bringen. Seine Heirat 1663 mit Maria Marga-
ritha von Sury würde einen <Terminus ante quem> für

die Stiftung des Bildes liefern, die wohl nachträglich

erfolgte und vielleicht mit der obgenannten ikono-
grafischen Ungereimtheit in Zusammenhang stehen
könnte.

Ausgiessung des Heiligen Geistes
Das Pfingstbild (Abb. 21) zeigt Maria im Zentrum des

Bildes, inmitten der zwölf Apostel sitzend. Ein heller
Strahlenkranz umgibt ihren Kopf, und über ihr
schwebt die vor einem schwarzen Flintergrund
dargestellte Heiliggeisttaube, die als Lichtquelle des
Bildes erscheint. Die Ausgiessung des Heiligen Geistes

wird durch kleine, auf die Dargestellten herabfal-
'er|de Flämmchen symbolisiert. Die sitzenden Apostel

gruppieren sich in symmetrischer Anordnung um
Maria zu einem Oval. Dieses ist ganz vorne, am un-

97



Denkmalpflege

Abb. 22
Kloster Visitation. Tod Maria,
vor 1653. Foto 2015.

Abb. 23
Druck von Johan Sadeler 1

(1550-1600), Tod Maria (nach
Martin de Vos [1532-1603],
1576, aus: Isabelle de Ramaix,
Johan Sadeler I, The illustrated
Bartsch, Bd. 70/4, S. 65).

Liegenschaft Gurzelngasse 1 mit denselben Wappen
und Monogrammen als aufeinanderfolgende Besitzer

bezeugt. Es lässt sich archivalisch zwar nicht

belegen, jedoch ist es denkbar, dass Wolfgang Wucher

mit einer Tochter dieser Eheleute verheiratet war.26

Ungewöhnlich bleibt allerdings die Verwendung der

elterlichen Initialen, die allenfalls memorativen
Charakter haben könnten.

Marientod
Das Gemälde des Marientodes (Abb. 22) zeigt die

trauernden Apostel um das Totenbett Maria versammelt.

Die ältlich wirkende Komposition der figurenreichen

Darstellung in einem relativ engen Bildraum
ist eine genaue Kopie einer Druckgrafik von Johan
Sadeler I (1550-1600) nach Martin de Vos von 1576

(Abb. 23).27

Im Zentrum der Darstellung liegt die entschlafene,
hell leuchtende Marienfigur, deren frontal gezeigtes,

perspektivisch stark verkürztes Totenbett durch
einen Baldachin mit Lambrequinmotiv ausgezeichnet

wird. Eng um das Bett sind in bewegten
Haltungen die Apostel gruppiert, wie sie bereits bei

Martin Schongauer(um 1445/1450-1491) vorgebildet

sind.

Johannes hält die Sterbekerze, zwei Apostel halten
ein Buch, aus dem sie die Sterbegebete lesen. Der
Maler ergänzte den Hintergrund rechts des Himmelbetts

mit architektonischen Versatzstücken, die
etwas Raumtiefe suggerieren.
Als Stifter des Gemäldes sind Werner Müntschi
(1579-1652) und Ursula Thaddäus mit ihren Wappen

bezeichnet.28 Ursula Thaddäus starb 1653 nur
ein Jahr nach dem Tod ihres Mannes. Inwiefern sich

die Ikonografie des Gemäldes mit den biografischen
Begebenheiten verknüpften und Stiftungsanlass
boten, muss im Rahmen dieses Beitrags offen bleiben.
Das Sterbejahr der Stifterin liefert zumindest einen
(Terminus ante quem>.

Himmelfahrt Mariä
Die Darstellung der Himmelfahrt Mariä (Abb. 24)
folgt getreu einer Reproduktionsgrafik von Paulus

Pontius aus der Rubenswerkstatt von 1624.29 Dieser

Kupferstich ist eine seitenverkehrte Reproduktion
eines von Peter Paul Rubens 1616-1618 gemalten
Tafelbildes für den Hochaltar der Kirche Notre-
Dame-de-la-Chapelle in Brüssel, das sich heute in

der Sammlung Museum Kunstpalast in Düsseldorf
befindet.30 Die Grafik von Pontius unterscheidet sich

von Rubens' Gemälde durch den über Maria
schwebenden Christus, dessen halbrund aufflatternder
roter Umhang das Bild oben abschliesst. Die Rubens

entlehnte, dynamische Bildkomposition betont den

98



Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine Restaurierung

Triumph der Auffahrt und entsprach dem religiösen
Pathos des Barocks in besonderem Masse. Am unteren

Bildrand ist in der Mitte als symbolischerVerweis
auf die literarische Quelle des Ereignisses ein

aufgeschlagenes Buch dargestellt, dessen Text bis auf
zwei rot hervorgehobene Initialen «Am» unleserlich

bleibt. Das in der rechten unteren Bildecke platzierte
Stifterwappen mit fünf Ähren und drei Sternen auf

blauem Grund liess sich bisher nicht identifizieren.
Es könnte vielleicht nach Frankreich weisen, ein

grosser Teil der ersten Klosterfrauen stammte aus

dem Burgund.
Die Himmelfahrt Mariä stand in der Zeit der
Gegenreformation im Zentrum der Marienikonografie, was
sich in Solothurn in weiteren Darstellungen zeigt.
Die ehemalige Franziskanerkirche (heutige
christkatholische Kirche) erhielt um 1655 ein Hochaltarbild

der Mariä Himmelfahrt, das sich ebenfalls direkt

auf Paulus Pontius' Grafik bezieht. Der Hochaltar der

Solothurner Jesuitenkirche zeigt im Hauptblatt
ebenfalls die Aufnahme Mariä in den Himmel.31 In

dieser figurenreichen Darstellung, die aus der Hand

des Konstanzer Malers Franz Carl Stauder (gest.

1725) 1703 stammt, steht ikonografisch jedoch die

Verehrung der (Immaculata Conception der
unbefleckten Empfängnis, im Zentrum.

Krönung Mariä
Die Krönung Mariä (Abb. 27) folgt einer gängigen
Ikonografie, wie sie im 16. und noch im 17. Jahrhundert

verbreitet war. In einer axialsymmetrischen
Komposition ist Maria in betender Haltung halb
stehend, halb kniend in der Bildmitte dargestellt. Sie

wird von den flankierenden Figuren des Christus
und Gottvaters gekrönt sowie von der Heiliggeisttaube

überfangen. Die Szene spielt sich auf einer
von einzelnen Cherubim gerahmten Wolkenbank
ab. Darüber öffnet sich die Himmelsglorie mit
musizierenden Engeln.
Das Gemälde lässt sich weder kompositorisch noch

stilistisch direkt mit den übrigen Leinwandbildern in

Verbindung bringen und dürfte in die erste Hälfte
des 17. Jahrhunderts zu datieren sein. Es ist denkbar,
dass die Darstellung etwas früher für einen anderen

Zusammenhang geschaffen wurde und erst später,
um 1650, als Stiftung der mit ihren Wappen
verbürgten Franz Haffner(1609-1671) und Magdalena
Brunner in die Klosterkirche gelangte. Die Tochter
Haffners war zusammen mit der Tochter des
Ambassadors de Caumartin nachweislich das erste

Mädchen, das unmittelbar nach Fertigstellung des

Klosters dort als Pensionärin aufgenommen und
unterrichtet wurde.32
Als Vergleichsbeispiel lässt sich eine Krönung in Her-

giswald LU heranziehen, die um 1620 datiert wird
und kompositorisch grosse Ähnlichkeit besitzt.
Gemeinsam ist ihnen nicht zuletzt auch die von einzelnen,

charakteristischen Cherubim durchsetzte
Wolkenbank. Für beide Gemälde könnte eine 1576

entstandene Grafik der Marienkrönung von Johan
Sadeler (nach M. de Vos) als kompositorisches und
motivisches Vorbild gedient haben (Abb. 25).33 In

Solothurn ist der Himmel um eine Wolkenstufe mit

musizierenden Engeln erweitert und anstelle einer Abb.24
offenen Lilienkrone ist eine Mitrenkrone dargestellt, Kloster Visitation. Himmelfahrt

r. i — j. m r i i Maria, um 1650. Foto 2015.
wie sie eine andere grafische Darstellung Sadelers

zeigt (Abb. 26). Stilistisch nicht ganz auszuschliessen

ist eine Autorschaft Hans Bocks (des Jüngeren?), der
sich 1604 im Kapuzinerkloster Solothurn aufhielt
und für dieses ein Altargemälde schuf (heute im

Historischen Museum der Stadt Solothurn).
Dass dieses Kompositionsschema der Dreifaltigkeit
jedoch auch später noch zur Anwendung kam,

vermag beispielsweise die aus der Hand des spanischen
Malers Diego Velazquez (1599-1660) stammende

Marienkrönung im Madrider Prado zu veranschaulichen.Ebenso

folgt die 1680 von Francesco Innocen-
zoTorriani gemalte Krönung Mariä für die Klosterkirche

Mariastein SO diesem Schema.34

99



Denkmalpflege

Abb. 25
Johan Sadeler I (1550-1600),
nach Martin de Vos,
Marienkrönung (aus: Karl Grunder,
Simon Bachmann, «Bildthauwer
uss dem Dorff Mury in freyen
Embtern des Ergöuws»
1600/10 bis 1666, Basel 1988,
S. 110, Abb. 65).

Abb. 26
Johan Sadeler I (1550-1600),
Krönung der Jungfrau
(aus: Isabelle de Ramaix,
Johan Sadeler I, The illustrated
Bartsch, Bd. 70/2, S. 67).

Würdigung
Die sechzehn um 1650 entstandenen, monumentalen

Gemälde im Kloster Visitation sind als Bildzyklus
für die Geschichte der Malerei in Solothurn einzigartig.

Sie dokumentieren eindrücklich die in der

Gegenreformation intensivierte Verehrung und

Verherrlichung Maria, die exemplarisch in der barocken,
auf Peter Paul Rubens zurückgehenden Darstellung
der Himmelfahrt Maria zum Ausdruck kommt.

Bezüglich Ikonografie lässt sich feststellen, dass alle

Szenen Feste des Kirchenjahrs verbildlichen und hier

deshalb auch von einem Festbildzyklus gesprochen
werden darf. Ausserdem ist die gängige Bezeichnung

Marienzyklus zu differenzieren, da das Bildprogramm

von einer klassischen Erzählung des Marienlebens mit
Kindheits- und Jugendgeschichte abweicht.
Die Wahl der Szenen zum Marienleben mit Geburt,

Tempelgang, Verkündigung, Visitation, Tod und
Himmelfahrt sowie Krönung orientiert sich an den

Marienfesten im Kirchenjahr. Vermählung,
Verkündigung, Heimsuchung, Geburt Jesu, Anbetung
durch die Hirten und durch die Könige sowie die

Darbringung im Tempel sind Szenen der Kindheit
Jesu und des Weihnachtsevangeliums. Dem
Osterfestkreis gehören schliesslich die Beweinung, die

Erscheinung des Auferstandenen, die Himmelfahrt
Christi und die Ausgiessung des Heiligen Geists an.

Das Bildprogramm des Gemäldezyklus und die Grösse

der einzelnen Bilder sprechen eindeutig für eine

Aufstellung innerhalb der ersten Klosterkirche. Dazu

passen auch der Betrachterbezug, den mehrere
Gemälde mittels Blicken oder Rückenfiguren direkt
herstellen, oder auch die narrativen Gesten einzelner

Personendarstellungen sowie die zahlreichen
Bücher als Symbole der biblischen Erzählung.
Die Darstellung der Heimsuchung Mariä wird bereits
damals Teil des Hochaltars gewesen sein. Da in der

ersten, 18x8,7 Meter grossen Klosterkirche mit
sechs Kreuzstockfenstern kaum Platz für eine ständige

Hängung aller Gemälde zu finden gewesen sein

dürfte, kann angenommen werden, dass ein Teil der

Gemälde vielleicht auch im Schwesternchor innerhalb

der Klausur zu sehen war. Das ikonografische

Bildprogramm, das die Ereignisse des Kirchenjahres

darstellt, legt jedoch die These nahe, dass ein Teil der

Gemälde als Wechselbilder für den Hauptaltar dienten,

wie dies von anderen Beispielen bekannt ist. Im

Kloster Mariastein sind etwa für den Hauptaltar von

1680 neun auswechselbare Gemälde bekannt.35

Die Frage nach der Autorschaft muss unbeantwortet

bleiben. Die vergleichende Analyse der Gemälde

zeigt, dass ein grösserer Teil der Gemälde durchaus

vom selben Künstler beziehungsweise von derselben

Künstlerwerkstatt stammen könnten. Es sind

einzelne stilistische Merkmale, vor allem Gesichtstypen

und charakteristische Augenpartien, aber auch

räumliche, ikonografische und narrative Umsetzungen

der Inhalte im Bild sowie der Betrachterbezug,
die dazu Hinweise liefern. Die in der Geburt Mariä

festgestellten charakteristischen Merkmale der
häufigen Profildarstellungen, der Blickbezüge und der
oft in der Horizontalen verharrenden Kompositionen
können für mehrere Darstellungen in Anspruch ge-

25

nommen werden. Wo stilistisch und kompositorisch
markante Unterschiede festzustellen sind, setzen die
Gemälde meist auch eine Bildvorlage mehr oder
weniger getreu um. In eigenständigeren Kompositionen,

die lediglich einzelne Bildzitate integrieren,
zeigten sich in gewissen Umsetzungen immer wieder

perspektivische oder motivische Ungelenkigkeit.
Von eindeutig anderer Hand scheint die Krönung
Mariä gemalt worden zu sein sowie auch die Visitation,

welche sich in ihrer Qualität und ihrem Kolorit,

vor allem durch die markant leuchtenden Farben der

Gewänder der Hauptfiguren, unterscheidet.
Die Frage, ob die Gemälde als fertige Kunstwerke

importiert oder von einer einheimischen Werkstatt
vielleicht sogar in Solothurn gemalt worden sind,

muss offen bleiben. Ebenso bleibt die Interpretation
des in zwei Gemälden festgestellten Monogramms

100



Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine Restaurierung

«HEZ» unklar. Naheliegend scheint, dass es einen

<spiritus rector> für das Bildprogramm der Werke im

Kloster Visitation gab.

Grossformatige Gemäldezyklen mit Darstellungen
des Marienlebens sind auf dem Gebiet der nachmaligen

Schweiz heute nur noch wenige vollständig
erhalten. Derjenige für das Kloster Visitation scheint
bisher einer der frühen und der monumentalsten zu

sein. Im Kloster Einsiedeln befindet sich seit 1811 ein

Zyklus von achtzehn 138,5 Zentimeter hohen und

97,5 Zentimeter breiten Gemälden zum Marienleben,

den Hans Bock der Ältere und seine Söhne um

1600 geschaffen hatten und der zuvor im Kloster
St. Blasien hing.36 Bezeichnenderweise bildet dieser

Gemäldezyklus zu einem grossen Teil dieselben Themen

ab, ist jedoch durch die Grablegung Maria und

eine Maria mit dem Kinde ergänzt. Überdies zeigt er
in je einzelnen Darstellungen die Verkündigung an

die Hirten, das Abendmahl und den lehrenden Christus,

verzichtet dafür im Vergleich zum Solothurner

Gemäldezyklus aber auf die Erscheinung des

Auferstandenen, die Himmelfahrt Christi und das Pfingst-
wunder. Einige Gemälde, insbesondere der Tempelgang

Mariä, weisen auf dieselben Vorbilder hin.

In Seelisberg UR entstand für die Kapelle Maria

Sonnenberg 1667 bis 1670 ein Wandbildzyklus zum
Marienleben, der 1864 entfernt wurde und heute nur
noch partiell erhalten ist.37 Der Dom zu Arlesheim
erhielt 1697 zwölf 170x180 Zentimeter grosse
Leinwandgemälde zum Marienleben von einem nicht
namentlich genannten Künstler.38

Wie die Quellen zur Baugeschichte des ersten Klosters

der Visitation bereits zeigten, belegen auch die
in acht Gemälden bezeichneten, jedoch nicht immer

vollständig identifizierbaren Stifterfamilien von Stäf-
fis, Wallier-Schauenstein, von Besenval, Maschet,
Stocker, Reynold-Müntschi, Haffner-Brunner, Münt-
schi-Thadäus sowie Wucher-Brunner-Brotschi, dass

namhafte in Solothurn ansässige Familien sowie die

Freiburger Patrizierfamilie Reynold dem 1645 durch
Ambassador de Caumartin gegründeten Kloster
Visitation eng verbunden waren. Sie hatten sich zum
Teil auch bereits an der Errichtung des ersten
Klostergebäudes finanziell beteiligt.
Die Solothurner Patrizierfamilien spielten für die

Installierung und die Entfaltung des französischen
Ordens der Visitation in Solothurn eine grundlegende
Rolle. Wichtig war dabei sicherlich auch, dass die

^isitandinnen seit ihrer Niederlassung Erziehungsarbeit

für die Mädchen der Stadt leisteten. Ihre Unter-

richtstätigkeit war bereits früh an die Struktur eines
Pensionats gebunden, das vorwiegend den jungen
Ratrizierinnen offen stand. Auch wenn im Rahmen
der vorliegenden Arbeit den familiären Verbindun-
9en und Gegebenheiten der Stifter und der
Klostergemeinschaft nur punktuell nachgegangen werden
konnte, so lässt sich doch feststellen, dass die
fassbaren Stiftungen der Gemälde zum Marienleben oft
durch persönliche, familiäre Ereignisse, aber auch
durch politische Verflechtungen und berufliche
Ambitionen motiviert waren. Vor allem der Eintritt einer
Tochter jn das Kloster bot für deren Familie einen
nichtigen Anlass für eine Stiftung.

Der Marienzyklus im Kloster Visitation,
Grenchenstrasse 27, Solothurn

An der Restaurierung beteiligt
Restauratorin: Brigitta Berndt, Solothurn

Kant. Denkmalpflege: Stefan Blank

Abb. 27
Krönung Mariä, zweites Viertel
17. Jahrhundert (um 1634?).
Foto 2015.

Anmerkungen
1 Die Geschichte und Baugeschichte des Klosters Visitation

werden von der Autorin im Rahmen der Inventarisation zu
den Sakralbauten der Stadt Solothurn durch die Kantonale
Denkmalpflege aufgearbeitet. Eine Publikation des
Kunstdenkmälerinventars in der Reihe «Die Kunstdenkmäler
der Schweiz», herausgegeben von der Gesellschaft für
Schweizerische Kunstgeschichte, ist für das Jahr 2017
vorgesehen.

2 Bisherige Publikationen zur Geschichte des Solothurner
Klosters: Urs Jakob Burkhardt, «Das Kloster Mariä
Heimsuchung zu Solothurn», in: Sankt Ursen-Kalender, 1889,
S. 49-60. - Franz Wigger, 350 Jahre Kloster Visitation in

101



Solothurn, Derendingen 1995. - Anonymus, Das Kloster
der Visitation in Solothurn, Bern 1946. - Patrick Braun,
«Die Visitandinnen in der Schweiz: Solothurn», in: Patrick
Braun, Helvetia Sacra. Die Orden mit Augustinerregel, Basel

2003, S. 359-384.
Staatsarchiv Solothurn, Ratsmanual 1645, S.484 (11. Oktober),

S. 491-492 (14. Oktober), S. 534-535 (31. Oktober),
S. 620-621 (20. Dezember).
Klosterarchiv Visitation, D2, Verding vom 15./21. März
1646 mit Urs Altermatt und Urs Reinhart sowie
Abrechnungsquittung Urs Altermatt und Jean Louis Reinhard
vom 7. Dezember 1646.
Siehe dazu Benno Schubiger, Die Kunstdenkmäler des Kantons

Solothurn. Band I. Die Stadt Solothurn I. Geschichtlicher

Überblick, Stadtanlage und -entwicklung, Befestigung,

Wasserversorgung und Brunnen, Denkmäler, Brücken
und Verkehrsbauten. Mit einer Einleitung zum Kanton
Solothurn, Bern 1994 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz,
Bd. 86), S. 192-229. - Zu den Abbrucharbeiten siehe auch
Klosterarchiv Visitation, Aa 7, Ausgaben und Zuwendungen.

Staatsarchiv Solothurn, Ratsmanual 1675, (23. März) S. 215,
(6. Mai) S. 246, (12. Juni) S. 446. - Grund- und Hypothekenbuch

der Stadt Solothurn 1824/1825, Nr. 164 / Nr. 165.

- Klosterarchiv Visitation, Aa 6, Rechnung 1645-1823,
Ausgaben, Einnahmen und Zuwendungen 1693; Aa 7,

Rechnung 1666-1678, Ausgaben, Einnahmen und Zuwendungen

1675.
Als ikonografische Grundlagenwerke sind zu nennen: Gertrud

Schiller, «Maria», in: Ikonographie der christlichen
Kunst, Band 4,2. Gütersloh 1980. - Engelbert Kirschbaum
(Hg.), Lexikon der christlichen Ikonographie, acht Bände.
Freiburg i.Br., 1994 (1968). Dort sind auch Hinweise zu den
Quellen des Marienlebens zu finden, das vor allem in
apokryphen Schriften und literarischen Werken beschrieben
wird.
Klosterarchiv Visitation. «Annales» A 9-2. Diese Chronik
wurde 1870 begonnen und hält die für das Kloster wichtigsten

Ereignisse seit dessen Gründung fest. Für die Zeit vor
1870 stützt sich die Geschichtsschreibung auf ältere
Schriftstücke sowie mündliche Überlieferungen. Im
Archiv haben sich weitere einzelne Schriftstücke sowie
gebundene Hefte mit klösterlicher Ereignisgeschichte vor
allem zur Gründung erhalten.
Klosterarchiv Visitation, Aa 6, Fonds und Zehnten 1645-
1654.
Siehe dazu Stefan Blank, Markus Hochstrasser, Die
Kunstdenkmäler des Kantons Solothurn. Band II. Die Stadt
Solothurn II. Profanbauten, Bern 2008 (Die Kunstdenkmäler
der Schweiz, Bd. 113), S. 331, 497 (Anm. 15), S. 499 (Anm.
36). - Siehe auch: Klosterarchiv Visitation, Aa7, Ausgaben
1. Januar bis 21. Dezember 1676. - Ein möglicher Anlass für
die Stiftung könnte vielleicht die Geburt ihrer Tochter 1651

gewesen sein, die als Sœur Marie Hélène Elisabeth de Wal-
lier 1669 im Kloster Profess ablegte.
Bernard Dorival, Philippe de Champaigne: 1602-1674, la
vie, l'œuvre, et le catalogue raisonné de l'œuvre, Paris 1976,
S. 15 (Nr. 15/Abb. 15). - Guillaume Kazeroumi, Daniel Im-
bert, Christine Gouzi, Mickaël Szanto, Les couleurs du ciel.
Peintures des églises de Paris au XVIIesiècle, hg. von Musée
Carnavalet, Paris 2013, S. 248, 249.

Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel: 24.1 Geom. 2° (10-4).
Zu den Kopien nach Seghers siehe: Georg Carlen, «Die So-
lothurner Verkündigung des Gerard Seghers und ihre
Kopien», in: Jurablätter 50/1988, S. 145-152.
Um 1650 gleich dreimal für Seitenaltarbilder in den
Kapuzinerkirchen Ölten, Mels und Baden (heute Sebastianskapelle)

kopiert. Das ursprüngliche Gemälde des Hochaltars
in der Wallfahrtskirche Hergiswald besass ebenfalls eine
Kopie nach Seghers. Siehe dazu Carlen 1988 (wie Anm. 12),
S. 149,150. - Georg Carlen, «Solothurnische und französische

Stiftungen in der Wallfahrtskirche Hergiswald bei
Luzern», in: Jurablätter, Nr. 10/11, 1994, S. 153 (Abb. 4). -
Barbara Hennig, André Meyer, Die Kunstdenkmäler des

Kantons Luzern. Neue Ausgabe Band IL Das Amt Luzern.
Die Landgemeinden, Bern 2009 (Die Kunstdenkmäler der
Schweiz, Bd. 116), S. 250, 252 (Abb. 264). Eine kleinformatige

Kopie der Marien- und Engelsfigur befindet sich
zudem in der Rosenkranzdarstellung der Wallfahrtskirche in
Oberdorf SO.

15 Musée des beaux-arts (Valenciennes) (Hg.), Gérard Seghers,
1591-1651: un peintreflamand entre maniérisme et Carava-
gisme, Deauville 2011, S. 49 (siehe Hauptbeitrag von Anne
Delvingt, S. 19-119).

16 Siehe Martha Wolf (ed.), German and Netherlandish masters

of the fifteenth and sixteenth centuries, The illustrated
Bartsch, Bd. 23,1985, S. 12.

17 Staatsarchiv Freiburg, «Reynold de Cressier 2000». Ich
danke dem Solothurner Staatsarchivar Andreas Fankhau-
ser für den Hinweis auf die Familie Reynold.

18 Klosterarchiv Visitation, «Annales» A 9-2 (Schwesternverzeichnis).

- Braun 2003 (wie Anm. 2), S. 373.
19 Siehe z. B. das Gemälde im Musée des Beaux-Arts in Brüssel,

das Rubens 1618/1620 für die Kapuzinerkirche in Tournai

schuf, oder den um 1633 entstandenen Kupferstich von
Nicolas Lauwers (1600-1652) der Rubenswerkstatt. Siehe
bei: Ingeborg Pohlen, Untersuchungen zur Reproduktionsgraphik

der Rubenswerkstatt, München 1985, Abb. 15.
20 Siehe Dorothea Bieneck, Gerard Seghers: 1591-1651. Leben

und Werk des Antwerpener Historienmalers, Lingen 1992,
S. 185f. (A71).

21 Siehe Staatsarchiv Solothurn, Aemterbesatzungsbuch.
22 Isabelle de Ramaix, Johan Sadelerl, The Illustrated Bartsch,

Bd. 70/1, New York 1999, S. 187-188.
23 Siehe Pohlen 1985 (wie Anm. 19), Abb. 21.
24 Albrecht Dürer. Die kleine Passion, Leipzig [um 1919].
25 Andreas Fankhauser, «Besenval, Johann Viktor (von

Brunnstatt)», in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS),
Band 2, Basel 2003, S. 346. Mit weiterführenden
Literaturhinweisen.

26 Beide Besitzergenerationen des Hauses Gurzelngasse 1 in
Solothurn sind mit ihren Wappen an einer Fenstersäule
dokumentiert. Die Liegenschaft befand sich 1649-1663 im
Besitz von Wolfgang Wucher (oder Ucheret). Siehe dazu
Blank/Hochstrasser 2008 (wie Anm. 10), S. 82.

27 Isabelle de Ramaix, Johan Sadelerl, The illustrated Bartsch,
Bd. 70/4, New York 2003, S. 65.

28 Ab 1608 Besitzer Haus Barfüssergasse 11,1610 Erbauer des
Landsitzes Aarhof. Siehe Blank/Hochstrasser 2008 (wie
Anm. 10), S. 19 (Leg.), S. 480 (Anm. 123).

29 Siehe Pohlen 1985 (wie Anm. 19), S. 217 (Abb. 18).
30 Nicole Roth, «Kunstwerk des Monats August 2013: Peter

Paul Rubens (1577-1640), Die Himmelfahrt Mariä», 2013,
http://www.smkp.de/sammlungen/kunstwerk-des-mo-
nats/2013/august-2013.html (31. August 2015).

31 Benno Schubiger, Die Jesuitenkirche in Solothurn,
Solothurn 1987, S. 60 (Abb.), 63, 66.

32 Klosterarchiv Visitation, «Annales» 9-2; Aa 5, Rechnungsbuch

1651-1656, Einnahmen 1653.
33 Abgebildet in: Karl Grunder, Simon Bachmann, «Bildthau-

wer uss dem Dorff Mury infreyen Embtern des Ergöuws»
1600/10 bis 1666, Basel 1988, S. 110 (Abb. 65).

34 Ernst Baumann, «Der Hochaltar von Mariastein», in:
Jurablätter 1955, S. 86. Siehe auch Kantonale Denkmalpflege
Solothurn, Restaurierungsbericht Stöckli AG, Stans 1998.

35 Paul Tanner, «Das Marienleben von Hans Bock und seinen
Söhnen im Kloster Einsiedeln», in: Zeitschriftfür schweizerische

Archäologie und Kunstgeschichte, Bd. 38, 1981,
S. 75-93.

36 Siehe dazu Anm. 35.
37 Helmi Gasser, Die Kunstdenkmäler des Kantons Uri. Band

IL Die Seegemeinden, Bern 1986 (Die Kunstdenkmäler der
Schweiz, Bd. 78), S. 388, 404-406.

38 Hans-Rudolf Heyer, Die Kunstdenkmäler des Kantons
Basel-Landschaft. Bandl. Der Bezirk Arlesheim, mit
Kantonseinleitung, Bern 1969 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz,
Bd. 57), S. 57 (Abb. 45,46), 59 und 73. - Hans-Rudolf Heyer,
Der Dom zu Arlesheim, Basel 1981, S. 20, 24.


	Der Marienzyklus im Kloster Visitation in Solothurn und seine Restaurierung

