
Zeitschrift: Archäologie und Denkmalpflege im Kanton Solothurn

Herausgeber: Amt für Denkmalpflege und Archäologie des Kantons Solothurn

Band: 11 (2006)

Artikel: Rüttenen, Kirche zu Kreuzen, die Gründungsgeschichte

Autor: Wieser, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-844204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-844204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Denkmalpflege

Rüttenen, Kirche zu Kreuzen;
die Gründungsgeschichte
BARBARA WIESER

Am 31. Oktober 1639 trat Schultheiss Johann von Roll (1573-1643) vor den solothurnischen Rat

mit der Bitte, auf dem Platz bei den Kreuzen ob Solothurn eine Kirche in der Form des Heiligen

Grabes zu Jerusalem errichten zu dürfen (Abb. 1,2). Gemäss dem Wunsch von Rolls sollte in der

Kirche täglich eine heilige Messe gelesen werden. Der Rat trat auf das Anliegen ein, die Arbeiten

wurden dem solothurnischen Maurermeister Nikiaus Altermatt unterstellt. 1640 wurde mit dem

Bau der Kirche, 1642 mit dem Bau eines Pfarrhauses begonnen.

Am 28. Oktober 1643 starb von Roll. Die Weihe der Kreuzenkirche am 26. September 1644

erlebte er nicht mehr. Am Osterfest des Jahres 1645 begann ein Kaplan mit der Lesung der ewigen

Messe.

plausibel, weist jedoch einen erheblichen Makel auf:

Die Reise Johann von Rolls kann nicht nachgewiesen
werden. Sogar Schmidlin, der sich sonst durch ein

sorgfältiges, quellenkritisches Schaffen auszeichnet,

verzichtet in diesem Punkt auf nähere Erklärungen
und Verweise.4 Eine ungefähre Zeitangabe gibt das

«Helvetische Lexikon» von Hans Jacob Leu von 1759.

Gemäss dem Eintrag muss von Roll die Reise vor

1597 unternommen haben.5 Offenbar waren aber

gerade in den Jahren vor 1597 keine Pilger von
Solothurn aus nach Jerusalem gefahren. Denn im

Normalfall suchten die Pilgerfahrer vor ihrer Reise den

Rat auf, um sich von ihm einen Reisepass ausstellen

zu lassen.6 Die Gesuche wurden jeweils in den

entsprechenden Ratsmanualen vermerkt, so dass uns

die Namen und ungefähren Abreisedaten der
Pilgerfahrer überliefert sind. Im Register der solothurnischen

Ratsmanuale ist zwischen 1582 und 1605 keine

einzige Fahrt nach Jerusalem verzeichnet, und

auch unter den späteren Jerusalem-Fahrern findet
sich Johann von Roll nicht.7

Der Zeitgenosse Franz Haffner, der in seiner Chronik

«Der Kleine Solothurner Schauw-Platz» von 1666 die

wichtigsten Politiker der Stadt vorstellt, vermeldet in

der Lobrede auf von Roll ebenfalls keine derartige
Reise.8 Ebenso wenig ist sie in der von der Stadt
Solothurn verbreiteten Druckschrift zu finden, die den

Tod von Rolls verkündet.9 Weder auf einem Porträt,

das von Roll als Schultheissen zeigt,10 noch auf
seinem Epitaph" oder in seinem Testament12 liegt
irgendein Hinweis auf die Jerusalem-Fahrt vor. Da eine

Pilgerreise ins Heilige Land mit viel Prestige verbunden

war,13 kann das Fehlen zeitgenössischer Zeugnisse

als Hinweis dafür verstanden werden, dass

Johann von Roll nie in Jerusalem gewesen ist. Erst

1759 wird im oben genannten Lexikon von Hans

Jacob Leu eine Pilgerfahrt von Rolls nach Jerusalem

erwähnt und damit ein entsprechender Mythos
geschaffen, der in der Folge bis in die heutige Zeit weiter

kolportiert wurde.

Abb. 1

Kapelle zu Kreuzen, Ansicht
von Norden 2006.

Reisen ins Heilige Land

Die mythische Pilgerfahrt des Stifters
Im Volksmund heisst es, dass Johann von Roll

(Abb. 3) in seiner Jugend nach Jerusalem gereist und

dort zum Jerusalem-Ritter geschlagen worden sei.

Jahre später habe er sich dann eine Kapelle errichten
lassen, die im Innern eine Nachbildung des Heiligen
Grabes von Jerusalem enthalte.2 Tatsächlich war das

leere Grab Christi als Zeugnis für die Auferstehung
und somit für die Erfüllung des christlichen Heils seit

jeher ein wichtiges Ziel der Jerusalem-Pilger gewesen.3

Nach der Überlieferung geht man davon aus,
dass Johann von Roll auf seiner Reise das Grab Christi
also sicher gesehen und möglicherweise bereits zu
diesem Zeitpunkt den Bau einer eigenen Kapelle des

Heiligen Grabes ins Auge gefasst habe. Vielleicht
habe er noch vor Ort Skizzen vom Grabbau angefertigt

und die Masse genommen. Die Geschichte klingt

78



Rüttenen, Kirche zu Kreuzen, die Gründungsgeschichte

Aufgrund der Korrelation zwischen der Zahl der
Pilgerfahrten nach Jerusalem und der Zahl nachgebauter

Heiliger Gräber In Europa liegt es nahe, dass die
Reise ins Heilige Land solche Bauvorhaben angetrieben

hat. Während die einen beim Bau eines Heiligen
Grabes auf schriftliche oder mündliche Berichte
heimgekehrter Pilger zurückgreifen mussten, waren
viele der Stifter selbst in Jerusalem gewesen. In diesen

Fällen wurde das nach der Pilgerfahrt angefertigte

Heilige Grab aus Dankbarkeit für die geglückte
Reise gestiftet, diente der persönlichen Erinnerung
oder war als Monument gedacht, das dem Stifter
Ruhm und Ansehen verschaffen sollte.14 Allerdings
gibt Michael Rüdiger zu bedenken, dass viele der Stifter,

von denen behauptet wird, sie hätten das Grab

selbst gesehen, nie wirklich in Jerusalem gewesen
seien. Die Pilgerfahrt wird zum fiktiven Teil eines in

Bezug auf Kopien des Heiligen Grabes weit herum
verbreiteten Gründungsmythos, der die Nähe des

Baus zum Original manifestieren sollte.15

Hinsichtlich der Geschichte der Kreuzenkirche lässt

die Quellenlage vermuten, dass hier dieser Mythos
übernommen wurde. Das Gerücht der Pilgerfahrt
von Rolls muss nach seinem Tod und spätestens bis

zur Niederschrift des Leu'schen Lexikonartikels in

Umlauf gebracht worden sein. Mit der Annahme,
Johann von Roll habe das Grab Christi selbst nie

gesehen, verliert die bis anhin kursierende Gründungsgeschichte

ihre Gültigkeit. Die Frage nach dem

Beweggrund und den Umständen, die zu einem
solchen Bau führten, muss daher neu gestellt werden.

Pilgerfahrtseuphorie in Solothurn
In Solothurn können im ausgehenden 16. Jahrhundert

lediglich drei Jerusalem-Fahrten im Jahr 1582

ausgemacht werden. Danach sind bis 1605 keine

Fahrten ins Heilige Land mehr verzeichnet. Zwischen

1605 und 1639 fanden dann zwölf Jerusalem-Reisen

statt, wobei die letzte Reise 1624 gemacht wurde.15

Zwischen 1605 und 1624 ist also durchschnittlich
jedes Jahr mindestens ein Solothurner nach Jerusalem

aufgebrochen. Weshalb es in dieser Zeit zu einer
solchen Konzentration an Jerusalem-Fahrten gekommen

ist, bleibt offen. In Bezug auf die Kreuzenkirche
ist von Belang, dass sich gerade in den Jahrzehnten

vor deren Bau die Reisen ins Heilige Land häuften.
Am 21. April 1608 genehmigte die Ratsversammlung

beispielsweise den beiden Solothurnern Urs Byss und

Ludwig Bieller einen Pass für die Reise nach Jerusalem.17

Eine Woche später, am 28. April, brachen die

beiden Männer auf. Der von den Pilgern verfasste

Reisebericht gibt Aufschluss über den Verlauf der

Fahrt, die über Venedig, Zypern, Lymyson, Tripolis,

Sydon und Jaffa nach Jerusalem führte.18 Dort
besichtigten die Pilger während einiger Tage die

wichtigsten Stätten der Christenheit und traten dann die

Heimreise an. Nachdem sie auf der Fahrt zahlreiche

Gefahren durchlebt hatten - Angst vor Seeräubern,

Streitigkeiten auf hoher See, Sturm, Hunger und

Durst -, erreichten sie am 26. November 1608
unversehrt Solothurn, wo sie vor den Stadtmauern vom
Rat und den Geistlichen empfangen und in einer
feierlichen Prozession bei Glockengeläut in die Stadt

geführt wurden.19

Aus den Ratsmanualen geht aber auch hervor, dass Abb.2

die unversehrte Rückkehr aus dem Heiligen Land Kapelle des Heiligen Grabes

r nach der Restaurierung 2004.
durchaus nicht selbstverständlich war. So wurde

1560 ein gewisser Johann Blumentrost, Ritter des

Heiligen Landes, von den Türken entführt. Am 7.

Dezember 1582 trat Heinrich Liechti nach erfolgter
Jerusalem-Fahrt vor den Rat und musste mitteilen, dass

er seinen erkrankten Weggenossen Benedict Gasser

in Tripolis habe zurücklassen müssen. 1625 verzeichnete

der Rat die Gefangennahme des Jerusalem-Pilgers

Hans Jakob, 1642 wurden Pilger bei Tunis von

Seeräubern verschleppt.20 In Anbetracht der Risiken,

die eine Pilgerfahrt nach Jerusalem barg, wird

verständlich, weshalb die Pilger Byss und Bieller derart

freudig empfangen wurden.

Das Wohlwollen der städtischen Obrigkeit gegenüber

Jerusalem-Fahrern drückt sich auch in den Pässen

aus, die für die Jerusalem-Pilger Benedict Gasser

und Johann Liechti 1582 angefertigt wurden.21 Die

79



Denkmalpflege

Abb. 3
Porträt des Schultheissen
Johann von Roll, 1624.
(Rathaus Solothurn)

Funktion dieser Pässe lag darin, dem Pilger die Reise

ins Heilige Land zu erleichtern. Der solothurnische
Rat forderte die Leute auf, den Pilger bei seinem
Vorhaben zu unterstützen. Über die Zweckbestimmung
hinaus lassen die Pässe eine grosse Ehrfurcht
gegenüber dem Heiligen Land erkennen. Im Pass für
Johann Heinrich Liechti wird die Pilgerfahrt als ein

frommes und gefeiertes Vorhaben gepriesen, das

von der Stadt Solothurn mit allen Mitteln gefördert
werde.

Das Pilgerbüchlein
des Hans Wilhelm von Steinbrugg
Das Archiv der Familie von Roll birgt ein kleines, in

diesem Zusammenhang bedeutendes, in Leder ge-
fasstes Büchlein. Die Druckschrift enthält Gesänge
und Gebete, die beim Gang durch die Grabeskirche

in Jerusalem gesprochen und gesungen wurden. Es

handelt sich offensichtlich um eine Schrift, die den

Pilgern beim Besuch der Grabeskirche diente. Das

vorliegende Büchlein macht deutlich, dass man sich

bei der Besichtigung der Grabeskirche an einen

festgelegten Parcours hielt, der den wichtigsten
Schauplätzen der Passionsgeschichte folgte. Die Gesänge
im Büchlein entsprechen den einzelnen Stationen
dieser Prozession. Der Herausgeber der Druckschrift,
Hans Wilhelm von Steinbrugg (1561-1641), pilgerte
1605 zusammen mit Hans Jacob Byss von Solothurn
nach Jerusalem.22 Von dieser Reise brachte er eine

Anzahl solcher Gebetsbücher mit. Als er Jahre später
feststellen musste, dass ihm lediglich ein einziges

Exemplar übrig geblieben war, liess er das Büchlein

neu drucken.
Von Steinbrugg war bei weitem nicht der Einzige, der

nach vollendeter Pilgerfahrt eine Druckschrift in

Erinnerung an die bestandenen Abenteuer herausgegeben

hatte. Es gehörte zum guten Ruf der Pilger,

das Erlebte in irgendeiner Weise zu dokumentieren
und zu verbreiten. Damit konnte nicht nur die

Erinnerung an die Reise, sondern auch das hierdurch er¬

worbene Ansehen in der Gesellschaft gewahrt werden.

Die Schriften können folglich als Mittel der

Selbstdarstellung verstanden werden. Dabei stellte
der Reisebericht die beliebteste Repräsentationsform
dar.23

Das Pilgerbüchlein von Steinbruggs ist zwar kein

Reisebericht, mag aber dennoch der Selbstrepräsentation

gedient haben. Gemäss seinen eigenen Worten

sollten die gedruckten Gebetsbüchlein nämlich

an «gutherzige» Leute verteilt werden. Möglicherweise

fürchtete er, dass seine Pilgerfahrt, die mittlerweile

über dreissig Jahre zurücklag, in Vergessenheit

geraten könnte.
In Bezug auf die Kreuzenkirche ist von Steinbruggs
Pilgerbüchlein von grösstem Interesse. Er widmete
dieses nämlich Maria Magdalena von Roll, der Tochter

Johann von Rolls. Das Büchlein ist auf den Tag der

Lichtmess von 1639 datiert, die am 2. Februar gefeiert
wird. Im Oktober desselben Jahres ersuchte Johann

von Roll um die Erlaubnis zum Bau der Kreuzenkirche.24

Das Büchlein ist also unmittelbar vor den

Planungsarbeiten zum Bau der Kreuzenkirche entstanden.

Dies ist insofern bedeutsam, als das Heilige Grab

im Gebetsbüchlein eine prominente Stelle einnimmt.
Die Bezeichnung «Procession dess allerheyligsten
Grabs» macht deutlich, dass das Heilige Grab den

Höhepunkt des Rundgangs durch die Grabeskirche

bildete. In von Steinbruggs Pilgerbüchlein finden sich

drei Abbildungen des Monumentes: die Heiliggrab-
Kapelle innerhalb der Anastasis-Rotunde, eine Aus-
senansicht sowie ein Längsschnitt durch die Kapelle

(Abb. 4-6. Die Ähnlichkeit der abgebildeten Kapellen

des Heiligen Grabes mit dem Bau in der Kreuzenkirche

macht eine Beziehung zwischen dem kleinen

Pilgerbüchlein und der zeitgleichen Errichtung der

Kreuzenkirche wahrscheinlich.

Die Bedeutung
der Maria Magdalena von Roll
Maria Magdalena von Roll (1596-1672) war die

älteste Tochter der insgesamt neun Kinder von Johann

von Roll und seiner Frau Helena Schwaller. Sie blieb

ihr Leben lang ledig und kinderlos. Hinweise auf

Wesenszüge der Maria Magdalena sowie auf ihre

Beziehung zu Hans Wilhelm von Steinbrugg gibt das

Widmungsschreiben im Pilgerbüchlein. Maria
Magdalena wird dort als «wohledel», «ehr- und tugendreich»

und als «vielgeliebte Jungfrau Basen»

bezeichnet, zu der von Steinbrugg eine «väterliche

Zuneigung» verspürte. Die im Pilgerbüchlein benutzte

Bezeichnung «Base»25 lässt auf ein
Verwandtschaftsverhältnis zwischen den beiden Familien

schliessen. Maria Magdalena muss eine sehr fromme
Frau gewesen sein, die gemäss von Steinbrugg
«sonderbare Neigung und Eifer zu geistlichen Dingen und

Gebeten trug».26
Offenbar war es Maria Magdalena gewesen, die sich

fürsorglich um ihren verwitweten und betagten Vater

kümmerte und seinen Haushalt besorgte.27 Entsprechend

berücksichtigte von Roll seine Tochter bei der

Teilung seines Erbes. Aus Dankbarkeit für die Hilfe

und Pflege sprach ihr der Vater aus seinem Nachlass

nebst einem Sommerhaus und einem Vermögen von

80



Rüttenen, Kirche zu Kreuzen, die Gründungsgeschichte

1000 Gulden zusätzlich die Mühle zu Luterbach mit
den zugehörenden Wirtschaftsbauten sowie Naturalien

und Mobilien zu. Die auffällig häufige Nennung
der «viel geliebten Tochter» Maria Magdalena im

Testament legt nahe, dass von Roll seiner ältesten
Tochter besonders nahe stand. Sie war dann auch an
der Begründung der Kreuzenstiftung massgeblich
beteiligt. In seinem Testament sah Johann von Roll

deshalb vor, dass jeder seiner Erben für die Bezahlung
des Priesters zur Lesung der Messen in der Kreuzenkirche

jährlich eine bestimmte Geldsumme
einzuzahlen hätte. Nach dem Tod der Maria Magdalena
sollten diese Kosten indessen durch eine Stiftung von
6000 Gulden aus der Hinterlassenschaft der Verstorbenen

gedeckt werden.28 Entscheidend ist hier die

Formulierung. Im Testament schrieb von Roll, dass

dieser Beschluss auf Begehren der Maria Magdalena

gefällt worden sei. Offenbar lag dieser die Absicherung

der Kreuzenstiftung ganz besonders am Herzen.

Die vorliegende Sachlage lässt somit den Schluss zu,
dass Maria Magdalena ihren Vater zum Bau der
Kreuzenkirche bewegt hat. Gut möglich, dass von Roll im

Hinblick auf den nahenden Tod bereits eine Stiftung
zur Erlangung des Seelenheils ins Auge gefasst hatte.

Der Anstoss zum Bau einer Kapelle des Heiligen
Grabes wird aber von Maria Magdalena gekommen
sein, nachdem diese von Steinbruggs Pilgerbüchlein
mit den einprägsamen Abbildungen des Heiligen
Grabes von Jerusalem erhalten hatte. Denkbar ist

auch, dass der Druck des Pilgerbüchleins und der Bau

der Kirche gleichzeitig und nach Absprache der

beteiligten Akteure geplant worden ist.

Das Heilige Grab als Endpunkt
des Passionsweges
Die zwischen von Steinbruggs Büchlein und der
Kreuzenkirche vermutete Verbindung wird dadurch

bekräftigt, dass im Vorwort der Schrift der Standort der

Kirche genannt wird. So habe von Steinbrugg nämlich

die ursprünglich lateinischen Gebete ins Deutsche

übersetzen lassen, damit die einheimischen

Frauen das Büchlein beim Besuch des «Bergs Calva-

riae» benützen könnten. Mit Kalvarienberg ist der

Felsen westlich der Verenaschlucht gemeint. 1613

liessen einige Bürger von Solothurn einen Stationenweg

einrichten, der von der Kirche St. Nikiaus bis zum

höchsten Punkt dieses Felsmassivs führte, wo drei

steinerne Kreuze mit dem Heiland und den zwei

Schächern errichtet wurden (Abb. 7).29

Bedeutsam ist auch, dass die drei Kreuze nicht den

Abschluss des Stationenweges bildeten. Endpunkt

war ein steinerner Sarkophag, der einige Meter
unterhalb der drei Kreuze am Weg zur Verenaschlucht

stand.30 Der Sarkophag selbst ist nicht erhalten,
jedoch geben alte Stiche und Zeichnungen das Monument

wieder (Abb. 8).31 Während die Reliefs auf den

Längsseiten schlafende Soldaten abbildeten, zeigte

die dem Passanten zugewandte Fläche des

Sarkophagdeckels den toten Christus. Das Monument
stellte offensichtlich das Grab Christi dar. Das Monument,

von Hans Wilhelm Aregger und dessen

Gemahlin Barbara Saler 1613 gestiftet, bildete demnach

©irgapcff fcfjj£.©r«6£? äu jJmifafctjj,

Abb. 4-6
Darstellungen der Kapelle
des Heiligen Grabes im
Pilgerbüch/ein von Hans Wilhelm
von Steinbrugg (Gesamtansicht
mit Rotunde, Aussen- und
Innenansicht der Kapelle).

5

©ß£ fy ©rat ju jmifafcilt aufjftrrtbfö»

A. ©er b«rwrMp«ß<nl>$Ji? ©rate
B. ©<e pcrtapeUtn
C. ©<r ©tfin Ca Der <£ng<!ttfd?totm
D. ©<r m M* ©rate
E. ©i« gapdl fftititm ©rate
F. ©«£ hcfffa ©rab.
G. ©ft gapril brr ©afftom

81



Denkmalpflege

Abb. 7
Das Ende des Kreuzweges mit
drei Kreuzen nordwestlich der
Kreuzenkirche.

einen Bestandteil des Kreuzwegs. Das Heilige Grab

im Chor der Kreuzenkirche war vom Bedeutungsgehalt

her somit lediglich die Verdoppelung eines
bereits vorhandenen Objektes.
Ein Blick auf die Sakralarchitektur Europas macht

deutlich, dass die Situation, die wir bei den Kreuzen

vorfinden, nichts Aussergewöhnliches war. Die

Stationenwege waren ebenfalls eng mit der Pilgerreise
ins Heilige Land verknüpft. Dort war es gebräuchlich,
den Weg, den Christus während seines Lebens

gegangen war, abzuschreiten.32 1486 gab der
Franziskanerpater Bernardo Caimi, nachdem er von seinem

Aufenthalt in Jerusalem zurückgekehrt war, den

Auftrag, den Lebensweg Christi auf dem Berg von
Varallo in Oberitalien nachzubilden. Er liess eine
Reihe von Kapellen errichten, in denen Ereignisse aus

dem Leben Christi dargestellt waren.33 Der «Sacra

Monte» von Varallo ist der erste Versuch, den Weg
Christi in Palästina in die eigene Heimat zu übertragen.

In der Folge wurden auch nördlich der Alpen
ähnliche Anlagen errichtet. Während in Varallo Nazareth

und Betlehem zu den Schauplätzen gehörten,
beschränkten sich die später errichteten Anlagen
meist auf den Leidensweg Christi in Jerusalem.34 Im

Zeitalter der Konfessionalisierung scheint diese Form

der Passionsandacht an Beliebtheit gewonnen zu
haben.35 Die Popularität dieser Andachtsform schlug
sich auch im Gebiet der heutigen Schweiz nieder. Die

prominentesten Beispiele finden sich oberhalb von
Brissago, Locarno und Visperterminen,36 während die

Stationenwege nördlich der Alpen bescheidener
sind. In Bezug auf die Verbreitung der Stationenwege
fügt sich Solothurn in die europäische Sakralland¬

schaft ein. Hier entstanden in der ersten Hälfte des

17. Jahrhunderts gleich zwei Stationenwege. Neben

der Anlage bei den Kreuzen ist der Weg zur Loreto-

kapelle mit Bildstöcken versehen, die ebenfalls von

verschiedenen Patrizierfamilien der Stadt gestiftet
wurden.37

Die Kirche zu Kreuzen
und das Heilige Grab in Jerusalem

Die originale Kapelle des Heiligen Grabes
in Jerusalem
Im Jahr 1666 beschreibt Franz Haffner die Anlage bei

den Kreuzen in seiner Chronik. Zum einen erscheint

hier die Kreuzenkirche mit dem Heiligen Grab als

Fortsetzung des Stationenweges. Zum andern hebt

Haffner bei der Schilderung des Heiligen Grabes die

Originaltreue des Bauwerks besonders hervor.

Gemäss Haffner entspreche die Kapelle des Heiligen
Grabes sowohl in ihrer Grösse wie in der Gestaltung
dem echten Heiligtum. Die Bemerkung macht deutlich,

dass die Nähe zum Original von den Zeitgenossen

als wichtiges Kriterium angesehen wurde. Ob das

Heilige Grab der Kreuzenkirche auch demjenigen in

Jerusalem entspricht, muss der Blick auf die originale

Grabkapelle zeigen.
Der ursprüngliche Bau des Heiligtums geht auf Kaiser

Konstantin zurück, der, nachdem er 324 n.Chr.

das Christentum zur Staatsreligion erklärt hatte, die

Originalschauplätze der Heilsgeschichte ausbauen

liess. Bei der Grabeskirche in Jerusalem handelte es

sich um einen Gebäudekomplex, der den Golgatha-

82



Rüttenen, Kirche zu Kreuzen, die Gründungsgeschichte

Abb. 8
Laurent Louis Midart, Die
Kreuzenkirche von Norden her
mit dem steinernen Sarkophag
im Vordergrund, 1795.

hügel sowie das Grab Christi integrierte. Das

mutmassliche Grabmal Christi war eine Felsenhöhle

gewesen, die von Konstantins Bauleuten freigelegt und

zu einem Monument gehauen wurde. Die
sogenannte Aedicula, das «kleine Haus», war von einem

Rundbau, der sogenannten «Anastasis-Rotunde»38,

überfangen.39 1009 wurde die Kapelle des Heiligen
Grabes durch den Kalifen von Ägypten, al-Hakim,

vollständig zerstört und musste von Grund auf neu

errichtet werden. Der Folgebau bestand aus einer
Grabkammer und einem Vorraum. Nachdem
verschiedene Mächte über Jahrhunderte um das

Vorrecht in Jerusalem gekämpft hatten, kam die Stadt

1244 endgültig in muslimische Herrschaft. Danach

verfiel die Kapelle des Heiligen Grabes fast vollständig.

Im 16. Jahrhundert muss der Bau in einem derart

schlechten Zustand gewesen sein, dass die in

Jerusalem ansässigen Franziskaner, welche dort die

christlichen Stätten betreuten, die Kapelle abbrechen
Hessen. Unter dem Franziskaner-Guardian Bonifazius

von Ragusa wurde die Grabkapelle 1555 wieder
errichtet. In ihrer Gestalt soll sie weitgehend dem

Vorgängerbau entsprochen haben. 1808 wurde diese

Kapelle durch einen Brand erneut zerstört und musste

abermals neu gebaut werden.
Der Baumeister der Kreuzenkirche musste sich also

bei der Gestaltung seines Heiligen Grabes an einem

Vorbild orientiert haben, das 1555 entstanden war
und heute nicht mehr erhalten ist. Um den Bezug des

Heiligen Grabes in der Kreuzenkirche zum Original
überprüfen zu können, ist man auf Dokumente
angewiesen, die Auskunft geben über die Erscheinung
der Kapelle in Jerusalem vor dem Brand von 1808.

Die Darstellungen Hans Wilhelm
von Steinbruggs im Pilgerbüchlein
Mit dem Pilgerbüchlein des Hans Wilhelm von
Steinbrugg ist uns ein ebensolches Dokument überliefert.
Die Schrift präsentiert uns das Heilige Grab in drei

unterschiedlichen Ansichten. Die Tatsache, dass von

Steinbrugg tatsächlich in Jerusalem gewesen ist, lässt

vermuten, dass die Bilder vor Ort entstanden sind

und somit den Zustand des Heiligen Grabes nach

dem Neubau von 1555 wiedergeben.
Allerdings muss die Authentizität der Abbildungen in

Frage gestellt werden. Die Zweifel werden durch eine

Druckschrift hervorgerufen, die im Vorfeld des von

Steinbrugg'schen Pilgerbüchleins herausgekommen
ist. Es handelt sich um die 1609 in München erschienene

«Beschreibung einer Reiss auss Teutschland

bis in das gelobte Landt Palaestina» des Jerusalem-

Pilgers Bernhard Walter40, deren Illustrationen eine

frappierende Ähnlichkeit zu den Abbildungen in Maria

Magdalenas Gebetsbüchlein aufweisen.
Offensichtlich hatte von Steinbrugg Walters Reisebericht

gekannt und die darin enthaltenen Abbildungen als

Vorlagen für seine eigene Druckschrift genutzt.41 Die

Tatsache, dass es sich bei den Bildern in von

Steinbruggs Pilgerbüchlein um Kopien handelt, spricht

nicht per se gegen die Originaltreue der abgebildeten

Kapelle. Möglicherweise, so Hesse sich anführen, hatte

Bernhard Walter die Zeichnungen beim Heiligen

Grab angefertigt. In diesem Fall würden die Kopien

im Pilgerbüchlein von Steinbruggs doch die originale

Gestalt des Heiligen Grabes von 1555 wiedergeben.

Allerdings müssen wir davon ausgehen, dass es sich

auch bei den Abbildungen von Bernhard Walter um

83



Denkmalpflege

Abb. 9
Darstellung der Kapelle des
Heiligen Grabes im «Tratatto
delle Pian te ed Immagini de
Sacri Edifizi di Terra Santa»
von Bernardino Amico, zweite
Ausgabe Florenz 1620,
gestochen von Jacques Callot,
Längsschnitt durch die Grabeskirche.

(Aus Rüdiger 2003,
Abb. 7, S. 29,31)

Kopien handelt. 1586 publizierte Giovanni Zuallardo
seinen Reisebericht «Devotissimo Viaggio di Gerusa-

lemme», dessen Illustrationen sich augenfällig mit
den Bildern in Bernhard Walters Reisebeschreibung
und von Steinbruggs Pilgerbüchlein decken.42 Offenbar

hatten Zuallardos Abbildungen Bernhard Walter
als Vorlagen gedient, derweil sich von Steinbrugg für
sein Pilgerbüchlein Bernhard Walters Druckschrift zu

Nutze machte, und möglicherweise hatte bereits

Zuallardo seinerseits auf älteres Bildmaterial
zurückgegriffen.

Bernardino Amicos Traktat
Um die Frage nach der Nähe des Heiligen Grabes in

der Kreuzenkirche zum Jerusalemer Vorbild
beantworten zu können, muss demnach die Suche nach

zuverlässigen Abbildungen weitergeführt werden.
Dabei kann auf ein umfangreiches Bildmaterial

zurückgegriffen werden.
Michael Rüdiger nennt drei Werke, die in Bezug auf

die Wiedergabe des Heiligen Grabes besonders

glaubwürdig seien: Das Traktat des Franziskaners

Bernardino Amico von 1609, die Aufzeichnungen
«Iconographiae locorum et monumentorum vete-

rum Terrae Sanctae» von Elzearius Horn aus dem

zweiten Viertel des 18. Jahrhunderts sowie der 1698

erschienene Reisebericht des Pilgers Cornelis de

Bruyn.43

Für die Betrachtung des Heiligen Grabes der
Kreuzenkirche bildet die Schrift von Bernardino Amico das

wichtigste Bezugswerk. Sie liegt der Kreuzenkirche
zeitlich am nächsten und ist als Einzige der drei

Schriften vor der Planung der Kreuzenkirche verbreitet

worden. Der Franziskaner Bernardino Amico lebte

von 1593 bis 1597 in Palästina, wo er mit der
Aufsicht über das Heilige Grab betraut war. Während
seines Aufenthaltes im Heiligen Land studierte er die

Heiligen Stätten und machte davon Pläne und Zeich¬

nungen (Abb. 9,10). Nach seiner Rückkehr trug er das

Material zusammen und veröffentlichte im Jahr 1609

die Studie «Tratatto delle Piante ed Immagini de Sacri

Edifizi di Terra Santa». 1620 erschien in Florenz eine

zweite Fassung. Die Stiche hatte der berühmte
französische Stecher Jacques Callot angefertigt.44 Amicos
Traktat ist also nur wenige Jahre vor dem Bau des

Heiligen Grabes in der Kreuzenkirche entstanden.

Die Vorlagen für die Kapelle zu Kreuzen
In der Grundform entspricht das von Roll'sche Heilige
Grab (Abb. 2) weitgehend den in Michael Rüdigers

Katalog abgebildeten Bauwerken. Der zweiteilige
Grundriss, die Arkadenreihe am Aussenbau, die

Dachlaterne und der Engelsstein im Vorraum zur
Grabkammer sind Elemente, welche die meisten in

diesem Zeitraum erbauten Nachbauten des Heiligen
Grabes kennzeichnen.45 Es ist nicht erstaunlich, dass

bei Bauwerken, die alle vom selben Vorbild
ausgehen, formale Parallelen bestehen. Gleichzeitig
können allfällige Ähnlichkeiten auch auf einen
Austausch zwischen den Baumeistern, auf die Verwendung

gleicher Planvorlagen oder die Orientierung an

bereits bestehenden Bauten zurückgeführt werden.-
Das Planmaterial des Maurermeisters Nikiaus Altermatt

ist uns nicht überliefert. Die einzigen uns
bekannten Abbildungen sind diejenigen im

Pilgerbüchlein des Hans Wilhelm von Steinbrugg. Der

Vergleich zwischen dem Heiligen Grab im Chor der

Kreuzenkirche und den Abbildungen im Büchlein

zeigt jedoch in der Form der Bögen, der Verteilung
der Fensteröffnungen oder in der ornamentalen
Beschaffenheit der Laterne Abweichungen. Demnach

scheint der Maurermeister die Illustrationen gar nicht

oder nur beschränkt als Vorlagen genutzt zu haben.
Es ist deshalb anzunehmen, dass Altermatt noch weitere

Abbildungen des Heiligen Grabes besass.46 Auch

ist denkbar, dass sich Altermatt beim Bau der eige-

£ leuota J/'L p aHai* Pinn tu Ja

Lruanlt r pon/rte ri e la part/ Je Ha

Tremcntana-
C loue fu G*oc*t« la uefla

L.tl Santtiiwio Sepol~ftrt>

K..Cappella l/llAngela

3tluc£o Je Coffh

je Altäre 1/1 Pain arch*

3«. (höre

luago Jelltuangeha

3f Ahârf^Mjjfgiore

J V-Saceerhal* Ovn

84



Rüttenen, Kirche zu Kreuzen, die Gründungsgeschichte

10

nen Kapelle nicht bloss auf ein einzelnes Dokument

berief, sondern Elemente aus unterschiedlichen

Abbildungen kombinierte oder frei gestaltete. Ausserdem

konnte er sich möglicherweise auch auf schriftliche

Aufzeichnungen stützen. Pilgerberichte
enthielten häufig auch Beschreibungen des Heiligtums,
wie beispielsweise im Reisebericht des Unterwaldner

Jerusalem-Pilgers Melchior Lussy von 1590.

Daneben mag sich Altermatt auch auf mündliche

Überlieferungen und verschiedene Mitbringsel von

Pilgern gestützt haben. Unter den zahlreichen
Souvenirs, welche im Heiligen Land erstanden werden

konnten, finden sich etwa hölzerne Modelle der
Heiligen Stätte. Wie bei einem Puppenhaus, liess sich das

Dach abnehmen, was einen Blick ins Innere des

Bauwerks erlaubte.

Weiter stellt sich die Frage nach Referenzbauten für
die Kapelle in Solothurn. Mindestens ein Beispiel

käme in Frage. Im Jahr 1583 stiftete der Unterwaldner

Landammann Melchior Lussy in Stans eine
Niederlassung für die Kapuziner, die er aus Italien nach Nid-

walden geholt hatte. Noch im selben Jahr begab sich

Lussy auf eine Reise ins Heilige Land. Als er
zurückgekehrt war, liess er dem Kapuzinerkloster eine kleine

Kapelle anfügen, welche im Innern eine Nachbildung

des Heiligen Grabes enthielt.47 Eine Verbindung
zwischen dem Heiligen Grab in Stans und demjenigen

in Solothurn liegt im Bereich des Möglichen.48

Die Reise nach Jerusalem als Leitmotiv
der Gründungsgeschichte
Seit dem 14. Jahrhundert wird der Ritterorden des

Heiligen Grabes vermerkt.49 Der Orden verstand sich

als ideelle Vereinigung von Laien, deren Mitglieder bis

zur Reorganisation des Ordens 1868 an keine feste

Institution gebunden waren. Die Pflichten eines

Ritters bestanden darin, ein christliches Leben zu führen

und sich für den katholischen Glauben einzusetzen.50

Im Falle eines erneuten Kreuzzuges musste der Ritter

des Heiligen Grabes ins Feld ziehen. Der Ritterschlag

wurde durch den Guardian des Franziskaner-Ordens

vorgenommen und erfolgte nachts am Heiligen
Grab. Die Erlangung des Rittertitels war bei den

Jerusalem-Fahrern beliebt und bildete für manche gar
den Hauptantrieb, sich auf die Pilgerfahrt zu
begeben.51 Bis ins frühe 17. Jahrhundert konnte die

Ritterwürde nur vor Ort erlangt werden. Ab 1619 bestand

die Möglichkeit, das Jerusalemkreuz durch einen

Stellvertreter erwerben zu lassen.52 Von dieser

Möglichkeit profitierte später ein Nachfahre Johann Ludwig

von Rolls, der an seiner statt einen «Edelmann»

nach Jerusalem schickte.53 Offenbar konnte dieser

den Auftrag erfolgreich erledigen, denn auf dem

Schultheissen-Bildnis von 1707 trägt Johann Ludwig

von Roll die Ordensinsignie, die aus einer Halskette

mit einem Anhänger in der Form des Jerusalemkreuzes

bestand. Das Jerusalemkreuz zeigt ein grosses

Abb. 10

Darstellung der Kapelle des
Heiligen Grabes im «Tratatto
delle Plante ed Immagini de
Sacri Edifizi di Terra Santa»
von Bernardino Amico, zweite
Ausgabe Florenz 1620,
gestochen von Jacques Callot,
Ansicht und Risse der Kapelle
in der Grabeskirche. (Aus Rüdiger

2003, Abb. 4-6, S. 29)

85



Denkmalpflege

zentrales Kreuz, dem zwischen die Kreuzarme vier
kleinere Kreuze eingeschrieben sind.54 1803 wurden
dann auch die einfachen Wegkreuze in der Kirche

durch Jerusalemkreuze ersetzt, die neben der
Kirchweihe nun auch auf die Zugehörigkeit zum Ritterorden

hinwiesen.

Die Kreuzenkirche als Ausdruck
populärer Glaubenspraktiken
Typologisch reiht sich die Kapelle des Heiligen Grabes

in der Kreuzenkirche zu einer Vielzahl von Heiligen
Gräbern, die im selben Zeitraum vor allem im habs-

burgischen Gebiet Europas entstanden sind und sich

in ihrer Gestaltung zum Teil sehr ähneln.55 In der

Literatur finden sich zur Bezeichnung dieser Art von
Bauten die Begriffe der «Architekturkopie» und des

«Architekturzitates».56 Diese Kopien oder Zitate
beinhalten verschiedenste Nachbildungen heiliger Bauten.

Die Heiligen Gräber sind somit Teil einer
weitreichenderen Strömung, die darauf abzielte, wichtige
Stätten der Christenheit nachzubauen. Der Lebensweg

Christi in Palästina, der Passionsweg in Jerusalem,

aber auch das Haus der Maria im italienischen

Loreto oder die Heilige Stiege zum Haus des Pilatus

in Rom gehörten zu den beliebtesten Heiligtümern,
die in dem uns beschäftigenden Zeitraum vermehrt

kopiert wurden. Die unterschiedlichen Bauwerke

können unter dem treffenden Begriff der
«Sakrallandschaft» gebündelt werden. Er bezeichnet die

Ausstattung des öffentlichen Raumes mit sakralen

Bauwerken, die von Monumentaldenkmälern über

Kapellen bis zu Bildstöcken reichen.57

In diesem Sinn vermittelt die Anlage bei den Kreuzen

den Eindruck einer monumentalen Inszenierung, die

bewusst auf die topographischen Gegebenheiten
des Ortes abgestimmt ist. Die Landschaft wird zu
einer natürlichen Kulisse, die das Drama der
Leidensgeschichte Christi als real erscheinen lässt.

Peter Hersche hat sich ausgiebig mit den massenhaften,

unprätentiösen Bauten der Sakrallandschaften

befasst.58 Ein Spezifikum dieser Bauten sieht er
darin, dass sie meist von der Bevölkerung selbst initiiert

worden seien. Dies trifft auch auf die Anlage bei

den Kreuzen zu. Ausnahmslos alle der dort befindlichen

Bauten wurden von solothurnischen Bürgern
gestiftet. Der Ort bei den Kreuzen wirft daher Licht
auf populäre Frömmigkeitsmuster der Zeit. Hierzu
zählt der Akt der Stiftung ebenso wie das nachmalige

Aufsuchen des Stationenweges durch die Gläubigen.

Dabei interessiert vor allem, was die Menschen

zu diesen Handlungen veranlasste.

Zur Tätigung einer frommen Stiftung mögen
unterschiedliche und nicht ausschliesslich religiöse
Überlegungen bewogen haben. So bildete die Stiftung
eines steinernen Monumentes die Gelegenheit, sich

und seiner Familie ein Denkmal zu setzen. Ein

Hinweis für dieses Motiv kann darin gesehen werden,
dass die Sockel der ursprünglichen Wegkreuze mit
den Namen und Wappen der Stifter versehen
waren.59 Bei der Kreuzenkirche ist das Wappen der
Familie von Roll gleich mehrmals angebracht, so über
dem Eingangsportal, im Kirchenraum selbst, über der

Türöffnung der Kapelle des Heiligen Grabes und am

Gewölbescheitel im Chor der Kirche. Unbestritten
stellt die Kreuzenkirche die spektakulärste Stiftung
innerhalb des Stationenweges dar.

Bezüglich der religiösen Intentionen für eine Stiftung
bietet der Begriff der «Werkfrömmigkeit» einen

möglichen Erklärungsansatz. Im Gegensatz zur
lutherischen Lehre sah die katholische Kirche nämlich
in der Verrichtung guter Werke ein Mittel, Sünden zu

kompensieren.60 Dahinter verbarg sich die Vorstellung,

dass der Mensch die zu Lebzeiten begangenen
Schuldtaten nach seinem Tod zu verantworten hätte.

Abgerechnet wurde im Fegefeuer, das eine
Zwischenstation zwischen dem Diesseits und dem
himmlischen Reich Gottes darstellte. Die Zeit, in der die

Seele eines Verstorbenen im Fegefeuer zu schmoren

hatte, richtete sich nach dem Umfang seiner Schulden.

Entsprechend konnten die noch im Diesseits

verrichteten guten Werke die Zeit im Fegefeuer verkürzen.61

Unter diesem Aspekt waren die Stiftungen
auch ein Mittel zur Erlangung des Seelenheils. Bei der

Kreuzenstiftung ist diese Intention offensichtlich. Als

sich Johann von Roll zum Akt einer Kirchengründung
entschloss, war er bereits 66 Jahre alt, sein Lebensende

war absehbar. Die Ausrichtung auf das Jenseits

äussert sich explizit im Wunsch des Stifters, in der
Kirche eine ewige Messe lesen zu lassen. Die gestiftete
ewige Messe, die zum Gedenken an Verstorbene
verlesen wurde, bildete ein beliebtes und verbreitetes

Gnadenmittel, das wiederum die Verkürzung der

Qualen im Fegefeuer und den raschen Einlass in den

Himmel bezwecken sollte. Da diese Messen mit
einem finanziellen Aufwand verbunden waren,
beschränkten sie sich in der Regel auf einen Tag - nämlich

den Todestag des Stifters - oder mehrere festgelegte

Tage im Jahr.62 Der Wunsch Johann von Rolls,

täglich eine Messe lesen zu lassen, ist demnach ein

Sonderfall und zeugt von einem besonders starken

Gnadenbedürfnis des Stifters.

Während das gestiftete Bauwerk zum einen das

Wohl des Stifters bezwecken sollte, erwies der Stifter

zum andern der gesamten Gemeinde einen

Dienst. Die Bauten bei den Kreuzen erlaubten den

Gläubigen eine vertiefte Auseinandersetzung mit

dem Passionsgeschehen. Der Besuch einer solchen

Anlage kommt in seiner Bedeutung dem Aufsuchen

einer Gnadenbildkopie sehr nah. Als «Gnadenbild-

kopien» werden Bildnisse bezeichnet, die dem

Gläubigen den Weg zum Gnadenort, wo sich das Bildnis

befand, ersparten.63 In diesem Sinn erlaubte der Ort

bei den Kreuzen mit dem nachgebauten Kalvarien-

berg denjenigen, denen eine Pilgerfahrt nach

Jerusalem verwehrt blieb, den Heiligen Ort physisch zu

erfahren.64

Zusammenfassung

In den Untersuchungen zur Kreuzenkirche konnte

nachgewiesen werden, dass der Stifter Johann von

Roll selbst nie in Jerusalem gewesen war. Ein wichtiger

Impuls zum Bau eines Heiligen Grabes nach

dem Jerusalemer Vorbild musste von seinem
Verwandten Wilhelm von Steinbrugg gekommen sein,

86



Rüttenen, Kirche zu Kreuzen, die Gründungsgeschichte

der nachweislich ins Heilige Land gereist war. Im von
Roll'sehen Archiv befindet sich ein Pilgerbüchlein mit
Gesängen und Gebeten, die in der Grabeskirche in

Jerusalem gesungen und gelesen wurden. Das Büchlein

wurde 1639 von Wilhelm von Steinbrugg ins

Deutsche übersetzt und im Druck vervielfältigt. Mehrere

Indizien deuten auf einen engen Zusammenhang

zwischen dem Bau der Kreuzenkirche und dem

Pilgerbüchlein hin. Zum einen deckt sich das

Erscheinungsjahr der Druckschrift zeitlich mit dem

Planungsbeginn der Kreuzenkirche. Weiter enthält das

Büchlein drei Ansichten von der Kapelle des Heiligen
Grabes. Schliesslich widmete von Steinbrugg seine

Druckschrift Maria Magdalena von Roll, der Tochter

Johann von Rolls.

Die ausserordentliche Stellung der Maria Magdalena

von Roll in Bezug auf den Stiftungsbau ist bisher nicht
erkannt worden. Die Quellenlage lässt jedoch den

Schluss zu, dass Maria Magdalena ihren Vater zum
Bau der Kirche angetrieben hat. Hierfür spricht
einerseits das enge Verhältnis zwischen Maria Magdalena

von Roll und ihrem Vater, was im Testament
Johann von Rolls sehr deutlich zum Ausdruck kommt.
Andererseits spielte Maria Magdalena eine relevante

Rolle bei der Gründung der Kreuzen-Stiftung: Ihre

Hinterlassenschaft bildete den Grundstock des

Stiftungsvermögens.

Die Publikationen zur Geschichte der Kreuzenkirche

beschränken sich auf die Rolle des Stifters. Im Zuge
dieser Arbeit konnte festgestellt werden, dass der

Bau der Kreuzenkirche in eine Zeit fällt, in der die

Pilgerfahrt ins Heilige Land in Solothurn an Beliebtheit

gewann. Die regionale wie die europäische
Pilgerfahrts-Euphorie sind hinsichtlich der Planung der

Kreuzenkirche bedeutsam. So konnten die

zurückgekehrten Pilger über das Gesehene berichten und

zum Bau eines Heiligen Grabes animieren. Darüber

hinaus lieferten sie das Material, das der Baumeister

für den Entwurf der Kapelle des Heiligen Grabes

benötigte. Diesbezüglich kommt insbesondere der

Pilgerliteratur ein besonderer Stellenwert zu. Das von

Steinbrugg'sche Büchlein ist bloss eine von vielen

Pilgerschriften, die im ganzen europäischen Raum

kursierten und sehr oft mit Illustrationen der Heiligen

Stätte versehen waren. Die Frage nach dem konkreten

Planmaterial zur Kreuzenkirche kann allerdings
nicht beantwortet werden.

Nicht zuletzt dürfte die Kreuzenkirche auch als

Ausdruck jener Bewegung gedeutet werden, die die

Geschichtswissenschaft als «Konfessionalisierung»
bezeichnet. Wie andernorts bemühte sich auch der

solothurnische Rat im ausgehenden 16. Jahrhundert

um die Stärkung der katholischen Glaubenslehre in

der Bevölkerung. Offenbar zeitigten die obrigkeitlichen

Bemühungen Erfolge. Die Kreuzenkirche ist nur
eine von vielen Stiftungen, die in diesem Zeitraum

von solothurnischen Bürgern getätigt wurden und als

Ausdruck einer gesteigerten populären Frömmigkeit

gedeutet werden können.

Literatur und Quellen
Achermann 2004

Hansjakob Achermann, «Gebaute Armut, Die Stanser
Klosteranlage», in: Kapuziner in Nidwaiden, 1582-2004, hrsg. vom
Historischen Verein Nidwaiden, Stans: Historischer Verein
Nidwaiden, 2004, S. 135-171.

Amiet/Sigrist 1976
Bruno Amiet, Hans Sigrist, Solothurnische Geschichte, 3. Bde.,
Bd. 2: Stadt und Kanton Solothurn von der Reformation bis
zum Höhepunkt des patrizischen Regimes, Solothurn: Vogt-
Schild AG, 1976.

Biddle 1998
Martin Biddle, Das Grab Christi, Neutestamentliche Quellen -
historische und archäologische Forschungen - überraschende
Erkenntnisse, übers, von Heike Pitt-Killet (Biblische Archäologie

und Zeitgeschichte; Bd. 5), Giessen: Brunnen Verlag,
1998.

Borrer 1938
Paul Borrer, «Ein verschwundenes Monument», in: St. - Ursen-
Kalender 1938, S. 108-114.

Byss/Bieller 1608
Urs Byss, Ludwig Bieller, «Reise nach Jerusalem», hrsg. von
Rudolf Oskar Ziegler, in: Schweizerische Pilgerfahrten nach
Jerusalem im 15., 16. und 17. Jahrhundert, Bern: Jent und
Reinert, 1870.

Capra1946
Marie Capra, «Die Grab-Christi-Kapellen in Nieder-Öster-
reich», in: Unsere Heimat, Monatsblatt des Vereines für
Landeskunde von Niederösterreich und Wien, 17,1946, S. 84-93.

Carlen 1990
Louis Carlen, «Der Ritterorden vom Heiligen Grab zu
Jerusalem», in: Geschichte und Rechtgeistlicher Ritterorden, besonders

in der Schweiz [Vorträge an einer Tagung an der Universität

Freiburg Schweiz], (Freiburger Veröffentlichungen aus
dem Gebiete von Kirche und Staat; Bd. 30), Freiburg:
Universitätsverlag Freiburg Schweiz, 1990, S. 57-89.

Cramer 1952
Valmar Cramer, Der Ritterorden vom Hl. Grabe von den Kreuzzügen

bis zur Gegenwart: ein geschichtlicher Abriss (Palästina-
Hefte des Deutschen Vereins vom Heiligen Lande; H. 46/48),
Köln: Bachem, 1952.

Dalman 1922
Gustaf Dalman, Das Grab Christi in Deutschland (Studien
über Christliche Denkmäler, 14. Heft), Leipzig: Dieterich'sche
Verlagsbuchhandlung, 1922.

Feser 2000
Paul L. Feser, Führer durch die Einsiedelei St.Verena und die

Kirche zu Kreuzen bei Solothurn, 2. erweiterte Ausgabe
[Erstausgabe 1989], Solothurn: Verlag der Bürgergemeinde der
Stadt Solothurn, 2000.

von Greyerz 2000

Kaspar von Greyerz, Religion und Kultur, Europa 1500-1800,

Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 2000.
Gutzwiller 1974

Hellmut Gutzwiller, «Stadtschreiber Hans Jakob vom Staal

und die Fernwallfahrten der Solothurner im Zeitalter der
katholischen Reform», in: Jahrbuchfür Solothurnische Geschichte,

47, 1974, Solothurn: Buchdruckerei Gassmann AG, S.

265-276.
Haffner 1666
Franz Haffner, Der klein Solothurner Allgemeine Schauplatz

historischer..., Solothurn, 1666.

Häfliger 1940

Hans Häfliger, Solothurn in der Reformation, Bern, 1940.

Helvetia Sacra 1974

Der Franziskusorden, Die Kapuziner und Kapuzinerinnen in

der Schweiz, bearb. von Klemens Arnold, red. von Albert
Bruckner und Brigitte Degler-Spengler (Helvetia Sacra; Abt.
5, Bd. 2), Bern: Francke, 1974.

Hersche 1995
Peter Hersche, «Die soziale und materielle Basis des <ge-

wöhnlichen> barocken Sakralbaus», in: Frühneuzeit-Info,
1995, Jg. 6, Heft 2, S. 151-171.

Hersche 2004
Peter Hersche, «Katholische Opulenz kontra protestantische

Sparsamkeit. Das Beispiel des barocken Pfarrkirchenbaus»,
in: Landgemeinden und Kirche im Zeitalter der Konfessionen,

hrsg. von Beat Kümin, Zürich: Chronos Verlag, 2004, S.

111-127.
Hersche 2006

Peter Hersche, Musse und Verschwendung: europäische Gesellschaft

und Kultur im Barockzeitalter, 2 Bde., Freiburg im Breisgau:

Herder, 2006.

Horat 1982
Heinz Horat, «Hergiswald - Das Projekt eines <Sacro Monte:»,

in: Der Geschichtsfreund, 135,1982, S. 117-164.

Horat 1988

Heinz Horat, Sakrale Bauten (Ars Helvetica, Bd. 3), Disentis:

1988.

87



Denkmalpflege

KdmSolothurn 1994
Die Kunstdenkmäler des Kantons Solothurn, Bd. 1, hrsg. von
der Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte Bern, mit
einer Einleitung zum Kanton Solothurn von Benno Schubiger,

Basel: Wiese Verlag, 1994.
Kdm Unterwaiden 1971

Robert Durrer, Die Kunstdenkmäler des Kantons Unterwaiden,
unveränderter Nachdruck [Erstausgabe: 1899-1928], Basel:
Birkhäuser, 1971.

Kern 1999
Peter Kern, «Das Heiliggrab in der Ostschweiz», in:
Volksfrömmigkeit in der Schweiz, hrsg. von Ernst Halter, Dominik
Wunderlin, Zürich: Offizin Zürich Verlags-AG, 1999, S.

290-299.
Kneller 1908

Karl Alois Kneller, Geschichte der Kreuzwegandacht von den
Anfängen bis zur völligen Ausbildung, Freiburg im Breisgau:
Herdersche Verlagshandlung, 1908.

Kötzsche 1995
Lieselotte Kötzsche, «Das Heilige Grab in Jerusalem und seine

Nachfolge», in: Jahrbuch für Antike und Christentum,
Ergänzungsband, 20,1 [Akten des XII. Internationalen Kongresses

für christliche Archäologie, Bonn 22.-28.September
1991], hrsg. von Joseph Engemann, Münster: Aschendorff-
sche Verlagsbuchhandlung, 1995.

Kraack 1997
Detlev Kraack, Monumentale Zeugnisse der spätmittelalterlichen

Adelsreise, Inschriften und Graffiti des 14.-16.Jahrhun-
derts (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in
Göttingen, Philologisch-historische Klasse. Dritte Folge, 224)
[Diss. Phil. Universität Kiel, 1994], Göttingen: Vandenhoeck
und Ruprecht, 1997.

Kramer 1957
Ernst Kramer, Kreuzweg und Kalvarienberg, Historische und
Baugeschichtliche Untersuchung (Studien zur Deutschen
Kunstgeschichte, Bd. 313), Kehl/Strassburg: Verlag Librairie
Heitz/Editions P. H. Heitz, 1957.

Krüger 2000
Jürgen Krüger, Die Grabeskirche zu Jerusalem: Geschichte,
Gestalt, Bedeutung, Regensburg: Schnell + Steiner, 2000.

Kully/Rindiisbacher 1998
Der Liber Amicorum des Hans vom Staal, hrsg. von Rolf Max
Kully, Hans Rindiisbacher (Veröffentlichungen der
Zentralbibliothek Solothurn, Nr. 25), Solothurn: CoMedia GmbH,
Sarnen: Druckerei Abächerli AG, 1998.

Laor 1986
Eran Laor, Maps of the Holy Land, Cartobibliography ofPrinted

Maps, 1475-1900, New York: Alan R. Liss, Inc./Amster¬
dam: Meridian Publishing Co., 1986.

Leu 1759

Allgemeines Helvetisches /Eydgenoessisches /Oder Schweizerisches

Lexicon, hrsg. von Hans Jacob Leu, 20 Bde.; 4' + 6 Sup-
pi., 15. Bd. R., Zürich: Hans Ulrich Denzler, 1759.

Moser 1996
Walter Moser, «Vom alten Kreuzweg von der Kirche St.
Nikiaus nach Kreuzen [bei Solothurn], erstellt im Jahre 1613»,
in: Jurablätter, 58,1996, Nr. 4, S. 49-57.

Pfister 1974
Rudolf Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz, 3 Bde., Bd. 2:
Von der Reformation bis zum Zweiten Villmerger Krieg, Zürich:
Theologischer Verlag, 1974.

Pieper 2003
Jerusalemskirchen, Mittelalterliche Kleinarchitekturen nach
dem Modell des Heiligen Grabes, hrsg. von Jan Pieper, Anke
Naujokat, Anke Kappeler (Wissenschaftliche Schriften der
Fakultät für Architektur der RWTH Aachen, Band 3), Aachen:
«Druckspektrum» Hirche-Kurth GbR, 2003.

Reinhard 1977

Wolfgang Reinhard, «Gegenreformation als Modernisierung?
Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters»,

in: Archiv für Reformationsgeschichte, 68, 1977, S.

226-252.
Restaurierungsbericht 2004

Solothurn, Kapelle zu Kreuzen, Abschlussbericht zu den
Restaurierungsarbeiten 2004, Zusammenfassung, unpublizierter
Bericht der H. A. Fischer AG Restauratoren SKR, Bern, 2004.

Röhricht 1890
Reinhold Röhricht, Bibliotheca Geographica Palaestinae,
Chronologisches Verzeichniss der auf die Geographie des heiligen

Landes bezüglichen Literatur von 333 bis 1878 und Versuch
einer Cartographie, Berlin: H. Reuther's Verlagsbuchhandlung,

1890.
Röhricht 1967

Reinhold Röhricht, Deutsche Pilgerreisen nach dem Heiligen
Lande [Neudruck der neuen Ausgabe 1900], Darmstadt:
Scientia Verlag Aalen, 1967.

Rüdiger 2003
Michael Rüdiger, Nachbauten des Heiligen Grabes in Jerusalem

in der Zeit von Gegenreformation und Barock. Ein Beitrag

zur Kultgeschichte architektonischer Devotionalkopien,
Regensburg: Verlag Schnell & Steiner, 2003.

Schilling 1988
Heinz Schilling, «Die Konfessionalisierung im Reich. Religiöser

und gesellschaftlicher Wandel in Deutschland zwischen
1555 und 1620», in: Historische Zeitschrift, 246,1988, S. 1-45.

Schmidlin 1914

Ludwig Rochus Schmidlin, Genealogie der Freiherren von Roll,
Solothurn: Buch- und Kunstdruckerei «Union» A.-G., 1914.

Schmidt 1997
Heinrich Richard Schmidt, «Sozialdisziplinierung? Ein
Plädoyer für das Ende des Etatismus in der Konfessionalisie-
rungsforschung», in: Historische Zeitschrift, 265, 1997, S.

39-55.
Schwaller 1651

Johannes Schwaller, «Stiftsurkunde Loretokapelle 4. August
1651», gedruckt in: Sonntags Blatt des Echo vom Jura, 34,
Solothurn, den 23. August 1868, S. 266/267.

von Steinbrugg 1639
Johann Ludwig von Steinbrugg, Der WolEdlen Ehr-und
Tugendreichen Junckfrawen Mariae Magdalenae von Roll...,
Solothurn 1639.

Stratigraphische Untersuchung 1999

Solothurn, Kirche zu Kreuzen, Stratigraphische Untersuchung,
AbschlussberichtJuni/August 1999, unpublizierter Bericht der
H.A. Fischer AG Restauratoren SKR, 1999.

Tobler 1991
Mathilde Tobler, «Wahre Abbildung»: Marianische Gnaden-
bildkopien in der schweizerischen Quart des Bistums Konstanz
(Der Geschichtsfreund; Bd. 144) [Diss. Phil. Universität
Zürich, 1990],Stans: Kommissionsverlag Josef v. Matt, 1991.

Vischer 1994
Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, hrsg. von Lukas
Vischer u. a., Freiburg: Paulusverlag, Basel: Friedrich
Reinhardt Verlag, 1994.

Wallner 1993
Thomas Wallner, Solothurn - eine schöne Geschichte!, Von der
Stadt zum Kanton, Eine Kantonsgeschichte für die Solothurner
Jugend im Auftrag des Regierungsrates des Kantons Solothurn
anlässlich des Jubiläums «500 Jahre eidgenössischer Stand
Solothurn», 3. überarbeitete Ausgabe [Erstausgabe 1981 ],
Solothurn: Staatskanzlei des Kantons Solothurn, 1993.

Walz 1972
Rudolf Walz, Kirche zu Kreuzen, Einsiedelei St. Verena bei
Solothurn (Schweizerische Kunstführer), Solothurn: Union
Druck+Verlag AG, 1972.

Weiss 2005
Dieter J. Weiss, Katholische Reform und Gegenreformation, ein
Überblick, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
2005.

Wind 1938

Siegfried Wind, Zur Geschichte des Kapuzinerklosters
Solothurn, Solothurn: Selbstverlag des Kapuzinerklosters
Solothurn, 1938.

Nachschlagewerke
HBLS

Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz, 7 Bde. + Sup-
pl.: III, hrsg. mit der Empfehlung der allgemeinen ge-
schichtsforschenden Gesellschaft der Schweiz unter der
Leitung von Heinrich Türler, Marcel Godet, Victor Attinger,
Neuenburg: Administration des historisch-biographischen
Lexikons der Schweiz, 1921-1934.

H LS

Historisches Lexikon der Schweiz, hrsg. von der Stiftung
Historisches Lexikon der Schweiz unter der Leitung von Marco
Jorio, Basel: Schwabe, 2002-.

ThK
Lexikon für Theologie und Kirche, begr. von Michael Buch-
berger [3., völlig neu bearb. Auflage, hrsg. von Walter Kasper
et al.], 11 Bde. + Abkürzungsverzeichnis, Freiburg im Breisgau:

Herder, 1993-2001.

Archive
Familienarchiv von Roll: Urkunden, Rechnungsbücher,

Testamente, Handwerkerrechnungen
Staatsarchiv Solothurn: Ratsmanuale

88



Rüttenen, Kirche zu Kreuzen, die Gründungsgeschichte

Anmerkungen
1 Der folgende Beitrag ist eine gekürzte Fassung einer Lizen-

tiatsarbeit am Institut für Kunstgeschichte der Universität
Bern. Die Autorin befasste sich eingehend mit der
Entstehungsgeschichte der Kapelle zu Kreuzen. Ihre Quellenstudien

zeigen, dass die Entstehungsgeschichte der Kapelle in
verschiedenen Punkten revidiert werden muss.

2 Vgl. u. a. Schmidlin 1914, S. 64, und Feser 2000, S. 26.
3 Rüdiger 2003, S. 9, und Krüger 2000, S. 172, sowie Röhricht

1967, S. 20.
4 Schmidlin 1914, S. 64.
5 «[...] Johannem, der in seinen jungen Jahren eine Reise nach

Jerusalem gethan, und Ritter des heil.Grabs allda worden;
nach seiner Zuruckkonfft ward er A. 1597. des grossen Rahts

[...]» Vgl. Leu 1759, S. 373.
6 Gutzwiller 1974, S. 269/270.
7 Vgl. die Registerbände zu den Ratsmanualen vor und nach

1600 im Staatsarchiv Solothurn.
8 Haffner 1666, S. 67/68. Auch bei der Beschreibung der

Kreuzenkirche vermeldet Haffner nichts. Vgl. Haffner 1666, S. 42.
9 Die Druckschrift ist mit «Urbs Solodarana» überschrieben

und von «Filius & Servulus F. M. Brunner» unterzeichnet. Ein
Exemplar dieser Druckschrift befindet sich im von-Roll-Ar-
chiv (unsigniert).

10 Fotografien der Porträts finden sich im Archiv der Denkmalpflege

Solothurn.
11 Das Epitaph konnte von mir nicht gesichtet werden, die

Inschrift wurde von Schmidlin transkribiert. Vgl. Schmidlin
1914, S. 72.

12 Von-Roll-Archiv 394.
13 Kraack 1997, S. 4/5 und S. 369 ff.
14 Rüdiger 2003, S. 17. Auf den letzten Punkt verweist vor allem

Kraack 1997, S. 460/461.
15 Rüdiger 2003, S. 39-42.
16 Vgl. Staatsarchiv Solothurn, RM 86/1582/28/112, RM

86/1582/85, RM 86/1582/109, RM 109/1605/129, RM
112/1608/137, RM 112/1608/424, RM 114/1610/47, RM
115/1611/151, RM 120/1616/79, RM 123/1619/391, RM
128/1624/219. Zum Umfang der Pilgerreisen nach Jerusalem

im gesamten «deutschen Raum», der auch das Gebiet der
Eidgenossenschaft umfasst, vgl. Röhricht 1967.

17 Staatsarchiv Solothurn, RM 112/1608/137.
18 Der Reisebericht wurde 1870 von Rudolf Oskar Ziegler

abgedruckt, vgl. Ziegler 1870. Vgl. auch Röhricht 1890, S. 231.
19 Ziegler 1870, S. 20, sowie Staatsarchiv Solothurn, RM

112/1608/424.
20 Staatsarchiv Solothurn, RM 66/1560/164, RM 86/1582/419,

RM 129/1625/63 und RM 146/1642/145.
21 Die Abschriften befinden sich im Staatsarchiv Solothurn: Co-

piae 43, S. 551-554. Eine gedruckte Fassung des einen Passes

sowie die deutsche Übersetzung dazu findet sich in Gutzwiller

1974, S. 270-272.
22 Staatsarchiv Solothurn, RM 109/1605/129. Von Steinbrugg

stand ab 1616 als Hauptmann in französischen Diensten, ab

1620 war er als Notar und Unterschreiber tätig. HBLS, Bd. 6,

Saint Gelin-Tingry, S. 531.
23 Kraack 1997, S. 369-375. Einen Überblick über die Reiselite¬

ratur gibt das grundlegende Werk «Bibliotheca Geographica
Palaestinae» von Reinhold Röhricht, der darin sämtliche
bekannten Beschreibungen des Heiligen Landes zusammengetragen

hat. Der von Röhricht berücksichtigte Zeitraum reicht

vom Beginn der Pilgerfahrten zur Zeit Konstantins bis zum

Zeitpunkt seiner Recherchen 1878. Die gut 600 Seiten
umfassende Bibliografie widerspiegelt eindrücklich die Fülle dieser

Literatur. (Röhricht 1890, Neudrucke erschienen 1963

und 1989.)
24 Staatsarchiv Solothurn, RM 143/1639/649.
25 Der Begriffbedeutete ursprünglich «Vaterschwester», ab dem

15. Jh. auch «Mutterschwester», später diente er als Bezeichnung

für alle entfernten weiblichen Verwandten. Vgl.
DUDEN 7, Das Herkunftswörterbuch, S. 72.

26 Vgl. das Widmungsschreiben im Pilgerbüchlein von
Steinbrugg 1639.

27 «...Undt dieweill diese mein villgeliebte Tochter M:Magda-
lena mir sonderlich in meinem Wittlichen standt Vill und

grosse kindtliche Threüe Liebe und dienst erzeigt, auch grosse

Mühe arbeith und sorg In meinen blödigkeithen und

krankheiten wie Ich mit meiner Haushaltung gehabt...» Vgl.
das Testament des Johann von Roll, von-Roll-Archiv 394.

28 «Nach ihrem [Maria Magdalenas] absterben aber, wie sye dan

an mich begert, und versprochen, dass die sex dausig gulden

am haubtgueth von Ihrem Hinderlassnen Guedt solle

genommen werden, damit der Priester mit den sex hundert
Pfunden Zins solle erhalten werden.» Testament des Johann

von Roll, von-Roll-Archiv 394.
29 Walz 1972, S. 1.
30 Zum Stationenweg zu den Kreuzen siehe Moser 1996, S.

49-57.

31 Gemäss Paul Borrer wurde der Sarkophag in den siebziger
Jahren des 19. Jahrhunderts von «Bubenhand» zerstört. Vgl.
Borrer 1938, S. 112. Fragmente davon befinden sich im
Entrée des ehemaligen Priesterhauses in der Südwand
eingemauert.

32 Krüger 2000, S. 202.
33 Allgemein zu Jerusalemanlagen vgl. Rüdiger 2003, S. 119—

128.
34 Rüdiger 2003, S. 119.
35 Kneller 1908, S. 81/82, vgl. auch Capra 1947, S. 87, und Rüdiger

2003, S. 119-128.
36 Horat 1988, S. 126.
37 Acht der vierzehn Kreuze sind mittlerweile zerstört. Kdm

Solothurn 1994 Bd. 1,S. 261.
38 Der Begriff «Anastasis» bedeutet die Auferstehung Christi.

Vgl. LThK, Bd. 1, A-Barcelona, S. 599.
39 Rüdiger 2003, S. 9, vgl. auch Krüger 2000, S. 59/60, und Pieper

2003, S. 13. Zur Gestalt der Ädikula, vgl. Koetzsche 1995,
S. 272-291, und Biddle 1998, S. 35-40, sowie Rüdiger 2003,
S. 9-11.

40 Bernhard Walter reiste 1587 nach Palästina. 1605 erschien von
ihm ein Wegführer für Jerusalem-Pilger, 1609 wurde die
Reisebeschreibung in München gedruckt. Röhricht 1890, S. 214,
und Röhricht 1967, S. 257.

41 Die Druckschrift konnte nicht ausfindig gemacht werden. Als

Quellen dienten einzig die zwei Abbildungen in der Publikation

von Rüdiger 2003. Es ist gut möglich, dass sich in Walters

Reisebeschreibung auch die Abbildung der Anastasis-Ro-
tunde findet, die in von Steinbruggs Büchlein abgedruckt ist.

42 Ein Exemplar der Druckschrift findet sich in der
Universitätsbibliothek Basel. Vgl. auch Röhricht 1890, S. 212/213.

43 Vgl. Rüdiger 2003, S. 27-38. Zu Bruyn vgl. auch Röhricht
1890, S. 277/278.

44 Vgl. Rüdiger 2003, S. 28.
45 Vgl. Rüdiger 2003, S. 151-176 und S. 59-71.
46 Zu erwähnen wäre allenfalls noch die Darstellung des Heiligen

Grabes im Pilgerbüchlein von Rudolf Pfyffer, 1592. Vgl.
in Ars Helvetica III, sakrale Bauten von Heinz Horat, Disen-
tis 1988, S. 145,

47 Vgl. hierzu auch Achermann 2004, S. 138.
48 Melchior Lussy (1529-1606) war einer der führenden Köpfe

der katholischen Reformen in der Eidgenossenschaft. Am Tri-
dentiner Konzil hatte er als Gesandter die katholischen Orte
der Eidgenossenschaft vertreten. Vgl. HBLS, Bd. IV,
Güttingen-Mailand, S. 737.

49 Zum Ritterorden des Heiligen Grabes vgl. Cramer 1952 und
Carlen 1990, S. 57-90, sowie Krüger 2000, S. 184-187.

50 Krüger 2000, S. 184.
51 Cramer 1952, S. 39, und Röhricht 1967, S. 21.
52 Carlen 1990, S. 64.
53 «... das Ritter-Crütz von Jerusalem so von Sanct Lorentz

Guardian bey dem heilligen Grab, und Provincial Custode des

Minderen Sanct Francisci Ordens über das gantze Heillige
Landt Jerusalem, alss Gewalts haben von Ihro Päpsten Heyl-
ligkeit mit nechstem durch eine Bullen oder Patenten Nachdem

Ein Edelmann für mich bey dem H.Grab mit gewonli-
chen Ceremonjen wirdt aufgeschworen haben, zue erhalten
verhoffendt...» von-Roll-Archiv 759.

54 Cramer 1952, S. 33/34, S. 54-57.
55 In der näheren Umgebung von Solothurn gehört beispielsweise

die von FranzViktor Augustin von Roll 1753 aufSchloss

Hilfikon erbaute Heilig-Grab-Kapelle dazu.
56 Vgl. Horat 1988, S. 140-148, sowie Tobler 1991, S. 14.

57 Vgl. hierzu ausführlich Hersche 2006, S. 556-568.
58 Vgl. Hersche 1995, Hersche 2004, Hersche 2006.
59 Moser 1996, S. 50.
60 LThK, Bd. 10, Thomaschristen-Zytomyr, S. 613-615.
61 Hersche 2006, Bd. 1, S. 514, und LThK, Bd. 3, Dämon-Fragmentenstreit,

S. 1204-1208.
62 Hersche 2006, Bd. 1, S. 514/515.
63 Vgl. Tobler 1991, S. 11-14.
64 Lussy 1590, S. 12: «...Der Eingang oder Thürelein in das

H.Grab ist geviert und so nider/ dass der Mensch so hinein

will/ sich vast bücken muss...»

89


	Rüttenen, Kirche zu Kreuzen, die Gründungsgeschichte

