
Zeitschrift: ASMZ : Sicherheit Schweiz : Allgemeine schweizerische
Militärzeitschrift

Herausgeber: Schweizerische Offiziersgesellschaft

Band: 170 (2004)

Heft: 6

Artikel: Ist Gott ein Krieger?

Autor: Baumann, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-69238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-69238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALTES TESTAMENT

Ist Gott ein Krieger?

Gedanken zum Krieg im Alten Testament

Das Thema Krieg begegnet der Leserin und dem Leser des Alten
Testaments häufig und in allen Schattierungen. Die Texte reichen von der
Aussage «Jahwe ist ein Kriegsmann» (2. Mose 15,3), über anscheinende
Kriegsverherrlichungen, einem «humanen» Kriegsgesetz im 5. Mosebuch

bis hin zur prophetischen Vision des gewaltfreien Zusammenlebens

in einem gerechten Friedensreich, in welchem die Völker nicht
mehr lernen, Krieg zu fuhren. Dieser Artikel will ausgewählte Hintergründe

zu den alttestamentlichen Kriegstexten aufzeigen und nach
deren Relevanz für unsere heutige Zeit fragen.1

Dieter Baumann

Heilige Kriege im Alten Testament?

Zur Zeit des Alten Testaments existierte
im Alten Orient die Vorstellung von der
Schöpfung aus dem Chaos: Mittels Kämpfen

und Kriegen wurden die lebensfeindlichen

Mächte, das Chaos, durch die jeweiligen

Götter zurückgedrängt. Die Götter
und ihre Könige hielten anschliessend das

Chaos im Zaume. Die Kriege waren —

neben der Bautätigkeit und der Jagd - ein
Mittel, Sicherheit und Ordnung zu
gewährleisten und damit einen Rückfall in
das lebensbedrohliche Chaos zu verhindern.2

Die Könige hatten dabei die
Aufgabe, den lebensförderlichen Bereich gegen
die Feinde, die sich nicht der Herrschaft des

Königs und damit des Königsgottes
unterwarfen, zu verteidigen, «so dass nicht Krieg
und Frieden, sondern Krieg und Chaos
Gegensätze waren, die es zu einer konstitutiven

Aufgabe eines Königs machten,
regelmässig Krieg zu fuhren.»3 Diese Kriege
wurden oft als Kriege zwischen den Göttern

oder als Stellvertreterkriege der Menschen

für die jeweilige Gottheit gesehen.
Dadurch waren diese Kriege auch
legitimiert, obwohl schon damals wirtschaftliche

und machtpolitische Überlegungen
zentrale Ursachen von Kriegen waren.

Die damaligeVorstellung vom Krieg war
so immer auf das Engste mit dem jeweiligen

Gottes- und Weltbild und der daraus
resultierenden Staats- und Königsideologie
verwoben. Es gab keine Kriege oder
Lebensbereiche, die den Göttern entzogen
gewesen wären. Im Alten Orient und in
Israel war aus diesem Grund eine Trennung
zwischen profanen und heiligen Kriegen
nicht möglich, sondern es wurden fast alle

Kriege als Willensausdruck des jeweiligen
Gottes verstanden oder ausgelegt. So gab es

neben den «Jahwekriegen» der israelischen
Stämme und Könige die Kriege der
assyrischen Gottheiten Assur oder Marduk
sowie Kriege der ägyptischen Götter. AH
diese Kriege wurden von rituellen Hand¬

lungen begleitet. Die Siege und die ganze
oder Teile der Beute wurden dem eigenen
Gott zugesprochen sowie die entsprechenden

Erfolge durch «Schlachtrufe» und
Siegeslieder tradiert. Die Götter waren durch
diejeweiligen Feldzeichen in den Kämpfen
anwesend und beeinflussten das

Kriegsgeschehen durch den «Gottesschrecken»,
so auch der Gott Israels, repräsentiert durch
die Lade als Kriegspalladium.4

Krieg und Staatsform

Verschiedene nomadische Stämme und
Sippen, die später einen Teil des Volkes
Israel bildeten, erlebten die Siege in den
frühen gewaltsamen Auseinandersetzungen,

vor allem beim Auszug aus Ägypten
und ihrer Niederlassung im Bergland und
Teilen der Ebene Kanaans (um 1200-1000
v. Chr.), als wunderbare Taten ihres Gottes.
Dieser war ihr «Kriegsmann» (2. Mose
15,3). In geschichtlichen Ereignissen sahen
sie seine Verheissungen und Treue bestätigt.
Diese Sicht einer göttlichen Führung war
im damaligen militärischen Kräfteverhältnis

auch verständlich, denn die umliegenden

grossen Königreiche und kanaanä-
ischen Stadtstaaten waren den Stämmen
Israels an militärischer Technologie und
Ressourcen weit überlegen. In der
Forschung ist heute jedoch umstritten, wie
gross der Auszug aus Ägypten und wie
kriegerisch die Landnahme in Palästina
wirklich gewesen sind. Einiges stellt eher
eine nachträgliche Überhöhung und
theologische Interpretation dar, um spätere
machtpolitische oder religiöse Anliegen zu
begründen.5

In den kriegerischen Zusammenstössen
der sog. «Richterzeit», dargestellt im Buch
Richter, ging es um die Eigenständigkeit
und den Siedlungsraum der jeweiligen Sippen

und Stämme in Auseinandersetzung
mit anderen Gruppierungen wie z.B. den
Philistern. Diese waren jedoch eher
Scharmützel und Gefechte zwischen Eindringlingen

und Einheimischen als Kriege im
Sinne zwischenstaatlicher, bewaffneter
Konfliktaustragungen.6

Die Kriegführung änderte sich in der
staatlichen Zeit nach dem Entstehen der
Königtümer Juda im Süden und Israel im
Norden Palästinas.7 Neben der weiterhin

vorhandenen Milizorganisation, dem
Heerbann, entstand eine Art Berufskrieger-
tum, zum Teil bestehend aus Söldnern.
Später kamen Streitwagenabteilungen hinzu.

König David (um 1000 v. Chr.) -
ursprünglich selbst ein Krieger — und seine

Nachfolger, eventuell mit Ausnahme Salo-

mons (bis 926 v. Chr.), führten zwischen-
staadiche Eroberungs- und Verteidigungskriege

und nahmen an den damaligen
politischen Bündnissen teil. Die Kriege
wurden teilweise mit grosser Härte und
Brutalität geführt. Ihre militärischen Erfolge

sahen die Könige, ganz der damaligen
mesopotamischen und ägyptischen
Königsideologie entsprechend, als von Gott
ermöglicht. Gott kämpft mit seinem König
und beschützt diesen. Die Verbundenheit
zwischen König und Gott wurde im
religiösen Kult, zum Beispiel im Tempel von
Jerusalem, gefeiert und inszeniert (siehe
z.B. Psalm 2).

Als die Königreiche Israel und Juda ihre
politische Selbstständigkeit verloren (722
bzw. 587 v. Chr.) und die Bevölkerung
Untertanen der Assyrer bzw. der Babylo-
nier wurden, verfügten diese über keine
militärischen Machtmittel mehr. Nun fand

- vereinfacht gesagt - eine Rache- und
Gewaltübertragung auf Gott als (endzeitlichen)

Richter statt. Gott wird entweder
selbst, durch seinen Messias, durch fremde
Reiche oder spätestens im endzeitlichen
Kampf das Recht seines Volkes wieder
aufrichten und durchsetzen. Aus dieser
Perspektive der politisch Unterdrückten und
Gewaltopfer der damaligen Grossmächte
lassen sich einige Rachetexte des Alten
Testaments besser verstehen (z.B. Psalm

58). Die politisch Ohnmächtigen lehnten
sich, manchmal in verzweifelterWut, verbal
und schriftlich gegen die damaligen
Machthaber auf und hofften auf eine
gewaltsame Wende, ohne diese selbst
herbeiführen zu können. Für ihre Situation
klagten sie auch Gott selber an.

'Vgl. zum Ganzen: Dietrich. W/Link, Ch., Die
dunklen Seiten Gottes, Band 1, 4. Auflage 2002, v.a.
187—220 und die unten aufgeführten Bücher.

:Vgl. Knauf, E.A., Die Umwelt des Alten
Testaments, 1994,258-260.

*Otto, E.. Krieg und Frieden in der Hebräischen
Bibel und im Alten Orient, 1999,152.

4 Vgl. Weippert. M.. «Heiliger Krieg» in Israel und
Assyrien, in: ZAW 84 (1972) 460-493 (v. a. 485 S).

5Sehr kritisch z.B. FinkeLstein, I., Silbermann,
NA.. Keine Posaunen vorJericho. Die archäologische
Wahrheit über die Bibel, 4. Auflage 2003.

'Vgl. Lohfink, N.. Krieg und Staat im alten Israel,

1992,7.
Dargestellt in den Samuel- und Königsbüchern

sowie in der Chronik.

ASMZ Nr.6/2004



Kriegsgesetze

Im Alten Testament finden sich Texte, die
versuchen, kriegerische und menschliche
Gewalt einzuschränken. Dazu gehört die
bekannte Talions-Formel «Auge um Auge,
Zahn um Zahn» (2. Mose 21,24). Gleiches
soll mit Gleichem und nicht unverhältnismässig

vergolten werden. Damit wird
Gewalt vorerst beschränkt und nicht, wie
oft missverstanden, ausgeweitet.

Eine ganze Reihe von Kriegsgesetzen
gibt es im 5. Mose, Kapitel 20. Darin wird
gefordert, dass Männer nicht in den Krieg
ziehen sollen, wenn sie ein neues Haus
gebaut oder einen frischen Weinberg
gepflanzt haben. Ebenso sollen Verlobte und
Mutlose wieder nach Hause geschickt werden.

Den Städten soll vor der Belagerung
ein Friedensangebot gemacht werden, und
der Baumbestand vor einer belagerten
Stadt darf nicht gefällt und damit wichtige
Ressourcen nicht zerstört werden. Im
Weiteren sollen Frauen und Kinder verschont
werden.

Ebenso war der «Bann», die
Vernichtungsweihe von Personen und
Beutegegenständen an die eigene Gottheit, der
heute besonders brutal erscheint,
möglicherweise ursprünglich auch dazu gedacht,
Kriege aus menschlicher Bereicherungsabsicht

zu verhindern. Er war in der Antike
ein allgemein bekannter Brauch, wurde
aber eher selten angewandt, vielleicht sogar
nur in äusserster Existenzgefahr. Doch hier
bleibt vieles unklar und nach heutigen
Massstäben letztlich befremdlich.

Prophetische Kritik am Krieg
und Friedenshoffnung

In den Königreichen Israel undJuda war
es wie in den Nachbarstaaten üblich, vor
Kriegshandlungen Propheten und Orakel
zu befragen, um dadurch den Ausgang des

Kampfes vorauszuahnen. Die erhaltenen
Antworten der Propheten waren jedoch
nicht immer im Sinne der Könige. Es

meldeten sich kritische Stimmen zu Wort.
Neben anderen geisselten vor allem die
ProphetenJesaja (8.Jhd.v.Chr.) undJeremia
(6. Jhd. v. Chr.) die jeweilige Kriegs- und
Bündnispolitik ihrer Könige. Diese sollten
sich nicht auf Waffen oder starke Partner
verlassen, sondern auf Gott vertrauen.
Solche Aufforderungen können heute
grundsätzhch im pazifistischen Sinne gelesen

werden, aber auch als situationsbezoge-

»Jes 2,2-5; Mi 4,1-4; vgl. auch Jes 11,6-8; Hos
2,20.

9So auch Otto, E., a.a.O.. 152-156.
'"Vgl. dazu meinen Artikel; Legitime Gewaltanwendung?

— Aspekte zur Tradition des «gerechten

Krieges, in: ASMZ Nr. 6/2003, S. 29 f.

ne Kritik an der damaligen königlichen
Bündnispolitik. Bei all ihren Aufrufen
betonen die Propheten die Geschichtsmächtigkeit

und Treue Gottes gegenüber seinem
Volk. So wurden eigene militärische
Niederlagen als Strafe Gottes gesehen. In dieser
Sicht wurde z.B. das politisch und
militärisch mächtige Assur zu einem Instrument

Gottes, zum «Knüppel des Herrn»
(Jesaja 10,5). Gott kann fremde Armeen
auch gegen sein eigenes Volk einsetzen.
Der eigene Sieg im Krieg ist keinesfalls
sicher!

Es gibt in der prophetischen Tradition
aber auch die Vorstellung von der friedlichen

Völkerwallfahrt zum Berg Gottes, von
dem aus Gott die Völker richten und
unterrichten wird:

«Denn von Zion wird Weisung ausgehen und
des Herrn Wort vonJerusalem. Und er wird richten

unter den Heiden und zurechtweisen viele

Völker. Da werden sie ihre Schwerter zu
Pflugscharen und ihre Spiesse zu Sicheln machen.

Denn es wird kein Volk wider das andere das

Schwert erheben, und sie werden hinfort nicht
mehr lernen, Krieg zuführen.» (Jesaja 2,3f).8

Zwar ist es auch in diesen Versen der
Gott Israels, der sich letztlich durchsetzt.
Aber dieser wird als Gott der Gerechtigkeit,

des Friedens und der Liebe identifiziert.

In späten Texten sogar als derjenige,
der selbst durch das Erleiden von Gewalt
Gewalt überwindet. Es geht daher aus meiner

Sicht auch im Alten Testament um eine

Begrenzung oder sogar Überwindung von
Gewalt. Damit komme ich zur Frage nach
der heutigen Relevanz der Texte.

Heutige Relevanz

Im Alten Testament gibt es nicht eine
einfache und klare Stellungsnahme für
oder gegen «den» Krieg, die unvermittelt
in die heutige Zeit übernommen werden
könnte. Die zahlreichen Aussagen zum
Krieg sind in ganz verschiedenen zeitlichen,

politischen und religiösen
Zusammenhängen mit unterschiedlichen Absichten

der Verfasser, in Bezug auf je eigene
Adressaten und auch in Auseinandersetzung

mit den Vorstellungen ihrer Umwelt
entstanden. Diese Faktoren sind bei der
Auslegung der Texte immer zu berücksichtigen.

Die Texte zeugen von einer
jahrhundertelangen Auseinandersetzung mit Krieg
und Gewalt. Dass dabei grosse Teile des

Alten Testaments keinen grundsätzlichen
Pazifismus kennen, ist für die damalige Zeit
auch nicht verwunderlich. Kriege gehörten
zum Leben dazu. Dass andererseits gewisse
Texte eine kriegsverherrlichende Tendenz
oder mindestens Missverständnisse
aufweisen, zeigen unter anderem «Kriegspredigten»

vor dem 1. Weltkrieg, die sich
teilweise auf das Alte Testament bezogen.

Die Autoren des Alten Testaments be-

Gelesen
in «Le Matin dimanche» vom 25. April
2004 von Divisionär aD Philippe Zeller.

«Les soldats sont devenus la main-
d'oeuvre bon marche du Conseil federal.»

G.

gründeten aber durch die exklusive
Bindung des Krieges an Gott innerhalb der

eigenen Glaubensgemeinschaft ein
kritisches Verhältnis zur militärischen und
politischen Macht und warnten vor
menschlicher Überheblichkeit oder
falscher Sicherheit. Dies konnte bis zur Hoffnung

auf Elimimerung aller menschlicher
Kriege aus der Geschichte gehen.

Die unmittelbare Legitimierung
eines gegenwärtigen oder zukünftigen
Krieges mit dem pauschalen Verweis
auf das Alte Testament oder den Willen

Gottes ist daher meines Erachtens
nicht mehr zulässig. Die Erfahrungen
und Auseinandersetzungen in den
biblischen Texten mit dem Thema Krieg und
Gewalt können aber unser eigenes, heutiges

Nachdenken über Krieg und Gewalt
beeinflussen. Vor allem der prophetische
Gedanke einer friedlichen Völkerwallfahrt
kann und soll zum Gedanken einer
internationalen Völkerrechtsordnung ausgebaut
werden.'' Um zu verhindern, dass — bildlich

gesprochen - das Chaos, heute
repräsentiert durch Warlords, organisierte
Kriminalität, Söldnerbanden, religiöse
Fanatiker und korrupte Regierungen, wieder
durchbricht, braucht es eine klare Trennung

zwischen rechtmässiger und unrechtmässiger

militärisch organisierter
Androhung und Anwendung von Gewalt.
Dazu ist eine international anerkannte,
interkulturell und interreligiös durchsetzbare

Rechtsordnung mit dem Ziel eines gerechten

Friedens und der Überwindung der
Institution Krieg notwendig. Für das

nationale und internationale Gewaltmonopol
braucht es rechtstaatlich kontrollierte

Armeen und Polizeikräfte.1" Dabei ist der
interkulturelle und interreligiöse Dialog
unverzichtbar. Das Gespenst des Kampfes
zwischen den Kulturen sollte endlich —

trotz oder gerade wegen des Terrors -
überwunden und nicht noch religiös aufgeladen,

zelebriert und so anscheinend ins
Recht gesetzt werden. ¦

Dieter Baumann,
lic. theol.,
Assistent an der
Militärakademie an
der ETH Zürich,
Oberstlt i Gst,
Kdt Mob Log Bat 52,
8804 Au.fca^

ASMZ Nr.6/2004


	Ist Gott ein Krieger?

