
Zeitschrift: ASMZ : Sicherheit Schweiz : Allgemeine schweizerische
Militärzeitschrift

Herausgeber: Schweizerische Offiziersgesellschaft

Band: 169 (2003)

Heft: 6

Artikel: Legitime Gewaltanwendung : Aspekte zur Tradition des "gerechten
Krieges"

Autor: Baumann, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-68687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-68687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


R «GERECHTE KRIEG»

Legitime Gewaltanwendung?

Aspekte zur Tradition des «gerechten Krieges»

Der Hinweis auf einen heiligen oder gerechten Krieg begegnet in den

gegenwärtigen Konflikten wieder vermehrt. Verschiedene Gruppen und
ihre Exponenten legitimieren die militärische Gewaltanwendung mit
dem Verweis auf den Willen ihres Gottes. Darfund soll man das?

Dieser Artikel stellt ausgewählte Aspekte christlicher Aufnahmen und
Weiterentwicklungen der Lehre vom «gerechten Krieg» vor und soll
damit ein paar Hintergrundinformationen zur eigenen Meinungsbildung

geben.1 Er schliesst mit drei persönlichen Schlussbemerkungen.

Dieter Baumann

Gewaltverzicht und Feindesliebe

Wichtige Grundtexte zur Frage nach
einer legitimen Gewaltanwendung in der
christlichen Tradition sind neben dem 6.

Gebot des Dekalogs «Du sollst nicht morden»,

die neutestamentlichen Texte zum
Gewaltverzicht und der Feindesliebe. Jesus

von Nazareth forderte gemäss der Bergpredigt

zu demonstrativem Gewaltverzicht
auf, und diese Aufforderung wurde auch als

aktive politisch-religiöse Stellungnahme
verstanden.2 Diesen geforderten Gewaltverzicht

interpretierte die erste Generation
der Christen unterschiedlich. Matthäus

argumentierte, wer aufGewalt verzichte, sei

seinem Gegenüber sittlich überlegen und
zeichne sich durch eine «bessere Gerechtigkeit»

aus. Bei Lukas überwog der Aspekt
der Gegenseitigkeit. Wer gewaltlos handelt,
kann hoffen, dass die anderen Menschen
sich ihm gegenüber gleich verhalten, oder,
wenn dies nicht der Fall ist, ihm im Jenseits
ein entsprechender Lohn zuteil wird.

Diese Themen wurden aber zunächst
nicht explizit auf die militärische
Gewaltanwendung bezogen,1 da die ersten Christen,

wenn überhaupt, nur marginal an der
Staatsgewalt teilhaben konnten oder wollten.

Für Recht und Ordnung sorgte das

römische Imperium. Die urchristlichen
Gemeinden akzeptierten zwar grösstenteils
das Reich mit seinen Institutionen,4
distanzierten sich aber in der Erwartung der
baldigen Wiederkunft Christi bis zu einem
gewissen Grade von diesem.

Übernahme von
Staatsverantwortung

Als das Ende der Welt ausblieb und sich
das Christentum weiter ausbreitete, kamen
von nichtchristlicher Seite zunehmend
Aufforderungen, sich aktiver am Staatsdienst

zu beteiligen und in Armee und
Verwaltung Verantwortung zu übernehmen.
Der Kirchenvater Origencs (um 186-254)
antwortete einem entsprechenden polemi¬

schen Vorwurf des Philosophen Kelsus

damit, dass er betonte, auch Christen kämpfen

für den Kaiser, aber auf einer anderen
Ebene: «Wir vernichten aber mit unseren
Gebeten auch alle Dämonen, welche die
kriegerischen Unternehmungen anstiften
und Eide brechen und den Frieden stören,
und helfen dadurch den Herrschern mehr
als die Personen, welche äusserlich zu Felde
ziehen.»"' Er sah den Kampf der Christen
auf einer rein geistigen Ebene, obwohl es

unter den Soldaten bereits Christen gab.
Das Verhältnis zu militärischer Gewalt

blieb auch nach der so genannten Konstantinischen

Wende, mit der das Christentum
Staatsreligion wurde, umstritten. Dies
zeigen exemplarisch die gegensätzlichen
Positionen zweier damaliger Bischöfe. Für
Basilius von Caesarea (um 329-379) sollten
Soldaten, die im Krieg getötet hatten,
drei Jahre von der Eucharistie (Abendmahl)
ausgeschlossen werden. Auf der anderen
Seite vertrat der Bischof von Mailand,
Ambrosius (339—397), die Position: «Wer
nicht gegen das Unrecht, das seinem
Nächsten droht, soweit er kann, kämpft,
ist ebenso schuldig wie der, der es diesem
antut.»6

Krieg nur um des Friedens willen

Einen weiteren wichtigen Schritt in der
Tradition des «gerechten Krieges» bildete
Augustinus (354—430). Unter dem
Eindruck der Zerstörung Roms durch die

Westgoten und dem damit verbundenen
Schuldvorwurf an die Christen versuchte

er in seinem grossen Werk. «Vom Gottesstaat»,

das Verhältnis zwischen irdischem
Staat und Reich Gottes genauer zu fassen.

Die Hauptaufgabe des Staates besteht
danach in der irdischen Friedenssicherung.
Die Christen, die beiden Herrschaftsverbänden

angehören, sind für die Sicherung
des weltlichen Friedens mitverantwortlich.
Augustinus betonte aber: «Der Krieg wird
geführt, damit der Friede errungen wird;
sei deshalb auch, wenn du Krieg führst, ein
Friedensstifter.»7 Der wahre Frieden ist
jedoch nach ihm nur im Reich Gottes und
in der Gottesverehrung möglich.

Im Laufe des Mittelalters wurde die
Lehre des «gerechten Krieges» mit Rückgriff

auf verschiedene ausser- und
vorchristliche Stellen systematisiert. Für Thomas

von Aquin (um 1224-1274) müssten
gemäss seiner Erörterung «Über den

Krieg» für einen gerechten Krieg folgende
Bedingungen erfüllt sein:

1) Nur eine legitime Obrigkeit (aucto-
ritas principis) darf Krieg führen.

2) Dazu muss ein gerechter Grund
(causa iusta), also ein begangenes Unrecht
vorliegen, welches mit keinem anderen
Mittel geahndet werden kann (ultima
ratio).

3) Er muss mit rechter Absicht (recta in-
tentio), mit dem Ziel einer erneuten
Friedensordnung geführt werden, deshalb muss

er verhältnismässig sein (debitus modus)
und mit begründeter Aussicht auf Erfolg.8

Die Reformatoren standen ebenfalls in
dieser Tradition. Luther (1483-1546) z.B.
betonte in seiner Schrift «Ob Kriegsleute
auch in seligem Stande sein können», dass

derjenige, der Krieg anfängt, im Unrecht ist
und niemand Richter in eigener Sache sein
kann. Er ging wie die anderen Autoren
auch in seiner Schrift auf die Charakterhaltung

der Kriegführenden ein. Als Christ
soll der Einzelne eher Gewalt erleiden
als anwenden, aber aus Verantwortung
gegenüber seinem «Nächsten» und dem
Gemeinwesen muss er als Soldat bei
zwingenden Gründen Gewalt anwenden. Wer
aus dieser Überzeugung Soldat ist, ist nicht
auf Ruhm, Macht oder Reichtum aus,
sondern unterscheidet Müssen von Wollen,

Not von Lust.9

Die Lehre des «gerechten Krieges» zielte
darauf ab, die Begründungen für einen
Krieg an überprüfbare Kriterien zu binden
und diesen dem Frieden und dem Recht
unterzuordnen. Der Krieg sollte nicht
mehr als Erwerbsmittel, als Mittel zur
Rache, Machtgier oder aus persönlicher
Leidenschaft missbraucht werden, sondern
ausschliesslich der Wiedererlangung des

Rechts und der Sicherung des Friedens
dienen. Es ging den Autoren nicht darum,
den Krieg zu verharmlosen oder per se als

gerecht zu proklamieren, sondern ihn
einzudämmen und an die Aufgabe der
Rechtswahrung zu binden. Die vorrangige
Forderung nach Gewaltverzicht finden wir
auch bei ihnen. Einzelne von ihnen setzten

jedoch die Frage nach einem gerechten
Grund mit der Frage nach der wahren
Religion in Beziehung und begründeten
damit zum Teil auch Gewalt gegen anders
Glaubende.

Vom gerechten Krieg zur
rechtmässigen Kriegführung

Die Frage nach der legitimen Obrigkeit
oder dem gerechten Grund wurde deshalb

ASMZ Nr. 6/2003



Gelesen

im FACTS vom 15. Mai 2003, unter dem Titel
«Ich hoffe, dass es nicht eskaliert»
in einem Interview mit Br Peter Arbenz zum Schutz des

G8-Gipfels in Evian: «Die Armee unterstützt die Polizei. Die
Aufgabenteilung ist klar: Soldaten sollen sensible Objekte
beschützen. Sie dürfen nicht gegen Demonstranten eingesetzt

werden.» G.

gerade auch im Zug der Konfessionskriege
immer schwieriger zu beantworten, und
meistens sahen sich beide kriegführenden
Parteien im Recht, einen gerechten Krieg
zu fuhren. Der Krieg konnte nicht mehr
wie ein Rechtsakt, indem sich die Parteien
wie Richter und Straffälliger gegenüberstanden,

gesehen werden, sondern alle
souveränen Staaten erhielten das freie Recht
zum Krieg. Damit wurde dieser von der
bisherigen rechtsethischen und theologischen

Legitimitätsfrage unabhängig. Der
Krieg wurde als legitimes Mittel der Politik
neben anderen verstanden. Ebenfalls wurde
auch immer wieder die Frage aufgeworfen,
ob ein ungerechter Friede, zum Beispiel
durch eine Diktatur oder Kolonialmacht,
höher einzustufen sei, als der gewaltsame
Kampf für Gerechtigkeit.

Als Konsequenz folgte eine vertiefte
Ausarbeitung von Regeln innerhalb der
Kriegführung (jus in bello).Das Kriegsvölkerrecht

wurde weiterentwickelt, dessen

heutige Grundlagen die Genfer Konventionen

mit ihren Zusatzprotokollen sind.
Eine mögliche Rückkehr zu einer

legitimen Obrigkeit bzw. zu einer globalen
Instanz der Rechtswahrung sehen einige in
der UNO, gerade in der Auseinandersetzung

mit den so genannten «Humanitären

Interventionen» oder dem Problem
der «failed states». Das bedingt aber, dass die
Staaten nur noch im Rahmen der
Bestimmungen der UN-Charta militärische
Gewalt anwenden und somit auf einen Teil
ihrer Souveränität verzichten und gemeinsam

erarbeitete und akzeptierte
Rechtsnormen für einen gerechten Frieden
sanktionieren.10

Fazit

Die christliche Tradition bewegt sich
immer wieder um die Pole der Ablehnung
von militärischer Gewalt und demVersuch,
rechtmässige Gewalt zu definieren, um da¬

durch widerrechtliche Gewalt zu bändigen.

DieVertreter einer pazifistischen
Grundhaltung sind überzeugt, dass nur mit einem
bewussten Gewaltverzicht die Spirale der
Gewalt durchbrochen und gleichzeitig die

Einstellung zur und Wahrnehmung von
Gewalt verändert wird. Dazu berufen sich
die christlichen Pazifisten wohl zu Recht
auf das Beispiel Jesu.

Die Anwälte einer legitimen Gewaltanwendung

argumentieren mit dem Vorhandensein

des Bösen und der Ungerechtigkeit
in der Welt. In einer noch nicht

erlösten Welt kommt dem Recht die Aufgabe
zu, einen gerechten Frieden (hebräisch:
Schalom) innerhalb eines Gemeinwesens
und zwischen den Staaten zu sichern,
indem es Verfahren der gewaltlosen
Konfliktbewältigung zur Verfügung stellt. Recht
braucht aber zu seiner Durchsetzung als

letztes Mittel polizeiliche und militärische
Gewalt, sonst wird es unglaubwürdig.

Drei persönliche
Schlussbemerkungen

1. Krieg ist immer das Versagen von
Menschen. Sei es, dass man vorgängig aus

Mangel an Wissen oder Mut zu wenig zur
Konfliktbewältigung unternommen hat
oder durch eine verzerrte Wahrnehmung
die Situation falsch eingeschätzt hat. Aus
diesem Grund zu seiner Rechtfertigung
auf einen so genannten Willen Gottes oder
die Tradition eines gerechten Krieges zu
verweisen, ist meines Erachtens immer ein
Versuch, sich der Komplexität der
Wirklichkeit zu entziehen, und deshalb nicht
statthaft. Gerechte oder sogar heilige Kriege

kann es heute nicht mehr geben, höchstens

eine (völkerrechtlich legitimierte
Androhung oder Anwendung von Gewalt,
wozu es auch rechtsstaatlich kontrollierte
Armeen braucht. Religiöse Überzeugungen

sollten in diesem Kontext so formuliert

werden, dass sie als Argumente in einen
demokratischen Prozess eingebracht werden

können. Auf diese Weise haben sie
auch die Möglichkeit, auf ihre Anliegen
sowie auf ihr Menschen- undWeltbild
aufmerksam zu machen.

2. Im Anschluss an Luther und andere
bleibt für nnch die entscheidende Frage,
was für einen Soldatentyp wir als Gesellschaft

verantworten können und welche
Konsequenzen sich daraus für die Ausbildung

ergeben. Was für eine Grundhaltung
soll der Soldat haben? Wo liegen die Grenzen

des soldatischen Gehorsams?'' Welche
Konsequenzen müssen Soldaten bei
offensichtlich, rechtswidrigen Gewaltanwendungen

ziehen? Können sie die Rechtmässigkeit
ihrer Aufträge selber beurteilen?

Wenn Kriege vorüber sind, bleiben
immer auch Soldaten, welche die Schrecken
des Krieges erlitten und verursacht haben.
Wie geht die Gesellschaft mit ihnen um?

3. Das ganze Dilemma um die Frage
nach einer rechtmässigen Gewaltanwendung

führt mich letztlich zu dem Punkt,
den man theologisch mit Sünde und Gnade

bezeichnen kann. Der Mensch macht
sich in bestimmten Situationen sowohl bei
der Anwendung wie auch bei der
Unterlassung von Gewalt schuldig und ist deshalb
aufVergebung angewiesen.

Anmerkungen
'Eine gut lesbare und unifassende Übersicht über

dasThema bietet: Lienemann.W, Frieden — vom
«gerechten Krieg» zum «gerechten Frieden», Göttingen
2000, 231 Seiten. Vgl. auch: Rikhn, A., Gerechter
Krieg? in: NZZ am Sonntag vom 23.März 2003,22 f.

2Matthäus 5, 38-48; 26, 52; Lukas 6, 27-35.
Vgl. Theissen, G, Studien zur Soziologie des

Urchristentums, 21983, 160-197; und ders., Die politische

Dimension des Wirkens Jesu, in: Stegemann u. a.,
Jesus in neuen Kontexten, Stuttgart 2002,112-122.

'Eine mögliche Ausnahme bildet Lukas 3,14.
4Vgl. u. a. Markus 12,13 f. und Römer 13,1-7.
'Origenes, Contra CelsumVIII, 73.
6Zitiert nach: Lienemann, W, a. a.O., 32.

'Zitiert nach: Huber, W., Reuter, H-R., Friedensethik,

Stuttgart 1990, 51.

"Frage 40 der Summa Theologiae. Vgl. Huber/
Reuter, a.a.O., 64 f.

''Luther, Ob Kriegsleute auch in seligem Stande

sein können,WA 19,645.
'''Vgl. dazu «The Responsibiliry to Protect» unter:

wwiv.iriss-ciise.gc.ca und der ICC unter:
unvw.un.org/law/icc/ [Stand: 16.4.2003],

"Vgl. DR 95, Ziffer 80. ¦

Dieter Baumann,
lic. theol.,
Assistent an der
Militärakademie an
der ETH Zürich,
Major i Gst,
8804 Au ZH.

fcn

ASMZ Nr. 6/2003


	Legitime Gewaltanwendung : Aspekte zur Tradition des "gerechten Krieges"

