Zeitschrift: ASMZ : Sicherheit Schweiz : Allgemeine schweizerische
Militarzeitschrift

Herausgeber: Schweizerische Offiziersgesellschaft

Band: 169 (2003)

Heft: 6

Artikel: Legitime Gewaltanwendung : Aspekte zur Tradition des "gerechten
Krieges"

Autor: Baumann, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-68687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-68687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER «GERECHTE KRIEG»

Legitime Gewaltanwendung?

Aspekte zur Tradition des «gerechten Krieges»

Der Hinweis auf einen heiligen oder gerechten Krieg begegnet in den
gegenwirtigen Konflikten wieder vermehrt. Verschiedene Gruppen und
ihre Exponenten legitimieren die militirische Gewaltanwendung mit
dem Verweis auf den Willen ihres Gottes. Darf und soll man das?
Dieser Artikel stellt ausgewiahlte Aspekte christlicher Aufnahmen und
Weiterentwicklungen der Lehre vom «gerechten Krieg» vor und soll
damit ein paar Hintergrundinformationen zur eigenen Meinungsbil-
dung geben." Er schliesst mit drei personlichen Schlussbemerkungen.

Dieter Baumann

Gewaltverzicht und Feindesliebe

Wichtige Grundtexte zur Frage nach
einer legitimen Gewaltanwendung in der
christlichen Tradition sind neben dem 6.
Gebot des Dekalogs «Du sollst nicht mor-
den», die neutestamentlichen Texte zum
Gewaltverzicht und der Feindesliebe. Jesus
von Nazareth forderte gemiss der Bergpre-
digt zu demonstrativem Gewaltverzicht
auf, und diese Aufforderung wurde auch als
aktive politisch-religiose = Stellungnahme
verstanden.” Diesen geforderten Gewalt-
verzicht interpretierte die erste Generation
der Christen unterschiedlich. Matthdus
argumentierte, wer auf Gewalt verzichte, sei
seinem Gegeniiber sittlich {iberlegen und
zeichne sich durch eine «bessere Gerech-
tigkeit» aus. Bei Lukas tiberwog der Aspekt
der Gegenseitigkeit. Wer gewaltlos handelt,
kann hoffen, dass die anderen Menschen
sich ihm gegentiber gleich verhalten, oder,
wenn dies nicht der Fall ist, ihm im Jenseits
ein entsprechender Lohn zuteil wird.

Diese Themen wurden aber zunichst
nicht explizit auf die militirische Gewalt-
anwendung bezogen,’ da die ersten Chris-
ten, wenn tberhaupt, nur marginal an der
Staatsgewalt teilhaben konnten oder woll-
ten. Fir Recht und Ordnung sorgte das
romische Imperium. Die urchristlichen
Gemeinden akzeptierten zwar grosstenteils
das R eich mit seinen Institutionen,* distan-
zerten sich aber in der Erwartung der
baldigen Wiederkunft Christi bis zu einem
gewissen Grade von diesem.

Ubernahme von
Staatsverantwortung

Als das Ende der Welt ausblieb und sich
das Christentum weiter ausbreitete, kamen
von nichtchristlicher Seite zunehmend
Aufforderungen, sich aktiver am Staats-
dienst zu beteiligen und in Armee und Ver-
waltung Verantwortung zu tibernehmen.
Der Kirchenvater Origenes (um 186—254)
antwortete einem entsprechenden polemi-

schen Vorwurf des Philosophen Kelsus da-
mit, dass er betonte, auch Christen kamp-
fen fiir den Kaiser, aber auf einer anderen
Ebene: «Wir vernichten aber mit unseren
Gebeten auch alle Dimonen, welche die
kriegerischen Unternehmungen anstiften
und Eide brechen und den Frieden storen,
und helfen dadurch den Herrschern mehr
als die Personen, welche dusserlich zu Felde
ziehen.»”® Er sah den Kampf der Christen
auf einer rein geistigen Ebene, obwohl es
unter den Soldaten bereits Christen gab.

Das Verhiltnis zu militirischer Gewalt
blieb auch nach der so genannten Konstan-
tinischen Wende, mit der das Christentum
Staatsreligion wurde, umstritten. Dies
zeigen exemplarisch die gegensitzlichen
Positionen zweier damaliger Bischofe. Fiir
Basilius von Caesarea (um 329-379) sollten
Soldaten, die im Krieg getotet hatten,
drei Jahre von der Eucharistie (Abendmahl)
ausgeschlossen werden. Auf der anderen
Seite vertrat der Bischof von Mailand,
Ambrosius (339-397), die Position: «Wer
nicht gegen das Unrecht, das seinem
Nichsten droht, soweit er kann, kimpft,
ist ebenso schuldig wie der, der es diesem
antut.»®

Krieg nur um des Friedens willen

Einen weiteren wichtigen Schritt in der
Tradition des «gerechten Krieges» bildete
Augustinus  (354—430). Unter dem Ein-
druck der Zerstorung Roms durch die
Westgoten und dem damit verbundenen
Schuldvorwurf an die Christen versuchte
er in seinem grossen Werk, «Vom Gottes-
staatr, das Verhiltnis zwischen irdischem
Staat und Reich Gottes genauer zu fassen.
Die Hauptaufgabe des Staates besteht da-
nach in der irdischen Friedenssicherung.
Die Christen, die beiden Herrschaftsver-
banden angehdren, sind fiir die Sicherung
des weltlichen Friedens mitverantwortlich.
Augustinus betonte aber: «Der Krieg wird
geflihrt, damit der Friede errungen wird;
sei deshalb auch, wenn du Krieg fiihrst, ein
Friedensstifter.»” Der wahre Frieden ist je-
doch nach ihm nur im Reich Gottes und
in der Gottesverehrung moglich.

Im Laufe des Mittelalters wurde die
Lehre des «gerechten Krieges» mit Riick-
grift auf verschiedene ausser- und vor-
christliche Stellen systematisiert. Fiir Tho-
mas von Aquin (um 1224-1274) mussten
gemiss seiner Erorterung «Uber den
Kriegy flir einen gerechten Krieg folgende
Bedingungen erfiillt sein:

1) Nur eine legitime Obrigkeit (aucto-
ritas principis) darf Krieg flihren.

2) Dazu muss ein gerechter Grund
(causa iusta), also ein begangenes Unrecht
vorliegen, welches mit keinem anderen
Mittel geahndet werden kann (ultima
ratio).

3) Er muss mit rechter Absicht (recta in-
tentio), mit dem Ziel einer erneuten Frie-
densordnung geflihrt werden, deshalb muss
er verhaltnismissig sein (debitus modus)
und mit begriindeter Aussicht auf Erfolg.®

Die Reformatoren standen ebenfalls in
dieser Tradition. Luther (1483—-1546) z.B.
betonte in seiner Schrift «Ob Kriegsleute
auch in seligem Stande sein konnen», dass
derjenige, der Krieg anfingt, im Unrecht ist
und niemand Richter in eigener Sache sein
kann. Er ging wie die anderen Autoren
auch in seiner Schrift auf die Charakter-
haltung der Kriegfiihrenden ein. Als Christ
soll der Einzelne eher Gewalt erleiden
als anwenden, aber aus Verantwortung
gegeniiber seinem «Nichsten» und dem
Gemeinwesen muss er als Soldat bei zwin-
genden Griinden Gewalt anwenden. Wer
aus dieser Uberzeugung Soldat ist, ist nicht
auf Ruhm, Macht oder Reichtum aus,
sondern unterscheidet Miissen von Wol-
len, Not von Lust.’

Die Lehre des «gerechten Krieges» zielte
darauf ab, die Begriindungen flir einen
Krieg an tiberpriifbare Kriterien zu binden
und diesen dem Frieden und dem Recht
unterzuordnen. Der Krieg sollte nicht
mehr als Erwerbsmittel, als Mittel zur
Rache, Machtgier oder aus personlicher
Leidenschaft missbraucht werden, sondern
ausschliesslich der Wiedererlangung des
Rechts und der Sicherung des Friedens
dienen. Es ging den Autoren nicht darum,
den Krieg zu verharmlosen oder per se als
gerecht zu proklamieren, sondern ihn
einzudimmen und an die Aufgabe der
Rechtswahrung zu binden. Die vorrangige
Forderung nach Gewaltverzicht finden wir
auch bei ihnen. Einzelne von ihnen setzten
jedoch die Frage nach einem gerechten
Grund mit der Frage nach der wahren
Religion in Beziehung und begriindeten
damit zum Teil auch Gewalt gegen anders
Glaubende.

Vom gerechten Krieg zur
rechtmassigen Kriegfiihrung

Die Frage nach der legitimen Obrigkeit
oder dem gerechten Grund wurde deshalb

ASMZ Nr.6/2003 pL)



Gelesen

setzt werden.»

im FACTS vom 15. Mai 2003, unter dem Titel

«Ich hoffe, dass es nicht eskaliert»

in einem Interview mit Br Peter Arbenz zum Schutz des
G8-Gipfels in Evian: «Die Armee unterstiitzt die Polizei. Die
Aufgabenteilung ist klar: Soldaten sollen sensible Objekte
beschiitzen. Sie diirfen nicht gegen Demonstranten einge-

(23

gerade auch im Zug der Konfessionskriege
immer schwieriger zu beantworten, und
meistens sahen sich beide kriegfiihrenden
Parteien im Recht, einen gerechten Krieg
zu flihren. Der Krieg konnte nicht mehr
wie ein Rechtsakt, indem sich die Parteien
wie Richter und Straffilliger gegeniiber-
standen, gesehen werden, sondern alle sou-
verinen Staaten erhielten das freie Recht
zum Krieg. Damit wurde dieser von der
bisherigen rechtsethischen und theologi-
schen Legitimititsfrage unabhingig. Der
Krieg wurde als legitimes Mittel der Politik
neben anderen verstanden. Ebenfalls wurde
auch immer wieder die Frage aufgeworfen,
ob ein ungerechter Friede, zum Beispiel
durch eine Diktatur oder Kolonialmacht,
hoher einzustufen sei, als der gewaltsame
Kampf fiir Gerechtigkeit.

Als Konsequenz folgte eine vertiefte
Ausarbeitung von Regeln innerhalb der
Kriegfiihrung (jus in bello). Das Kriegsvol-
kerrecht wurde weiterentwickelt, dessen
heutige Grundlagen die Genfer Konven-
tionen mit ihren Zusatzprotokollen sind.

Eine mogliche Riickkehr zu einer legi-
timen Obrigkeit bzw. zu einer globalen
Instanz der R echtswahrung sehen einige in
der UNO, gerade in der Auseinander-
setzung mit den so genannten «Huma-
nitiren Interventionen» oder dem Problem
der «failed states». Das bedingt aber, dass die
Staaten nur noch im Rahmen der Bestim-
mungen der UN-Charta militirische Ge-
walt anwenden und somit auf einen Teil
ithrer Souverinitit verzichten und gemein-
sam erarbeitete und akzeptierte Rechts-
normen fiir einen gerechten Frieden sank-
tionieren. '

Fazit

Die christliche Tradition bewegt sich
immer wieder um die Pole der Ablehnung
von militarischer Gewalt und dem Versuch,
rechtmissige Gewalt zu definieren, um da-

30 ASMZ Nr.6/2003

durch widerrechtliche Gewalt zu bindi-
gen.

DieVertreter einer pazifistischen Grund-
haltung sind tiberzeugt, dass nur mit einem
bewussten Gewaltverzicht die Spirale der
Gewalt durchbrochen und gleichzeitig die
Einstellung zur und Wahrnehmung von
Gewalt verindert wird. Dazu berufen sich
die christlichen Pazifisten wohl zu Recht
auf das Beispiel Jesu.

Die Anwilte einer legitimen Gewaltan-
wendung argumentieren mit dem Vorhan-
densein des Bosen und der Ungerechtig-
keit in der Welt. In einer noch nicht er-
16sten Welt kommt dem Recht die Aufgabe
zu, einen gerechten Frieden (hebriisch:
Schalom) innerhalb eines Gemeinwesens
und zwischen den Staaten zu sichern, in-
dem es Verfahren der gewaltlosen Konflikt-
bewiltigung zur Verfligung stellt. Recht
braucht aber zu seiner Durchsetzung als
letztes Mittel polizeiliche und militirische
Gewalt, sonst wird es unglaubwiirdig.

Drei personliche
Schlusshemerkungen

1. Krieg ist immer das Versagen von
Menschen. Sei es, dass man vorgingig aus
Mangel an Wissen oder Mut zu wenig zur
Konfliktbewiltigung unternommen hat
oder durch eine verzerrte Wahrnehmung
die Situation falsch eingeschitzt hat. Aus
diesem Grund zu seiner Rechtfertigung
auf einen so genannten Willen Gottes oder
die Tradition eines gerechten Krieges zu
verweisen, ist meines Erachtens immer ein
Versuch, sich der Komplexitat der Wirk-
lichkeit zu entziehen, und deshalb nicht
statthaft. Gerechte oder sogar heilige Krie-
ge kann es heute nicht mehr geben, hochs-
tens eine (volker)rechtlich legitimierte
Androhung oder Anwendung von Gewalt,
wozu es auch rechtsstaatlich kontrollierte
Armeen braucht. Religiose Uberzeugun-
gen sollten in diesem Kontext so formuliert

werden, dass sie als Argumente in einen
demokratischen Prozess eingebracht wer-
den konnen. Auf diese Weise haben sie
auch die Moglichkeit, auf ihre Anliegen
sowie auf thr Menschen- und Weltbild auf-
merksam zu machen.

2. Im Anschluss an Luther und andere
bleibt flir mich die entscheidende Frage,
was flir einen Soldatentyp wir als Gesell-
schaft verantworten konnen und welche
Konsequenzen sich daraus fiir die Ausbil-
dung ergeben. Was fiir eine Grundhaltung
soll der Soldat haben? Wo liegen die Gren-
zen des soldatischen Gehorsams?'! Welche
Konsequenzen miissen Soldaten bei offen-
sichtlich.rechtswidrigen Gewaltanwendun-
gen ziehen? Konnen sie die Rechtmissig-
keit ihrer Auftrige selber beurteilen?

Wenn Kriege voriiber sind, bleiben im-
mer auch Soldaten, welche die Schrecken
des Krieges erlitten und verursacht haben.
Wie geht die Gesellschaft mit ihnen um?

3. Das ganze Dilemma um die Frage

nach einer rechtmissigen Gewaltanwen-

dung fithrt mich letztlich zu dem Punkt,
den man theologisch mit Siinde und Gna-
de bezeichnen kann. Der Mensch macht
sich in bestimmten Situationen sowohl bei
der Anwendung wie auch bei der Unter-
lassung von Gewalt schuldig und ist deshalb
auf Vergebung angewiesen.

Anmerkungen

'Eine gut lesbare und umfassende Ubersicht iiber
das Thema bietet: Lienemann, W., Frieden — vom «ge-
rechten Krieg» zum «gerechten Frieden», Gottingen
2000, 231 Seiten. Vgl. auch: Riklin, A., Gerechter
Krieg? in: NZZ am Sonntag vom 23.Mirz 2003, 22f.

*Matthaus 5, 38-48; 26, 52; Lukas 6, 27-35.
Vgl. Theissen, G., Studien zur Soziologie des Ur-
christentums, 21983, 160-197; und ders., Die politi-
sche Dimension des Wirkens Jesu, in: Stegemann u. a.,
Jesus in neuen Kontexten, Stuttgart 2002, 112-122.

*Eine mogliche Ausnahme bildet Lukas 3, 14.

*Vgl. u.a. Markus 12, 13f. und Romer 13, 1-7.

3Origenes, Contra Celsum VIII, 73.

“Zitiert nach: Lienemann,W., a.2.0.,, 32.

?Zitiert nach: Huber, W,, Reuter, H-R ., Friedens-
ethik, Stuttgart 1990, 51.

%Frage 40 der Summa Theologiae. Vgl. Huber/
Reuter, a.2.0., 64f.

“Luther, Ob Kriegsleute auch in seligem Stande
sein konnen, WA 19, 645.

'"Vgl. dazu «The Responsibility to Protect» unter:

www.idss-ciise.gc.ca  und  der  ICC  unter:
www.un.org/law/icc/ [Stand: 16.4.2003].
"Vgl. DR 95, Ziffer 80. |

$0000000000000000000000000000000000 00

der ETH Ziirich,
Major i Gst,
8804 Au ZH.




	Legitime Gewaltanwendung : Aspekte zur Tradition des "gerechten Krieges"

