
Zeitschrift: ASMZ : Sicherheit Schweiz : Allgemeine schweizerische
Militärzeitschrift

Herausgeber: Schweizerische Offiziersgesellschaft

Band: 162 (1996)

Heft: 11

Artikel: Islam als Bedrohung

Autor: Rossi, Lorenza

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-64412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-64412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Islam als Bedrohung

Lorenza Rossi

In fast allen Medien werden wir
über die neuen Gefahren aus
dem Nahen Osten aufgeklärt:
Heilige Kriege, fanatisierte
Menschenmassen, die Rache des
Mittelalters an der Moderne
oder der Religion an der
Aufklärung. Die unterschiedlichsten
Bedrohungsszenarien werden
heraufbeschworen: Entweder
soll uns der Ölhahn zugedreht
werden oder es droht eine kulturelle

Überfremdung durch türkische

oder albanische Einwanderer.

Die islamische Atombombe,
womöglich in der Hand
fundamentalistischer Terroristen,
kann uns alle vernichten. Durch
solche undifferenzierte
Beschreibungen werden diffuse
Ängste einer Bedrohung der
abendländischen Kultur
geschürt.

r.

Lorenza Rossi,
Lic. phil. I,
Assistentin Strategische Studien,
Militärische Führungsschule,
Steinacherstrasse 101b,
8804 Au/Wädenswil.

Kein neues Feindbild

Das Feindbild Islam ist nicht neu.
Geprägt durch historische Ereignisse
ist im Westen ein tief verwurzeltes
Misstrauen gegenüber dem Islam
entstanden. Die rund tausend Jahre
dauernde Auseinandersetzung zwischen
Morgenland und Abendland, die mit
der Eroberung Spaniens durch die
Araber zu Beginn des S.Jahrhunderts
begann und mit der Belagerung Wiens
durch die Türken 1683 endete, hat dazu
beigetragen, dass der Islam und die
Muslime als Erzfeinde des Christentums

angesehen werden. Auch wenn
heute die kirchliche Polemik gegen den
Islam aufgehört hat, so versperren
Vorurteile und Klischeevorstellungen
weiterhin den objektiven und
wissenschaftlichen Zugang zum Islam. Und
immer in Zeiten, in denen der Islam
einen Aufschwung nahm, reagierte der
Westen mit Angst, Abwehr und
Diffamierung1.

Durch das Ende des Kalten Krieges
erhält das Feindbild Islam seine besondere

Sprengkraft. Der Kommunismus
und die Sowjetunion stehen nicht mehr
zur Verfügung als Feinde und
Legitimation westlicher Einmischung in
Drittweltländern.

Definition von «Jihad»

In den westlichen Medien taucht der
«Jihad» immer wieder als gewaltsamer
islamischer «Heiliger Krieg» auf,
gemäss dem die sog. «Koran-Truppen»
schon überall ihre Schwerter wetzen,
um Rache zu nehmen für erlittene
Niederlagen der letzten Jahrhunderte. Nun
hat aber Jihad wenig mit Krieg und
schon gar nichts mit heilig zu tun.

Der Begriff «Jihad» bedeutet wörtlich

«Anstrengung», «Abmühen»,
«Einsatz». Er findet sich im Koran
bereits in den ersten mekkanischen
Offenbarungen, also zu einer Zeit, als von
Kriegen noch keine Rede war2.
Zunächst bezeichnet das Substantiv Jihad
eine entschlossene geistige Haltung,
mit der in der späteren medinensischen
Zeit der Einsatz für den Islam
schlechthin, mit der Betonung auf Einsatz

von Vermögen und Leben, bezeichnet

wurde. Wesentlich ist dabei, dass

Jihad von seiner Wurzel her weder
Krieg führen noch töten, in diesem
Sinne nicht Aggression beinhaltet. Es
widerspricht also dem koranischen
Wesensgehalt von Jihad, ihn als Krieg
aufzufassen.

Für das Töten oder Kriegführen
verwendet das Arabische u.a. die Wurzel
«q-t-1» und «Qital» (Schlacht). Aber
auch für die Schlacht galten einschränkende

Regeln. Die Verse 190 bis 193
der Sura 2 des Korans werden folgen-
dermassen zusammengefasst:

¦ Krieg darf nur gegen Angreifer
geführt werden, d.h. es ist eine reine
defensive Tätigkeit.
¦ Es darf nur für die Sache Gottes
Krieg geführt werden und nicht aus
materiellen Gründen.

¦ Der Krieg muss sofort beendet werden,

wenn sich der Angreifer ergibt
oder zurückzieht.

Auch Qital - also der defensive
Krieg zum Schutze der islamischen
Gemeinschaft - ist kein heiliger Krieg,
denn Krieg ist aus islamischer Sicht nie
heilig, selbst der Verteidigungskrieg ist
ein notwendiges Übel.

Der Prophet Mohammed hat
zwischen einem kleinen und einem grossen

Jihad unterschieden. Während die
Opferung von Leben für die Verteidigung

der islamischen Gesellschaft als
kleiner Jihad zählt, gilt der grosse Jihad
dem Kampf gegen die eigenen schlechten

Eigenschaften und allgemein gegen
die niederen Motive. Die zeitgenössischen

islamischen Rechtsgelehrten
unterscheiden mit Vorliebe drei
Erscheinungsformen des Jihad:

¦ Das persönliche Opfer gegen einen
äusseren Feind.

¦ Den Kampf gegen die eigenen
schlechten Neigungen.

¦ Den Kampf für die Verwirklichung
höherer Werte, wie beispielsweise den
Kampf gegen Analphabetismus.

In der modernen islamischen
Diskussion hat der Begriff eine neue
Interpretation erfahren, nämlich als
Befreiungskampf gegen die Kolonialmächte,
als Kampf gegen ungerechte Herrscher
und Systeme und schliesslich als Einsatz

für die Erneuerung auf wirtschaftlichem,

gesellschaftlichem und
kulturellem Gebiet1.

Der Heilige Krieg, bzw. die Wortverbindung

zwischen heilig und Krieg
hingegen ist ein Begriff, der im Christentum

entstanden ist. Papst Urban II.
prägte 1095 nach dem Konzil von Cler-
mont den Begriff, um die Kreuzzüge als

göttlichen Auftrag zu rechtfertigen4.
Wenn heute politisch motivierte

Kriege unter dem Deckmantel des
Jihad geführt werden oder als religiös
bestimmte Kriege bezeichnet werden,
dann entspricht dies nicht dem koranischen

Verständnis des Begriffes, um so

10 ASMZ Nr. 11/1996



**
V T¦

.>

" «., :

V.

Brotverkäufer im Zentrum von Kairo. (Lorenza Rossi)

weniger wenn sich sogar Terrororganisationen

so nennen. Solche Aktionen
als islamisch legitimierbare Handlungen

zu bezeichnen ist ein Missbrauch
des Begriffes und eine Ausnutzung
religiöser Gefühle.

Gewaltsame Verbreitung
des Islam?

Eng verbunden mit dem falsch
verstandenen Begriff des Jihad ist die
Vorstellung, dass nach koranischem
Verständnis der Jihad das Mittel zur
gewaltsamen Verbreitung des Islam oder
zur Bekehrung der sog. «Ungläubigen»
sei. Der Islam kennt aber keine Bekehrung

im Sinne der Missionierung. Das
Hinführen zum Islam ist ausschliesslich
die Sache Gottes, und nicht einmal
Mohammed konnte sich anmassen, die
anderen Menschen zu bekehren".

Wohl eroberten im 7. und S.Jahrhun¬
dert muslimische Herrscher den
Vorderen Orient und drangen westlich
über Nordafrika bis nach Spanien vor.
Doch wurden in den eroberten Gebieten

die Besiegten nie vor die Alternative
gestellt, sich zum Islam zu bekehren

oder ausgerottet zu werden.
Wurde ein erobertes Gebiet in das

islamische Reich eingegliedert, so erhielten

die Angehörigen der verschiedenen

religiösen Gruppen den Status von
«geschützten Minderheiten»6. Mit
diesem Begriff waren primär die Juden
und die Christen gemeint. Später wurde

dieser Status auch auf Zoroastrier,
Hindus, Buddhisten und anderen mehr
ausgedehnt7. Die geschützten Minderheiten

genossen unter ihrem religiösen
Oberhaupt interne Autonomie. Sie
erhielten durch die Muslime Schutz nach
aussen und mussten keinen Kriegsdienst

leisten. Als Gegenleistung zahlten

sie dafür die Kopfsteuer an den
islamischen Staat, wohingegen für die
Entrichtung der «Zakat», einer Art

Wohltätigkeitssteuer, allein die Muslime

verpflichtet waren.
Allgemein wurde kein Versuch

unternommen, die Angehörigen der
geschützten Minderheiten zu bekehren*.
Die islamischen Eroberungen
bezweckten vor allem eine politische und
soziale Herrschaft, so dass die Islami-
sierung der eroberten Gebiete nicht
der Zweck eines Feldzuges, sondern
eine Folgeerscheinung war.

Aus der Verknüpfung von Begriffen
wie Aggressivität, Heiliger Krieg,
Eroberungsabsicht usw. entsteht aber der
Eindruck einer islamischen Bedrohung,

die gleich auf drei Ebenen wirkt:
auf der psychologischen, der kulturellen

und der religiösen.

Islamischer Fundamentalismus

Als Motor des «Vormarsches des
Islam» lässt sich der sog. «islamische
Fundamentalismus» dingfest machen.
Man unterscheidet nicht mehr
zwischen einfacher Frömmigkeit,
Volksreligion, religiösem Konservativismus,
Freiheitskampf und Terrorismus. Die
Dehnbarkeit und Hohlheit des Begriffes

lässt sich klar am Beispiel Afghanistan

erläutern, wo die Mujahedin als
«Fundamentalisten» gelten.

Allerdings noch nicht so lange. Als
die Revolten gegen das prokommunistische

Regime und die sowjetischen
Invasionstruppen begannen, waren die
Mujahedin «Freiheitskämpfer», weil
sie unseren «gerechten» Kampf, d.h.
den westlichen Kampf gegen die
Sowjetunion und den Kommunismus
führten.

Mit der Perestrojka und dem Abzug
der Roten Armee änderte sich das
Bild: die «Freiheitskämpfer» wurden
zu «Fundamentalisten». Mit dem Sturz
des Regimes von Najibullah und dem
Einzug der Rebellen in Kabul wurde

man sich bewusst, dass die Fundamentalisten

sich aus mehreren rivalisierenden

Gruppen zusammensetzten.
Nach kurzer Zeit übernahm

Gulbuddin Hekmatyar in den Medien die
Rolle des Fundamentalisten und Achmed

Shah Massud die des «Gemässigten».

Was sie zu dieser Rollenverteilung

prädestinierte, war nicht zu
erkennen, zumal hinter der Rivalität
der beiden Rebellenführer nicht der
Kampf des militanten Islam gegen
den gemässigten, oder gar gegen den
Westen steht, sondern eine Jahrhunderte

alte Rivalität der verschiedenen
Nationalitäten und Ethnien um die
Macht in Kabul".

Nun ist es so, dass auch der Begriff
«Fundamentalismus» aus der christlichen

Tradition entstanden ist, nämlich
zur Bezeichnung der protestantischen
Gegenbewegung zur Aufklärung und
Modernisierung ab Mitte des W.Jahr¬
hunderts in den USA und Grossbritannien.

Im ursprünglichen, strengen Sinne

ist Fundamentalismus die
Einschränkung der verbindlichen Wahrheit

auf den strikten Wortlaut der
Offenbarung.

Nehmen wir das Beispiel der schiitischen

Revolutionäre Irans, die allgemein

als Fundamentalisten gelten. Nun
erlaubt aber gerade die Scharia int Iran
für die Lösung religiös-juristischer
Probleme, die nicht durch die koranische
Offenbarung bereits entschieden sind,
die Anwendung der selbständigen
Rechtsfindung aufgrund menschlicher
rationaler Erwägungen. So wurde
beispielsweise die Benutzung von
Verhütungsmitteln zur Unterstützung der
Geburtenkontrolle aufgrund menschlichen

Räsonierens von Khomeini
erlaubt, denn weder im Koran noch in der
Sunna ist die Familienplanung
wortwörtlich geregelt. In der ursprünglichen

Bedeutung des Begriffes sind
somit die Schiiten im Iran das genaue
Gegenteil der Fundamentalisten10.

Anhand der Beispiele von Heiligem
Krieg und Fundamentalismus wird
klar, dass der Versuch, mit den eigenen
westlichen Denkschemata und
Wertmassstäben eine kritische Analyse der
Phänomene anderer Kulturen
durchzuführen, irreführend und überheblich
ist". Begriffe, die im Westen aufgrund
historischer Gegebenheiten und sozio-
kultureller Entwicklungen gewachsen
sind, können nicht ohne weiteres auf
andere Kulturen mit anderen
immanenten Prinzipien übertragen werden,
denn mit der Übernahme eines Begriffes

aus einer anderen Denkweise wird
dieser aus seinem Kontext herausgerissen

und in ganz andere Sachbezüge
eingebettet. Man glaubt dann, man
spreche vom selben, und doch spricht
jeder von etwas anderem.

12 ASMZ Nr. 11/1996



Ähnlich wie Fundamentalismus ist
daher auch der Begriff «Islamismus»
nicht geeignet zur Charakterisierung
der untersuchten Phänomene.

In seiner positiven Konnotation ist
der Islamist ein Wissenschafter auf
dem Gebiet des Islam, so wie der Ju-
daist ein Gelehrter des Judentums ist,
während andererseits der Begriff
«Islamismus» wie viele andere -ismen die
abwertende Konnotation für blosse
Theorie enthält.

Genauso irreführend ist auch die
pauschalisierende Zusammenfassung
der verschiedenen Bewegungen im
Mittleren Osten unter dem Begriff
«Fundamentalismus/Islamismus». Die
Unruhen extremistischer Art, mit
denen die islamische Welt, ob in Palästina,
Algerien oder Ägypten, heute zu
kämpfen hat, sind kein religiös
motivierter Extremismus, sondern politisch
begründete Aktionen mit Instrumentalisierung

der Religion. Die zum Teil
katastrophalen wirtschaftlichen und
sozialen Verhältnisse der islamischen
Welt sind eine massgebende Ursache
für Unzufriedenheit. Hinzu kommen
seit vielen Jahren ungelöste politische
Probleme, wie z.B. der Palästina-Konflikt.

Weder die Bindung mit dem
Westen noch die Beziehungen mit dem
sozialistischen Osten haben aus der sozialen

Misere herausführen können.
Aber auch die eigenen nationalistischen

Bestrebungen, wie sie sich im
Pan-Arabismus der 50er und 60er Jahre

verkörpern und die dann in die
Katastrophe des Krieges von 1967 geführt
haben, sind gescheitert. Die Vertreter
der verschiedensten Ideologien haben
allesamt Schiffbruch erlitten.

Diese Situation lässt ideologisch
kaum Alternativen: Was übrig bleibt, ist
die Erinnerung an die einstige Grösse,
an die Zeit zwischen dem 8. und 13.

Jahrhundert, als die islamische Gesellschaft

die Blüte von Wissenschaft und
Kultur erlebte. Während mehr als sechs
Jahrhunderten (vom Beginn der
Expansion bis zur Zerstörung von Bagdad
1258 durch die mongolischen Nomaden)

war der Islam die stärkste politische

Macht und vitalste Kultur der
damaligen Welta.

Die Vorteile des Islam als hegemo-
niale Ideologie liegen einmal in seiner
grenzübergreifenden identitätsstiften-
den Rolle für den Mittleren Osten
sowie in der Möglichkeit, sich durch ihn
gegen den Westen abzugrenzen, ihm
etwas entgegenzusetzen.

Der Islam ist zum einen als Tradition
und kulturelle Grösse, zum anderen als
Volksreligion in der Region tief
verwurzelt. Dabei richten die verschiedenen

militanten Gruppierungen ihre
Aktivitäten keineswegs primär gegen
den Westen wie häufig in der Presse

ASMZ Nr. 11/1996

suggeriert wird, sondern streben vor
allem eine Veränderung ihrer eigenen
Gesellschaften an.

Islam und Terrorismus

Auch im Falle des Terrorismus ist es
nicht nötig, zu religiösen Überlegungen
Zuflucht zu nehmen. Terrorismus in
dieser Region ist entstanden, weil
soziale Sektoren und Bewegungen - etwa
im Libanon - keine andere Möglichkeit

politischer Einflussnahme mehr
gesehen haben. Durch Guerillataktik,
Überfälle, Entführungen, Attentate
und Anschläge konnten beispielsweise
die libanesischen Schiiten den israelischen

Besatzern und den westlichen
Truppen trotz der eigenen Schwäche
sehr schmerzhafte Schläge zufügen.
Der Kern dieser Politik hat mit Fanatismus,

Irrationalismus und anderen
psychologischen oder gar religiösen
Kategorien nichts zu tun, sondern mit einem
durchaus rationalen auf einen Zweck
gerichtetes Verhalten: mit den
beschränkten eigenen Mitteln ein Maximum

an Wirkung zu erzielen.
Dies bedeutet selbstverständlich

nicht, dass die Religiosität politischer
Akteure für diese subjektiv nebensächlich

wäre. Das Gegenteil ist oft richtig,
denn natürlich können Attentäter
sehr gläubige Menschen sein und aus
ihrem Glauben auch Kraft für ihre
Taten schöpfen.

Für die meisten politischen Fragen
ist das aber von zweitrangiger
Bedeutung - so wie es auch belanglos
ist, ob George Bush wirklich an den
von ihm proklamierten «Kreuz-
zug»-Charakter des Golfkrieges
oder an die göttlichen Ursachen
des sowjetischen Zusammenbruchs

glaubte.
1 Kling, Hans und van Ess, Joseph: Christentum

und Weltreligion. Band I: Islam. (GTB 779), S. 41

Gütersloh (1987).
;Siehez.B.Sura25,Vers52.
'Zu dieser Argumentation vgl. Falaturi

Abdoldjavad und Tworuschka, Udo: Der
Islam im Unterricht. Beiträge zur interkulturellen

Erziehung in Europa. Georg
Eckert-Institut für Internationale Schul
buchforschung (Beilage zu den Studien
zur Internationalen Schulbuchforschung

des Georg Eckert-Instituts),
S. 44, Braunschweig (1992).

4Galtung, Johann: 900 Years are
enough! For Peace between Christians
and Muslims. Unveröffentlichter Beitrag
anlässlich des SAD-Forum vom 25. bis
27. November 1995 in Biel.

sVgl. dazu z.B. Sura 28,56.
"Watt, Montgomery und Welch, Alfred

T: Der Islam. Mohammed und die Frühzeit

Minarett einer Kairoer Moschee.
(Adil Amin)

Kohlhammer (Die Religionen der Menschheit 25,1),
S. 151 ff.. Stuttgart (1980).

Schimmel Annemarie: Der Islam im indischen
Subkontinent. Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
S.6f£,Darmstadt (1995).

'Watt, Montgomery und Welch, Alfred T.: Der
Islam. Mohammed und die Frühzeit. Kohlhammer
(Die Religionen der Menschheit 25.1), S. 155. Stuttgart

(1980) und Gabrieli, Francesco: Geschichte der
Araber. Kohlhammer (Urban Bücher Nr. 73), S. 53

ff., Stuttgart (1963).
"Halm. Heinz: Fundamentalismus - ein leeres

Etikett. Die Welten des Islam. Neunundzwanzig
Vorschläge, das Unvertraute zu verstehen.
Herausgegeben von Gernot Rotter. Fischer Taschenbuch
Verlag, S. 212 und 213. Frankfurt am Main (1993).

'"Siehe Halm, Heinz: Der schiitische Islam: Von
der Religion zur Revolution. Beck (Beck'sehe Reihe:

1047), S. 166 ff., München (1994).
"Vorliegende Argumentation wurde entlehnt

aus Amin. Ismail: Militanter Islam? Unveröffentlichter

Beitrag anlässlich der Jahrestagung 1992 im
Evangelischen Tagungs- und Studienzentrum in
Boldern.

,: Siehe dazu beispielsweise Schacht. Joseph und
Bosworth, CE. (Hrsg.): Das Vermächtnis des Islam.
Deutscher Taschenbuch Verlag. München (1983). H

V
R

tI >.^

«^

m
NM9

X \«• *X V \ ffl
Sir*V•C-

S.1

^
1

%

-A

^Sr> «

I SSk


	Islam als Bedrohung

