
Zeitschrift: ASMZ : Sicherheit Schweiz : Allgemeine schweizerische
Militärzeitschrift

Herausgeber: Schweizerische Offiziersgesellschaft

Band: 148 (1982)

Heft: 10

Artikel: Bergpredigt und Landesverteidigung

Autor: Groppe, Lothar / Furger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-54449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-54449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bergpredigt und
Landesverteidigung

Was in früheren Jahren tabu war, ist heute bei der Truppe häufiges
Gesprächsthema: die Bergpredigt. Nachdem sie in der Juninummer
der ASMZ durch einen Nichttheologen mit dem Pazifismus
konfrontiert worden war, soll dieses Mal zwei Feldpredigern - einem
Österreicher und einem Schweizer - zu weiteren Reflexionen das

Wort erteilt werden. fas

Eine grundsätzliche
Betrachtung

Pater Lothar Groppe

Im Zusammenhang der
Auseinandersetzung um die Frage, wie der
Weltfrieden am wirksamsten gesichert werden

könne, ist es fast schon Mode
geworden, die Aussagen der Bergpredigt
zu zitieren. Während vor allem Soldaten

und Politiker die Ansicht vertreten,
nur eine bewaffnete Verteidigung sei

glaubwürdig und könne durch ihre
Entschlossenheit die Welt vor einem

neuen Chaos bewahren, glauben nicht
wenige, angesichts einer drohenden
Weltkatastrophe bei einem Konflikt
der Grossmächte müsse man auf
gewaltsamen Widerstand verzichten. Es

sei nunmehr höchste Zeit, mit dem

Wort Jesu Ernst zu machen: «Ihr habt
gehört, dass zu den Alten gesagt worden

ist: Du sollst nicht töten; wer aber

jemand tötet, soll dem Gericht verfallen

sein.» (Mt 5, 21).

Hier beginnt aber bereits die erste

Schwierigkeit. Jesus verweist auf das

5. Gebot, wie es im 2. Buch Mose (20,
13) und im Buch Deuteronomium (5,
17) überliefert ist. Dies erhellt aus dem

ganzen von Mose den Israeliten
vermittelten göttlichen Gesetz. Dieses

lässt die Tötung in individueller wie
kollektiver Notwehr ebenso zu wie die

Tötung in der Form der Hinrichtung
zur Wahrung der gottgewollten
Ordnung. Letztere wird sogar in einem
für unser heutiges Empfinden
erschreckend grossen Umfang angeordnet.

Für mehr als 10 Vergehen wurde
die Todesstrafe zwingend vorgeschrieben,

so für Ehebruch, Götzendienst,
vorsätzlichen Totschlag usw.

Wenn Jesus bei Mt 5, 44 ff. die
Feindesliebe gebietet, will er, dass wir
diejenigen, die uns hassen, nicht ebenfalls
mit unserem Hass verfolgen. Wir sollen

sie vielmehr lieben, das heisst ihnen
mit Wohlwollen, ja selbst Güte begegnen.

Auf diesem Hintergrund ist es

sicher nicht uninteressant, dass der freie
Westen kein Feindbild aufbaut, während

die Armeen des Ostblocks
systematisch zum Hass erziehen.

Im Griechischen, also der Sprache,
in der uns die Schriften des Neuen
Testaments überliefert sind, wird ferner
ein genauer Unterschied zwischen dem

persönlichen Feind (echthrös) und dem

Kriegsgegner (polemios) gemacht. Bei
Mt 5, 44 ff. geht es um den persönlichen

Feind, der uns übel will, für den

wir aber dennoch beten sollen. Paulus
konkretisiert im Römerbrief noch, wie
wir die Feindesliebe üben sollen, um
das Böse durch das Gute zu besiegen
(12, 17 ff.). Natürlich gilt das Gebot
der Liebe auch für den Kriegsgegner.
Es erscheint hier aber weniger schwierig

als bei unserem persönlichen Feind.
Zahllose Überlieferungen von
ritterlichem Verhalten gegenüber dem
geschlagenen Gegner im Krieg machen
dies deutlich.

Die Liebe, die der Herr von seinen

Jüngern fordert, meint nicht
Beschwichtigungspolitik um jeden Preis,
wie aus dem Verhalten Jesu gegenüber
den Pharisäern und Händlern im Tempel

hervorgeht. Dennoch hat er auch

für sie den Kreuzestod aus Liebe auf
sich genommen. Geordnete Liebe zum
Nächsten und Strafe schliessen einander

keineswegs grundsätzlich aus, wie
Paulus im Römerbrief (12, 5 ff.)
ausführt.

In der Bergpredigt wendet sich Jesus

an die Jünger, die ihm nachfolgen wollen.

Sie zielt nicht unmittelbar auf
politische Verantwortung. In ihrer Radikalität

sind ihre Forderungen nur auf
dem Hintergrund der Botschaft vom
anbrechenden Gottesreich zu verstehen.

Sie dürfen nicht als politisches
Programm missbraucht werden. Liebe
ist nicht institutionalisierbar. So
wenig, wie die Forderung des
NichtRichtens (Mt 7, 1 ff.) Gerichtsbarkeit
und Strafvollzug überflüssig machen
will, wie schon aus der Aufforderung
zur Versöhnung mit dem Gegner (Mt
5, 25 ff.) hervorgeht, ebenso wenig
verlangt die Seligpreisung der Gewalt-
losigkeit (Mt 5, 5) die Abschaffung
von Polizei und Militär.

Weder Evangelium im allgemeinen
noch die Bergpredigt im besonderen
sind als Kompendium für den politischen

Hausgebrauch geeignet. Dessen

ungeachtet hat ihr Ethos auch für den
Bereich des Politischen eine tiefgreifende

Bedeutung. Zwar gibt es keine
christliche Politik, aber eine Politik
aus christlicher Verantwortung. Diese
bedarf des Mutes zum geringeren
Übel. Die konkrete Situation in einer
durch menschliche Schuld geprägten
Welt gestattet oft nicht die «an sich»
beste Lösung.

Kein vernünftiger Mensch wird die
immensen Rüstungsausgaben in der

gesamten Welt für in sich erstrebenswert

halten. Tatsächlich verhindern sie

ja wünschenswerte und auch durchaus
notwendige Hilfsaktionen zugunsten
der unterentwickelten Länder.
Dennoch wird der Politiker aus seinem
christlich fundierten Gewissen einem

angemessenen Verteidigungspotential
zustimmen, um die Welt vor der
menschenverachtenden Macht eines
atheistischen Systems zu bewahren. Er
nimmt hierbei notgedrungen als kleineres

Übel in Kauf, dass die Armen dieser

Welt nicht in dem Umfang unterstützt

werden können, der ihrer oft
ausweglosen Not angemessen wäre.

Zum rechten Verständnis der
Forderungen des Herrn, wie sie uns in der
Bergpredigt vorgelegt werden, haben
die deutschen Bischöfe im März 1981

in ausgewogener Weise Stellung
genommen: «Selbstverständlich hat die
den einzelnen Gläubigen in der
Bergpredigt eindringlich vorgestellte Ge-

waltlosigkeit für eine christliche
Lebenshaltung ihre Gültigkeit und sie

muss das gesamte christliche Leben
prägen Dies kann aber nicht einen
völligen Verzicht des Staates auf
Durchsetzung des Rechtes auf
Notwehr und Verteidigung bedeuten.»

In dieselbe Richtung zielen die Wor-

ASMZ Nr. 10/1982 521



te der Silvesterpredigt 1981 Kardinal
Ratzingers, des neuen Präfekten der
Römischen Glaubenskongregation:
«Das Eintreten für den Frieden
verlangt keineswegs die Kapitulation vor
dem kollektiven oder individuellen
Unrecht. Für den Frieden eintreten, heisst
auch für das Recht eintreten. In diesem
Sinne ist das Wort Jesu zu verstehen:
«Ich bin nicht gekommen, den Frieden
zu bringen, sondern das Schwert» (Mt
10, 34). Das bedeutet natürlich nicht,
dass Jesus zur Gewalt oder zum Krieg
auffordert. Aber es bedeutet, dass es
ein Schweigen und eine Nachgiebigkeit
gibt, die Sünde sind Zum Ethos des
Friedensstifters gehört es, dass er für
das Recht eintritt...»

Christliche Liebe kann unter gewissen

Umständen auf das eigene Recht
verzichten. Aber nach uralter christlicher

Lehre verpflichtet uns das Gebot
der Nächstenliebe, das Wohl der uns
Anvertrauten und darüber hinaus, das
Wohl der Gesellschaft und des Staates
gegen ungerechte Gewalt zu schützen.

Mit aller Deutlichkeit betonte dies
Papst Johannes Paul IL in seiner
Botschaft zum Weltfriedenstag 1982:

«Aus diesem Grund zögert der
Christ nicht, während er sich voller
Eifer darum bemüht, alle Formen
kriegerischer Auseinandersetzung zu
bekämpfen und ihnen zuvorzukommen,
gleichzeitig im Namen einer elementaren

Forderung der Gerechtigkeit daran
zu erinnern, dass die Völker das Recht
und sogar die Pflicht haben, durch
angemessene Mittel ihre Existenz und
ihre Freiheit gegen einen ungerechten
Angreifer zu verteidigen. (Vgl. Konst.
Gaudium et spes, Nr. 79)».

Folgerungen

Fpr Hptm Franz Furger

Dass die Seligpreisungen der
Bergpredigt zwar kein politisches
Programm darstellen, aber dennoch für
den Bereich des Politischen tiefgreifende

Bedeutung haben, wurde soeben
dargelegt. Diese Bedeutung wurde dabei

unter dem Anspruch der Seligpreisung

der Gewaltlosen und Friedensstifter

(Mt 5,5 und 9) verstanden als
«Mut zum geringeren Übel», das, «um
die Welt vor der menschenverachtenden

Macht eines atheistischen Systems
zu bewahren», das kleinere Übel, nämlich

den Aufwand von Rüstungskosten,
der dann nicht mehr zur Behebung

von Not zur Verfügung steht, in
Kauf zu nehmen wagt. Dies gelte um
so mehr, als die vom Neuen Testament
geforderte Feindesliebe sich gemäss
dem Wortstand auf den persönlichen
Feind, den «Echthros» und nicht auf

522

den Kriegsgegner, den «Polemios»
beziehe.

So falsch es nun ohne Zweifel wäre,
den von den Seligpreisungen der
Bergpredigt anvisierten Zustand des
endgültigen Gottesreiches (das sogenannte
«Eschaton») einfach als innerweltliche
Zielsetzung auszugeben, so sehr hier
also Idealnormen oder Zielgebote
genannt sind, die nicht einfachhin als
konkrete Tatgebote auf unsere eben
noch nicht voll vom Glauben und Liebe

geprägte Gesellschaft umgelegt werden

können, so sehr frage ich mich
doch, ob diese Interpretation vom
kleineren Übel dem biblischen Text
genügt. Denn wenn es auch richtig ist,
dass in den vielfältigen Umständen der
Lebenssituationen schon im persönlichen

und noch viel mehr im sozialen
Bereich der jeweils bestmögliche Kom-
promiss gesucht werden muss und dabei

«das Bessere leicht zum Feind des
Guten» wird, so sehr bedeutet diese
Kompromissnotwendigkeit doch
zugleich auch die Aufforderung, das Feld
der Randbedingungen bestmöglich so
zu verändern, dass die
Kompromissmöglichkeiten ebenfalls günstiger werden.

Dies gilt nicht etwa, weil der nach
sorgfältiger Abwägung nach bestem
Wissen und Gewissen gefundene
konkrete Kompromiss noch immer Sünde
wäre. Trotzdem er das Ideale noch
nicht voll erreicht: Wo das hier und
jetzt dem Ideal Nächste in ehrlichem
Bemühen um das Ideal bestmöglich
getan wird, geschieht auch christlich
gesprochen eine sittlich gute Tat.

Dennoch stellt sich das Problem, ob
zwar nicht hier und jetzt, aber doch
vielleicht längerfristig im Umfeld
Veränderungen so möglich wären, dass in
Zukunft eine noch bessere Lösung
möglich würde. So ist etwa ein hier
und jetzt notwendiger chirurgischer
Eingriff, der mit all seinen Belastungen
im Vergleich zu den Belastungen einer
Krankheit natürlich nur als das kleinere

Übel, also als ein Kompromiss
vorgenommen werden kann, zwar unter
diesen Umständen als die bestmögliche
Lösung auch als eine sittlich gute Tat
zu werten; er wird aber deshalb in keiner

Weise den Arzt der Pflicht entheben,

nach neuen und besseren Methoden

Ausschau zu halten, die es ihm in
Zukunft erlauben könnten, einen
ähnlichen Fall für den Patienten noch
schonender zu behandeln.

Analog verlangt nun meines Erachtens

das Ideal von Frieden und Gewalt-
losigkeit des Evangeliums im
gesellschaftlich politischen Bereich nicht nur
den Mut zum Kompromiss, der eine
rechtlos eskalierende selbstsüchtige
Gewalt unter Umständen auch mit
Gegengewalt in die Schranken weist, son¬

dern es fordert gleichzeitig die wache
Sorge und Forschung, die nach
Möglichkeiten sucht, wie diese Unrechtsgewalt

allenfalls schonender in Schranken

gehalten werden kann. Genau wie
eine Chirurgie, die nicht zugleich mit
allen Mitteln auch nach schonenderen
Methoden forscht, schlechte Medizin
wäre, wäre eine Verteidigungspolitik,
die nicht zugleich auch gewaltvermindernde

Friedenspolitik zu betreiben
sucht, ethisch und schon gar christlich,
verantwortungslos.

Konkret heisst dies, dass schon ganz
allgemein menschlich, aber vor allem
auch unter der Dynamik der
Friedenszielsetzung des Evangeliums der Einsatz

einer bewaffneten Landesverteidigung

nur als letztes Mittel in Frage
kommen kann, dann nämlich, wenn
alle anderen Mittel zur Gewaltverhinderung

versagen. (Was für den restriktiven

Einsatz der Schusswaffe beim
innerstaatlichen Polizeieinsatz selbstverständlich

ist, gilt in einem internationalen

Rahmen nicht weniger.) Damit
ein solches Prinzip der Gewaltminimie-
rung aber nicht leeres Wort bleibt,
müssen entsprechende Mittel aus dem
Feld der allgemeinen Politik bereitgestellt

werden. Besonders wichtig scheinen

dabei folgende Punkte zu sein:

1. Die Strategie der Landesverteidigung

hat eindeutig defensiv zu sein,
was sich nicht an den Worten von
Regierungsprogrammen bemisst (diese
sind allemal nur «friedliebend»),
sondern vor allem an der Art und Weise
der konkreten Bewaffnung und den
entsprechenden Rüstungsprogrammen.

Daneben sind die rechtliche
Struktur einer Armee (Unterordnung
unter Verfassung und politische Autorität),

die Geschichte eines Landes
(z. B. hinsichtlich expansiver
Territorialansprüche), die Anteile der
Militärausgaben am Bruttosozialprodukt u. ä.
Hinweise darauf, ob eine Strategie
wirklich oder nur scheinbar dissuasiv-
defensiv ist. Wer als Christ sich unter
dem Anspruch des Evangeliums weiss,
wird als Bürger wach auf diese Faktoren

achten und mit Stimm- und Wahlzettel

seinen entsprechenden Einfluss
auch geltend zu machen haben.

Dies bedeutet freilich zugleich, dass
überall dort, wo eine solche demokratische

Kontrolle ausgeschlossen wird,
also in allen irgendwie totalitären Regimes,

dieser defensive Charakter einer
Armee auch schon fragwürdig ist.

2. Neben diesen direkt militärpolitischen

Dimensionen gehören aber auch
allgemeine aussenpolitische Momente
zu einer Friedenssicherung und -för-
derung im Sinne der Bergpredigt. Zu
denken wäre hier etwa

ASMZ Nr. 10/1982



- an Massnahmen und Dienstleistungen

im Sinne von gewaltloser
Konfliktregelung etwa auf der Ebene der
bilateralen wie der multilateralen
Diplomatie (gute Dienste, Bereitstellung
von Infrastruktur für internationale
Konferenzen zu Kontakten wie direkt
für Abrüstungsgespräche, die Förderung

weltweiter Vereinigungen zur
technischen Zusammenarbeit wie zum
Beispiel die Weltpost usw.).
- an die Erarbeitung von konstruktiven

Vorschlägen zum Abbau von
Gegensätzen und diskriminierenden
Unterschieden auf wirtschaftlichem wie
kulturellem Gebiet (die Traditionen
von Freihandel und Föderalismus
könnten hier aus konkreter geschichtlicher

Erfahrung in manchem anregend
sein).
- an Aufbau und Mittragen
internationaler Rechtsnormen und
entsprechenden vertrauensbildenden
Massnahmen, wie sie seinerzeit bei der

Gründung des Roten Kreuzes und den
Genfer Konventionen erfolgt sind und
heute gegen die Folter oder für Fair-
ness im transnationalen Wirtschaftsbereich,

aber auch für die Einführung
einer obligatorischen Schiedsgerichtsbarkeit

versucht werden.

Die Beispiele Hessen sich leicht
weiterführen. Aber auch schon eine solche

knappe Liste zeigt, der Friedensanspruch

der Bergpredigt bezieht sich

nicht nur auf den endzeitlich jenseitigen

vollkommenen Frieden, sondern
sehr wohl auch auf die Jetzt-Zeit, in
der das in seiner Fülle noch ausstehende

Reich Gottes ansatzhaft schon wirksam

werden soll.

Das heisst: Wer die Bergpredigt
wirklich ernst nimmt, muss sich auch

um den Frieden in dieser Welt mühen.
Auch kann er sich dabei nicht auf den
zwischenmenschlichen Bereich
beschränken, um es im gesellschaftlich
staatlichen Bereich mit einem Recht
auf Notwehr als kompromisshaftem
«kleinstem Übel» bewenden zu lassen.

Denn da der Mensch ebensosehr
gesellschaftliches Wesen ist, und sich die
Friedensprobleme hauptsächlich auf
dieser Ebene abspielen, muss der Einsatz

auch auf dieser Ebene erfolgen.
Das heisst, christlicher Glaube und der
entsprechende Einsatz fordern im Sinn
des Evangeliums und seiner Bergpredigt

eine eigentliche Friedenspolitik,
die auf verschiedenen Ebenen der Politik

aktiv zu werden hat, um
Rahmenbedingungen für friedliche Konfliktregelungen

zu fördern; ein Rahmen, der

unter Umständen vor mutwilliger
Zerstörung auch mit der Androhung von

Gewalt geschützt zu werden verlangt
(und als letztes Mittel daher auch über
die entsprechenden Möglichkeiten zu
verfügen hat), der aber als allein
menschenwürdiger in sich Ziel einer christlichen

Politik sein muss.

So ist denn eine Verteidigungs- und
Sicherheitspolitik ohne Friedenspolitik
nicht zu verantworten, wie umgekehrt
eine Friedenspolitik ohne Sicherheitspolitik

gegen den Übergriff der reinen
Gewalt beim frommen Wunsch bleibt
und so eventuell entgegen aller Absicht
gerade dem Frieden nicht dient. Eine
Verteidigung als letztes Mittel steht der
Bergpredigt so nicht entgegen; als alleinige

politische Massnahme vermag sie

aber ihrem Anspruch auch in keiner
Weise zu genügen. Was die Bergpredigt

vom Christen fordert, ist vielmehr
eine umfassende phantasievolle
Friedenspolitik, deren konkrete Elemente
sie ihm zwar nicht liefert, zu der sie

aber eindeutig motiviert und auffordert.

¦

llfll|lfPT Immer wenn die Luft zu trocken wird, beginnt
Pf ffA f ff das gleiche Lied: Nicht nur die Menschen leiden»"wir • W • darunter. Auch Maschinen und Anlagen werden
mmm/ß^ üüi jAIIVPA in Mitleidenschaft

gezollt ff COMPUTCK 9en- Be Computern be

• •• ¦% m*wmmm9Wm m w m mm my> spielsweise kann die in zu

J|ff/tff £*kf% M Mf\m\M 1% trockener Luft entstehende sta-
dQUCrw jffflllW * tische Aufladung zusammen
Wm^wWmm WWW m Vfw • mit dem höheren Staubanfall
Störungen verursachen. Dagegen sollten Sie, wenn Sie eine EDV-
Anlage haben, spätestens jetzt etwas tun. Schicken Sie den Coupon an
Defensor. Wir sind das einzige Unternehmen, das alle Arten der gewerblichen

und industriellen Luftbefeuchtung beherrscht. Und unsere
Produkte kosten in der Regel weniger r-
als das, was Ihnen durch trockene
Luft an Kosten entsteht.

Defensor
Die Luftbefeuchter

Ein Unternehmen der W-H - Walter Meier Holding AG

Ich mochte gern mehr über die Vorteile von richtig befeuchteter
Luft erfahren Und auch, wie man zu solcher Luft kommt
Senden Sie mir also Ihre Dokumentation darüber Merci vielmal

Firma

Zustandig

Adresse: _

Einsenden an Defensor AG. 8045 Zürich. Binzstrasse 18

Telefon 01-35 9133

ASMZ Nr. 10/1982 523


	Bergpredigt und Landesverteidigung

