
Zeitschrift: ASMZ : Sicherheit Schweiz : Allgemeine schweizerische
Militärzeitschrift

Herausgeber: Schweizerische Offiziersgesellschaft

Band: 136 (1970)

Heft: 4

Artikel: Dienstleistung aus Gewissensgründen

Autor: Vogelsanger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-46115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-46115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nach ausländischen Maßstäben hohen Stand erreicht hat. Die
Reformen können mit einem relativ bescheidenen finanziellen
Aufwand verwirklicht werden. Sie umfassen einserseits materielle
Verbesserungen, wie

- Ausbau der Übungseinrichtungen und Ausbildungshilfen;

- Ausbau der Übungsplätze und -anlagen (auch für Wieder-
holungs- und Ergänzungskurse);

andererseits aber namentlich methodische und geistige Bedürfnisse.

Unsere Armee wächst in veränderte Umweltsbedingungen
hinein. Ihre junge Generation, die in einer Welt rasender
Entwicklung und voller Widersprüche aufwächst, ist kritischer,
offener und aus ihrem reicheren Wissen heraus anspruchsvoller.
Leider ist sie auch vermehrt extremen Einflüssen ausgesetzt. Wohl
sind unsere Ausbildungsverfahren und der Dienstbetrieb laufend
angepaßt worden, dies ist aber leider aus der Defensive heraus

und ohne Bewältigung von Grundfragen geschehen. Die
Unsicherheit ist dadurch nicht kleiner geworden; sie nagt am innern
Halt. Die Ausbildung und der Dienstbetrieb - namentlich unter
Einschluß der Rekruten- und Kaderschulen - bedürfen einer
gesamtheitlichen Überprüfung, auch wenn wir überzeugt sind,
daß das Positive überwiegt. In diesem Zusammenhang muß
wieder einmal darauf hingewiesen werden, daß unser Kader,
namentlich die Truppenkommandanten, für ihren Einsatz und
ihren Dienst an der Truppe und am Land die hohe Anerkennung
von Armee und Volk verdienen. Sie sind bemüht, Unvollkom-
menheiten zu beheben. Ihre Anstrengungen müssen namentlich
stetig darauf ausgerichtet bleiben,

- die Arbeit sinnvoll zu gestalten, Improvisation, Dilettantismus,
Langeweile und Leerlauf zu vermeiden;

- in der Kaderschulung der Ausbildungsmethodik und der

Führungstechnik mehr Gewicht beizumessen sowie dem
Können mehr als dem Wissen;

- die Dienstvorbereitungen zu rationalisieren und administrativ
zu vereinfachen;

- die Leistungsforderungen, vor allem in geistiger Hinsicht,
zu steigern;

- den Führungsstil, im Sinne engerer Partnerschaft, stetig zu
verbessern.

Dienstbetrieb und militärische Formen müssen neu überdacht
und von jeder Institution inhärenten Selbstzweckfunktionen
befreit werden.

Ich möchte diesen Tour d'horizon nicht schließen, ohne
auf die Notwendigkeit einer aktiveren armeeinternen und
an die Öffentlichkeit gerichteten Information hingewiesen
zu haben.

Wenn es auch an Problemen und Ausbaubedürfnissen nicht
mangelt, dürfen wir uns doch mit gutem Gewissen dazu
bekennen, daß unser Milizheer seine Aufgabe auch angesichts
erhöhter Anforderungen zu erfüllen vermögen wird, allerdings
nur unter den Voraussetzungen rechtzeitiger Vorsorge, optimaler
Ausnützung unserer Trümpfe - und des Verzichtes auf Halbheiten!

tWill man den Krieg um jeden Preis verhindern, so wird man blind

hineintaumeln, wenn man von den andern in die Situation manövriert

ist, in der man ohne Krieg vernichtet oder versklavt wird.

Will man ihn wenigstens nach Kräften vermeiden, so verlangt doch

die Härte der Wirklichkeit, jeden Augenblick mit seiner Möglichkeit

zu rechnen und die Einsicht wachzuhalten, was 'um jeden Preis'

bedeutet.»

(Karl Jaspers, «Die geistige Situation der Zeit», 1932)

Dienstleistung aus Gewissensgründen

Eine theologisch-ethische Betrachtung zur Argumentation
der Dienstverweigerer aus religiösen Gründen

Hptm Peter Vogelsanger

/
1. Dienstverweigerung aus religiösen Gründen ist ein

Tatbestand, den unser Militärstrafrecht ahndet und - verglichen mit
andern Motivationen der Wehrpflichtvernachlässigung - gleichzeitig

privilegiert. Das frühere Militärstrafrecht aus dem Jahre

1927 bestimmte in Artikel 81: «Wer in der Absicht, sich der

Stellungs- oder Dienstpflicht zu entziehen, einem Aufgebot nicht
gehorcht, wird mit Gefängnis bestraft. Im Fall des Aktivdienstes
kann auf Zuchthaus erkannt werden. Stellt sich der Täter
nachträglich aus eigenem Antrieb zum Dienst, so kann der Richter
die Strafe nach freiem Ermessen mildern.»

Demgegenüber verfügte ein Nachtrag vom 21. Dezember 1950
die Präzisierung und Milderung: «Hat der Täter aus religiösen
Gründen in schwerer Seelennot gehandelt, so ist von der
Einstellung in der bürgerlichen Ehrenpflicht abzusehen; der Richter
kann zudem verfügen, daß die Gefängnisstrafe in den Formen
der Haft vollzogen wird» (Artikel 29, 3). Formaljuristisch bleibt
die Strafe auch im letzten Fall Gefängnis, real bringt sie als Haftstrafe

weitgehende Erleichterungen, wie unbeschränkte Lektüre
oder Schreiberlaubnis.

Durch eine weitere Revision wurden im Jahre 1967 diese

Straferleichterungen auch auf die sogenannte «ethische

Dienstverweigerung» ausgedehnt; der Gesetzgeber folgte hier einem

Gutachten, das ich in der Sache an den Oberauditor der Armee
gerichtet hatte. Artikel 81,2, des Militärstrafgesetzes lautet
nunmehr: «Handelt der Täter aus religiösen oder ethischen Gründen
in schwerer Gewissensnot, so wird er mit Gefängnis bis zu sechs

Monaten oder mit Haft bestraft.» Aufeine völlig eindeutige
Definition dessen, was unter «religiösen Gründen», «ethischen Gründen»

und «schwerer Gewissensnot» zu verstehen sei, verzichtet
das Gesetz, hier offensichtlich dem Ermessen des Richters bewußt
einen gewissen Spielraum überlassend, wobei allerdings die
Beweislast für diese Gründe beim Dienstverweigerer liegt. Die
Tatsache, daß die Fällung der Nebenstrafe «Ausschluß aus der Armee»
heute oft schon bei der ersten Verurteilung erfolgt, stellt im
Effekt eine weitere Milderung der Praxis dar, verhindert zudem
das publizitär ausgeschlachtete ständig neue Auftauchen
derselben unbelehrbaren Dienstverweigerer vor Gericht und im
Gefängnis. Endlich sind gewisse Kantone im Strafvollzug dazu

übergegangen, eine gefällte Haftstrafe in den Formen eines
karitativen Dienstes durchzuführen, wobei freilich der Delinquent,
der tagsüber zum Beispiel in einem Spital als Helfer arbeitet, der

Gefängnisaufsicht und der nächtlichen Einschließung unterstellt
bleibt.

So weit die heutige Sachlage, die Gegenstand heftiger
Polemiken ist, wobei man den Eindruck nicht loswird, daß die vor
allem bei den jeweiligen Gerichtsverhandlungen hochgespielten
Diskussionen nur das Zugpferd für andersgerichtete Tendenzen
sind.

2. Tatsächlich läßt sich die religiös oder ethisch begründete
Dienstverweigerung weder juristisch noch psychologisch noch
theologisch noch militärpolitisch isoliert betrachten, sondern sie

ist im Zusammenhang und auf dem Hintergrund einer viel
weitergreifenden geistigen Bewegung zu sehen, wobei die zeitlichen
und sachlichen Prioritäten nicht immer eindeutig sind. Wir stehen

gegenwärtig vor dem Phänomen eines weitverbreiteten neuen

225



Damit will ich keineswegs die Dienstverweigerung auf einen
psycliischen Schaden zurückführen und disqualifizieren, den Täter

gar durchgehend als Psychopathen bezeichnen. Er handelt,
gerade wo es sich um einen Täter und nicht bloß um einen
Sympathisanten oder Propagandisten handelt, wo er also für seine

Überzeugung auch einsteht und Strafe auf sich nimmt, subjektiv
durchaus aufrichtig, glaubt sogar glühend, für seine Überzeugung
kämpfen und leiden zu müssen. Auch die geschilderte psychische
Implikation ist bei der Beurteilung des ganzen Problems nicht
unwichtig, wird aber meistens übersehen.

4. Behalten wir diese Zusammenhänge im Auge und wenden
wir uns nun doch wieder gesondert dem Tatbestand der
Dienstverweigerung aus religiösen Gründen, dem religiös begründeten
absoluten Pazifismus, zu. Er ist bei aller Verwandtschaft mit
andern Gedankenrichtungen eine Denkweise und ein Verhalten
sui generis. Wo handelt es sich um eigentliche religiöse
Dienstverweigerung i Es muß als eine unhaltbare Einengung des

Begriffes bezeichnet werden, wenn in einem neuesten Gerichtsurteil
als religiöser Dienstverweigerer nur der anerkannt wird, «der aus
Furcht vor dem Verlust persönlichen ewigen Heils jeden Waffendienst

ablehnt». Vielmehr ist so zu definieren: Dienstverweigerung

aus rehgiösen Gründen liegt immer dann vor, wenn der

Täter in einer den Richter überzeugenden Weise darlegen kann,
daß er ehrlich aus einer ihn subjektiv zwingendenVerantwortung
gegenüber einer im Transzendenten verankerten Weltordnung
handelt. Vereinfacht gesagt: wenn er davon überzeugt ist, aus
der Verantwortung vor Gott zu handeln. Auf diese beruft er sich;
diese gebietet ihm den Frieden und verbietet ihm das Töten in
jeder Gestalt, verbietet ihm nicht nur die Teilnahme am Krieg,
sondern auch an allen Formen und Institutionen zu semer
Vorbereitung, zu seiner bewaffneten Abwehr. Das Gebot Gottes hat
den Vorrang vor allen andern Erwägungen; nur diese Haltung
ist wirklicher Glaube und Gehorsam. Die Beachtung anderer

Erwägungen und Kriterien wird schon als Zeichen des Unglaubens
und Ungehorsams abgewertet. Das gibt dem Dienstverweigerer
seine Absolutheit, sehr oft aber auch seine Unduldsamkeit und
Selbstgerechtigkeit; man wird sich jedoch dem Eindruck der
scheinbar kompromißlosen Geschlossenheit seiner Überzeugung
kaum entziehen können. Er glaubt auch fest, durch diese Weigerung

dem Frieden und der Erhaltung des Vaterlandes besser,

wirksamer zu dienen als durch die Verteidigung des Friedens mit
der Waffe. Mord und Krieg, Gewalttat und Verbrechen können

nur dadurch eingeschränkt und auf die Dauer beseitigt werden,
daß man nicht mehr mitmacht. Doch an dieser Stelle beginnt sich
bereits das christliche Gebot von der absoluten Unantastbarkeit
des Menschenlebens mit dem idealistischen Prinzip von der
beispielgebendenWirkung der Gewaltlosigkeit zu verbinden, wofür
dann immer noch als prophetischer Kronzeuge Gandhi angeführt
wird, trotz der Desavouierung seiner Politik durch die indische
Wirklichkeit wie durch die Praxis seiner Schüler und Realisatoren.

Die biblische Untermauerung sucht der Dienstverweigerer
meist in bestimmten, wohlbekannten, von ihm in gesetzlicher
Weise isolierten Stellen der Heiligen Schrift, wobei er andere,
nicht in seine Argumentation passende Stellen unter den Tisch
fallen läßt. In erster Linie beruft er sich natürlich auf das sechste

Gebot: «Du sollst nicht töten!» (2. Mose 20, 13), und glaubt in
ihm den direktesten Bezug zu seiner Überzeugung zu finden.
Weiter wird erinnert an Stellen wie die vom «Umschmieden der
Schwerter zu Pflugscharen» (Jesaja 2, 4) in der Vision des messia-
nischen Friedensreichs bei den Propheten; an die Weisung des

Herrn an den dreinhauenden Petrus in der Passionsgeschichte:
«Stecke dein Schwert an seinen Ort. Denn alle, die zum Schwert

greifen, werden durch das Schwert umkommen!» (Matthäus
26, 52); weiter wird an die Bergpredigt mit ihren radikalen
Forderungen der Feindesliebe und mit ihrer Vertiefung des Tötungsverbotes

appelliert (Matthäus 5,21 ff. und 43 ff.); das Jesuswort an
Pilatus aus der Passionsgeschichte wird in demselben Sinn interpretiert:

«Mein Reich ist nicht von dieserWelt.Wäre mein Reich von
dieser Welt, so würden meine Diener für mich kämpfen» (Johannes

18, 36); und endlich wird die christliche Reichgotteshoffnung
als Ganzes in Anspruch genommen, der sich der ernste Christ
verpflichtet weiß, die ihm die Teilnahme an den Kämpfen dieser

Welt unmöglich macht, die aber dieser kriegerischen Weltordnung

ein Ende bereiten und sich am Ende durchsetzen wird.
Charakteristisch für diese biblizistische Begründung ist die

einseitige Interpretation der Schriftstellen durch die Dienstverweigerer,

das Ignorieren des Kontextes, in dem sie stehen. So läßt
sich etwa das zitierte Jesuswort an Petrus ebensogut im
umgekehrten Sinn einer Begründung legitimer bewaffneter Abwehr
des Angriffs verwenden: Wer das Schwert willkürlich,
eigenmächtig, aufrührerisch, frevlerisch ergreift, dem wird durch die

legitimen Träger des die Ordnung hütenden Schwertes mit Recht
das widerfahren, was er andern zugedacht hat. Oder in der
Pilatusstelle bezeugt Jesus sogar gegenüber dem ungerechten
Statthalter Pilatus den göttlichen Ursprung von dessen Gewalt:
«Du hättest keine Gewalt, wenn sie dir nicht von oben gegeben
wäre!» (Johannes 19, 10). Selbst ein in dieser Sache so
unverdächtiger Zeuge wie Karl Barth hat auf die Plausibilität dieser

Interpretation und gegen den Mißbrauch dieser Stellen für die Idee
der Gewaltlosigkeit hingewiesen (Kirchliche Dogmatik III/4,
S. 455 f.) Bezeichnenderweise fehlt in den Argumentationen der

Dienstverweigerer und ihrer theologischen Verteidiger, soweit
ich sehe, gänzlich die Heranziehung der klassischen Stelle Römer
13, die die Schwertgewalt des Rechtsstaates begründet; man
weicht ihr aus, oder man bezeichnet sie allenfalls, wie mir dies

schon widerfahren ist, geringschätzig als eine «alte Platte». Wir
werden trotzdem eingehend auf sie zurückkommen.

Zur historischen Abstützung spielt der Regreß auf ein angebliches

Faktum der alten Kirchengeschichte eine gewisse Rolle:
die Behauptung nämlich, die frühen Christen hätten - trotz der
klaren Aussage von Römer 13, die den Christen auf die Loyalität
gegen die staatliche Schwertgewalt verpflichtet - bis zu Konstantin

den Dienst in den römischen Legionen verweigert und gerade
dafür das Martyrium erduldet. Das trifft höchstens auf Tertullian
und die Sekte der Montanisten eindeutig zu, während aus vielen
Märtyrerakten ebenso eindeutig hervorgeht, daß christliche
Soldaten und Offiziere trotz ihrem Militärdienst rein nur wegen]
ihres Bekenntnisses zu Christus den Tod erlitten haben. Ein
allerdings sagenumwobener Beleg für das Gebiet unserer heutigen
Schweiz ist die Geschichte der thebäischen Legion im Wallis.

Und endlich stützt sich, wie wir schon angedeutet haben, die

Argumentation der religiösen Dienstverweigerer explizit oder
implizit durchaus auch aufrationale und politische Überlegungen
von allerdings zweifelhafter Überzeugungskraft. Dabei wird freilich

nicht immer deutlich unterschieden zwischen der Forderung
christlicher Abstinenz von den Ordnungen dieser vergehenden,
sündigen Welt, weil man im Glauben schon einer andern, neuen
Welt angehöre, und der Gewaltlosigkeitsidee, die auf dem Glauben

beruht, auch innerhalb dieser irdischen Weltordnung sei die

Gewaltlosigkeit auf die Dauer politisch wirksamer als die
Gewaltabwehr ; der Verzicht auf Gewalt erweise sich auch politisch
als stärker, während der Glaube an die Notwendigkeit der
Abwehr als von Angst diktiert erscheine und zuletzt lähmend wirke.
Hier geht der persönliche Gehorsam gegen Gott und sein Gebot
über in den idealistisch-abstrakten Gehorsam gegen ein Prinzip.

229



Auch wird jeder prinzipielle Unterschied zwischen Angriff und
Verteidigung bestritten: Schon politisch-rechtlich lasse sich beides

nach historischer Erfahrung kaum unterscheiden, militärischtechnisch

sei eine solche Unterscheidung angesichts der
Waffenentwicklung, die Schuldige wie Unschuldige auch bei einem
angeblichen Verteidigungskrieg wahllos treffe, illusionär. Darum
sei Krieg vor Gottes Augen in jedem Falle reiner Mord.

Diese Gedankengänge, hinlänglich bekannt, wiederholen sich
mit auffallender Stereotypie bei den Diskussionen mit religiösen
Dienstverweigerern. Der zu respektierenden Uberzeugungstreue
hält dabei eine bemühende Verschlossenheit für alle anderen
Überlegungen die Waage. Darauf beruhen oft die Unmöglichkeit

und auch die Unfairneß eines Dialoges mit ihnen. Lediglich
als nicht unwichtige Ergänzung weise ich daraufhin, daß ich den
echten Fall der Dienstverweigerung aus Gewissensgründen nicht
für gegeben erachte, wenn sich der Täter einfach auf seine
Zugehörigkeit zu einer religiösen Institution beruft. Hier wäre an die
Erfahrung mit den Zeugen Jehovas zu erinnern, die oft persönlich

durchaus bereit wären, den Militärdienst zu leisten, von
ihren Vorstehern aber mit allen Mitteln des Gewissensdruckes

vor die Entscheidung gestellt werden, entweder den staatlichen
Militärdienst zu verweigern oder aber aus der Gemeinschaft
ausgeschlossen zu werden. Mit welchen Mitteln hier vorgegangen
wird, geht bedenkenerregend hervor aus dem Buch von Josy
Doyon, «Hirten ohne Erbarmen» (Zwingli-Verlag, 1966), das

die Praktiken der Leiter dieser Gemeinschaft entlarvt. Hier handelt

es sich im Grunde nicht um einen Gewissenskonflikt, sondern
um den Konflikt zwischen der staatlichen Forderung und
derjenigen einer religiösen Gemeinschaft, und es müßten eigentlich
Wege gefunden werden, die wirklich Verantwortlichen und
nicht ihre Opfer zur Rechenschaft zu ziehen.

5. Angesichts dieser Argumentation und Haltung sind zwei
Fragen auseinanderzuhalten und getrennt zu beantworten: Was

sagt die christliche Etliik zu diesem religiös begründeten absoluten

Pazifismus 1 Und wie verhält sich unser Staat zu den aktiven
Vertretern dieses Pazifismus An der Kreuzung beider Fragen
erhebt sich eine dritte, die Haltung der Kirche betreffend: Was
hat diese, in voller Verantwortung und in Erwägung aller ethisch-

theologischen wie politischen Gesichtspunkte, dem Staat in der

Frage der Behandlung der Dienstverweigerer zu raten!
Zur Mitsprache bin ich als Theologe nur in der ersten und

dritten Frage kompetent; die zweite liegt in der Kompetenz der

politischen Instanzen, und der Theologe redet hier nur mit als

Bürger des Staates, der aber gerade von einer richtig verstandenen

Theologie her an den staatlichen Problemen engagiert ist.
Hinzu kommt, daß es - angesichts der Lehrfreiheit im reformierten

Bekenntnis - eine eindeutig-verbindliche Antwort der
reformierten Ethik in solchen Fragen nicht gibt; es gehört vielmehr

zum Wesen der evangelischen Ethik, daß sie gerade vor dem
gesetzlichen Absolutismus und damit vor der Verketzerung in der
einen oder andern Richtung warnt. Es gibt nur die persönlich
auf Grund sorgfältiger Reflexion über die Zusammenhänge
erarbeitete Überzeugung und deren Begründung, die allerdings,

wenn sie Respekt und Gehör verlangen will, sich nicht von
Schlagworten, Stimmungen und momentanen Strömungen,
sondern nur von sachgemäßen Überlegungen leiten lassen darf und
sich bemüht, allenfalls aufsteigende Ressentiments zurückzudrängen

- «to pull punches», wie der Engländer hübsch formuliert.
Leider ist aber das Problem durch emotionale, anklägerische und
stimmungsgeladene Töne entstellt.

6. Bemühen wir uns also zuerst um die Beantwortung der

theologischen Frage: Was sagt die christliche Ethik direkt zur
Argumentation des absoluten Pazifisten - indirekt überhaupt zu

den Problemen von Krieg, Frieden, Gewalt, Recht, Leben und
Freiheit Der religiöse Pazifist beruft sich auf seine Verantwortimg

vor Gott, und eine Diskussion mit ihm oder über ihn hat
einen Sinn nur innerhalb dieser Verbindlichkeit. Von Gott, wie
er sich gemäß unserer Glaubensüberzeugung in Jesus Christus in
seinem wahren Wesen geoffenbart hat, haben alle ethischen

Erwägungen zum Problem des Militärdienstes auszugehen. Gottes
Wesen ist die Liebe; weil Gott die Liebe ist, will er auch die
Liebe. Weil er die Liebe ist, will und schafft er das Leben. Liebeswille

und Schöpferwille sind im christlichen Glauben ein und
dasselbe. Weil er das Leben will, will er auch die Erhaltung und
den Schutz des Lebens. Eben dies ist Liebe in ihrem Wesen: nicht
eine Gesinnung, nicht ein Gefühl, sondern der Wille und die Tat
zur Erhaltung, zur Förderung, zur Verteidigung des Lebens

gegen jede Gefährdung. Im Liebesgebot, in dem dieser Wille
Gottes sich ausdrückt, bindet er mich verantwortlich an die Exi-

' stenz meines Nächsten, überträgt er mir die Verantwortung für
sein Leben. Ich kann mich unmöglich an Gott gebunden wissen,
ohne mich zugleich verantwortlich zu wissen für das Leben
meines Nächsten. Und es gibt keine wirksam bindende

Verantwortung meinem Nächsten gegenüber ohne die Bindung an
Gott. Ohne die Verantwortung vor Gott wird meine
Verantwortung gegenüber dem Mitmenschen zur jederzeit kündbaren
Nützlichkeitserwägung. Heilig und unantastbar ist mir das Leben
des Nächsten nur von Gottes Liebeswillen her. Von einer andern

Position, von der Vernunft oder von der Natur her etwa, wie i

dies eine rationale Etliik vertritt, könnte ich ebensogut die
Vernichtung des Lebens fordern, wenn dies meinen Zwecken dient.
Auch das Abwehrrecht oder die Abwehrpflicht gegenüber dem

Angriff auf das Leben ist aus diesem göttlichen Liebeswillen,
nicht etwa aus einem Naturrecht und einem darauf beruhenden
Notwehrrecht abzuleiten, wenn es christlich vertretbar und
verbindlich sein soll. - So weit die Ausgangslage für alle notwendigen

Konsequenzen in dieser Frage.
a) Das göttliche Liebesgebot manifestiert sich immer in der

Konkretion des irdischen Daseins. Angesichts der elementaren
Lebensbedürfnisse und Lebensrechte des Nächsten erhebt es

zunächst die Forderung: «Du sollst nicht töten!» Sie stellt in erster
Linie jedes Menschenleben unter den elementaren Schutz Gottes.

Abgesehen von der Tragweite, die dieses Gebot bei einer
differenzierten Betrachtung auch für das Leben der Pflanze und des

Tieres haben mag, ist damit im Wortlaut des Alten Testamentes
sicher in erster Linie das Leben des Menschen ins Auge gefaßt
und uns verboten, in irgendeiner Weise willkürlich und freventlich

oder auch nur fahrlässig Hand an dieses Leben zu legen, es

zu verletzen, zu zerstören oder zu unterdrücken. Verboten ist
also in erster Linie der Mord. Wenn das irdische Strafrecht die
Verbrechen gegen das Leben (Mord, Totschlag, fahrlässige

Tötung, Körperverletzung usw.) ahndet, so erfüllt es indirekt und
unbewußt Gottes Liebesgebot. Zwar ist diese institutionelle
Gerechtigkeit noch nicht identisch mit der Liebe selbst, aber sie ist
der pragmatisch konsequente und notwendige Ausfluß des

Liebesgebotes im staatlichen Dasein. Nicht nur gefühlsmäßig,
sondern ethisch-grundsätzlich stellt die Vernichtung eines

Menschenlebens nicht nur glaubensmäßig die schwerste, weil nicht
wiedergutzumachende Sünde gegen die Liebe, sondern auch

politisch das schwerste Vergehen im sozialen Bereich dar.

b) Im Neuen Testament erfährt das Gebot «Du sollst nicht
töten!» seine Vertiefung und Radikalisierung und wird zur
absoluten, umfassenden und positiven Verpflichtung für das Leben
meines Nächsten (Matthäus 5, 21 ff). Wenn ich rein negativ
nichts unterlassen oder unternommen habe, um das physische
Leben meines Nächsten zu verletzen oder zu zerstören, so ist in

230



den Augen Jesu das Gebot noch keineswegs erfüllt, wie die
statutarische Gerechtigkeit wähnt. Vielmehr ist dieses Gebot ins
Positive gewendet und erstreckt sich auf den gesamten
geistigseelischen Lebensbereich meines Nächsten, so weit mein
Wirkungskreis reicht; es findet seine Erfüllung darin, daß ich alles

tue, um das mir von Gott zur Bewahrung anvertraute Leben des

Nächsten zu pflegen, zu fördern, zu schützen. Besonders gilt das

für alles schwache und gefährdete Leben, wo ich in irgendeiner
Weise der Stärkere bin.

Der göttliche Liebeswille wird zur umfassenden und konkreten
Verantwortung für das Wohl und Wehe meines Nächsten. Darin
ist die medizinische, soziale, pädagogische, aber auch politische
Verantwortung des Christen begründet. Aus dieser politischen
Liebespflicht fließt sowohl die Verantwortung für den Kampf
um die Schaffung des Friedens wie die Wehrpflicht; beider tiefste
Wurzeln sind die selben. Die gleiche Verpflichtung, die mich
zur Schaffung einer Friedensordnung und zum Streben nach
sozialer Gerechtigkeit nötigt, zwingt mich unter Umständen
auch, zum Schutz des bedrohten Lebens und Friedens das Schwert

zu ergreifen. Denn diese Liebes- und Schutzpflicht ist nicht
abstrakt und anonym, sondern sie wird aktuell und echt im Bereich
der persönlichen Wirkungsmöglichkeit und des brennenden
Notstandes, in welchem ich für den Schutz des mir anvertrauten
Lebens mit all den darin eingeschlossenen Gütern (Gesundheit,
Unversehrtheit, Freiheit des Individuums wie der Gemeinschaft,
Wohlbefinden usw.) mit all meinen Kräften mich einzusetzen
habe. Diese Verpflichtung wird im Neuen Testament also zu
einer totalen, und ich kann sie nicht auf einem Gebiet ernst
nehmen und erfüllen, auf dem andern aber leugnen und mich ihr
entziehen, ohne auch jene im Grunde zu desavouieren. Wer die
Verteidigungspflicht leugnet, leugnet im Innersten auch die
soziale Verantwortung.

c) Warum dies> Weil wir in einer Welt leben, in de* sich die
Realität des Bösen nicht ausklammern und ignorieren läßt. Es

genügt nicht und wäre eine faule Ethik, den Liebeswillen auf die

Schonung und positive Förderung des menschlichen Lebens
einzuschränken und dessen ständige Bedrohung außer acht zu lassen.

Vielmehr bringt er uns in der Wirklichkeit dieser irdischen Welt
ständig in Konflikt mit dem in dieser sündigen Welt allezeit
vorhandenen, in zahllosen Manifestationen sich äußernden bösen

Willen. Das radikal Böse ist in der Sicht der Heiligen Schrift die

Lieblosigkeit, das heißt das selbstische Streben, das sich

rücksichtslos, bis zur Vernichtungsdrohung, auf Kosten des Lebensrechtes

des andern durchsetzen will. Der extremste Ausdruck
und die schlimmste Zusammenballung dieser sündigen
Lieblosigkeit ist der Krieg als Bedrohung, Mißachtung und Zerstörung

des Lebensrechtes nicht nur eines einzelnen, sondern einer

ganzen menschlich-staatlichen Gemeinschaft. Wenn der Pazifist

von uns eine radikale Verdammung des Krieges haben will, so

kann er sie prompt haben, mit mindestens so viel Pathos, wie er
es aufbringt. Und wenn er uns Gleichgültigkeit gegen die Leiden
und Schrecken des Krieges, Resignation vor seiner abscheulichen
modernen Entwicklung, daraus fließende Angst und Flucht in
das Gewaltdenken unterschiebt und dabei, sich selbst lobpreisend,
seinen brennenden Friedenswillen beteuert, so ist das leere
Rhetorik, die das Problem mit keinem Schritt löst.

Vielmehr ist es Pflicht des Christen, die sich aus der Existenz
des Bösen ergebende komplexe ethische Problematik zu
durchschauen und sich nicht in eine ethische Idealwelt zu flüchten, um
damit scheinbar reine Hände behalten, einsam in einer Welt der

Gewaltanbetung den Pfad der Tugend wandeln zu können. Hier
erst, im Paradox des Gott und seinem Gebot verpflichteten
Friedenswillens, der nicht dem radikal Bösen in Gestalt des Krie¬

ges das Feld überläßt und sich zurückzieht in einen stillen Raum
der Gerechtigkeit, sondern dieses Böse gleichzeitig in Schranken

zu halten und zu überwinden trachtet, zeigt sich die christliche
Haltung. Sie hat, um mit Bonhoeffer zu reden, immer «das

Letzte» - das Reich Gottes mit seiner Gerechtigkeit und seinem
Frieden - im Auge und vernachlässigt doch nicht «das

Vorletzte» - den Kampf um die irdische Gerechtigkeit gegen die
Mächte des Bösen.

d) Damit stehen wir vor der Aufgabe des Staates in christlicher
Sicht. Sie ist, wie schon angetönt, in klassischer Form umrissen

in Römer 13, wo der Staat als eine Ordinatio Dei, eine göttliche
Anordnung zur Bestrafung des Bösen und zum Schutze des

Guten, bezeichnet und ihm zu diesem Zweck - aber nur zu
diesem! - die Schwertgewalt anvertraut wird, der wir als Christen
Loyalität und Unterstützung schulden - um der Liebe willen.
Wohlverstanden, Paulus sagt das nicht vom «christlichen Staat»,
den es als solchen nicht gibt, sondern ausgesprochen vom
heidnisch-cäsarischen Staat.

Gegen den latent überall vorhandenen Zerstörungswillen, der

aus der Verantwortungslosigkeit gegenüber Gott und den Nächsten

stammt, hat der Staat als die geordnete Gemeinschaft von
Menschen in einem bestimmten geschichtlichen Raum zu wirken.
Die Grenzen und Formen des Staates sind, vom Glauben her
gesehen, fließend; die Grundsätze der Staatlichkeit sind völlig klar,
aber auch das Wissen darum, daß dieser Staat als eine Gemeinschaft

von sündigen Menschen immer in der Gefahr der Dämo-
nisierung, das heißt der Überschreitung seiner Grenzen und
Kompetenzen, steht. Die primäre Funktion des Staates ist die
Schaffung von Recht, und zwar nicht nur von positivem Recht
als einem Ausdruck bestehender Machtverhältnisse, sondern von
Gerechtigkeit im Sinne der Verhinderung von Unrecht und von
Vergewaltigung des Schwächeren durch die Willkür und den
Frevel des Starken. Er hat seinen Grund also in der Liebe, seinen
Anlaß aber in der Sünde. Er soll in dieser irdischen Welt gegen
die lieblose Willkür die Dämme des Rechtes errichten und damit
das Leben des einzelnen wie der Gemeinschaft vor Drohung und
Vernichtung schützen. Die notorische Tatsache, daß dieser staatliche

Schutz und sein Recht immer nur grob und unvollkommen
sind und nie die göttliche Liebesforderung integral verwirklichen
können, löscht den verborgenen Zusammenhang zwischen dem
Staat und dem Liebesgebot nicht aus. (Eindrücklich wird das

durch die Stellung der strengen Ausführungen von Römer 13

über die Funktion des Staates zwischen Römer 12 und 14 belegt:
Mitten in den Ausführungen des Apostels über das Wesen und
Walten der eigenthehen Liebe wird die Aufgabe des Staates, mit
seiner harten Gewalt das Recht und die Ordnung zu erzwingen,
gesehen.) Somit ist der Staat mittelbar Ausfluß des göttlichen
Lebens- und Erhaltungswillens und ist in dieser Funktion primär
Rechtsstaat, wiewohl er daneben noch eine Reihe anderer
Funktionen hat, deren Grenzen, zum Beispiel in bezug auf den Kultur-,

Wohlfahrts- und Erziehungsstaat, der Christ kritisch im
Auge zu behalten hat, damit der Staat nicht zur pseudogöttlichen
Allgewalt entarte.

Wenn heute vielfach gesagt wird, diese klassische christlich-
paulinische Staatslehre versage angesichts der modernen
Weltentwicklung und der komplizierten Probleme der
Zwischenstaatlichkeit, sie müsse ersetzt, ergänzt und überhöht werden
durch eine umfassendere, universale Betrachtung der Friedensund

Ordnungsprobleme, so hat das zum Teil seine Richtigkeit,
zum Teil aber ist es nur eine Frage der Perspektiven: Dieselben
Probleme der Staatlichkeit kehren auch auf der universaleren
Ebene wieder, und umgekehrt birgt gerade die universalere

233



Staatlichkeit ihre eigenen Gefahren der nicht mehr kontrollierbaren

Dämonisierung zur Allgewalt.
e) In dieser Relation ist nun auch das Problem der Gewalt zu

sehen und zu verstehen. Das den Frieden und das Gedeihen des

menschlichen Lebens und seiner Gemeinschaftsformen gewährleistende

Recht muß der Staat schützen durch das Schwert, das heißt
die Polizei-, Justiz- und Militärgewalt. Ohne diesen Schutz wäre
das Recht gegenüber der Brutalität sündigen Machtwillens wehrlos,

würde zum Spielball des Stärkeren und zuletzt zur reinen
Deklamation und Illusion. Gewaltlosigkeit gegenüber dem
Böswilligen im staatlichen Bereich ist darum kein christliches Ideal;
sie hindert vielmehr den Staat in seiner primären Funktion und
ist empirisch wie prinzipiell immer die Vorstufe der Anarchie.
Sie entstammt einem täuferischen Denken, auch wenn die
Vorkämpfer dieses Ideals sich oft von subjektiv edlen Motiven
leiten ließen. Gewaltlosigkeit ist allenfalls ein Ideal im persönlichen

Bereich, indem ich dort auf die Durchsetzung meiner
Rechte verzichte - zuletzt doch immer geschützt durch das

staatliche Recht! - und damit das vollkommene Friedensreich
Christi antizipiere; ich darf sie aber niemals dem Staat oktroyieren,

sonst entziehe ich ihm seine Basis. Wer den Staat bejaht -
und von der Bibel her ist das Pflicht, wie wir sahen -, muß die
Gewalt des Staates zur Durchsetzung von Recht bejahen, in der

vollkommenen Einsicht, daß dies immer ein unvollkommenes,
stark mit sündiger Weltwirklichkeit durchsetztes Recht ist, das

aber immer noch tausendmals besser ist als die schrankenlose

Willkür. Dem Staat aber in vollem Bewußtsein die Aufgabe und
die Pflicht zuzuschreiben, daß er die Gerechtigkeit in irgendeinem

Bereich, im sozialen wie im zwischenstaatlichen, verwirkliche

oder seinen Rechtsschutz und seine Institutionen und Dienste
auf irgendeinem Gebiet des menschlichen Lebens, und sei es bloß
im Verkehrswesen, zu beanspruchen, ohne ihm diese Gewalt
zuzubilligen, ist nicht nur Ausfluß eines irrealen, sondern eines

schizophrenen und unethischen Denkens. Die oft gehörte These,
Gewalt an sich sei böse - sie beruft sich zu Unrecht auf Jacob

Burckhardt, der sie gegen den gewissenlosen Macht- und
Interessenstaat verwendet hat, nicht gegen den Rechtsstaat -, ist vom
christlichen Glauben aus als irrig abzulehnen. Das Kriterium ist
vielmehr die Relation zwischen Gewalt und Recht. Die Gewalt,
die sich das Recht dienstbar macht und es beugt oder mit Füßen

tritt, ist böse und pervertiert den Staat; die Gewalt, die im Dienste
des Rechtes steht und durch seine Funktion begrenzt und
kontrolliert wird, ist gut. Die ethische Grenzlinie verläuft nicht
zwischen Gewalt und Gewaltlosigkeit, sondern zwischen Gewalt im
Dienste des Rechtes und Gewalt im Dienste des Unrechts. Darnach

hat sich die Stellung des Christen gegenüber dem konkreten
Staat und seiner militärischen Macht zu richten.

f) Der militärische Auftrag des Staates ist also ethisch streng
auf die Aufgabe beschränkt, das Lebensrecht der Gemeinschaft

wie des einzelnen gegen den Angriff des Bösen, woher auch

immer und in welcher Gestalt auch immer er komme, mit seiner

physischen Gewalt wie mit seiner politischen Autorität zu
schützen und sich nicht auf eine andere Bahn lenken zu lassen.

Dies ist die Kunst des Politischen. Der Staat wird diesen Auftrag
nach Möglichkeit durch die bloße Bereitstellung solcher Gewalt
(Wehrbereitschaft) zu bewirken versuchen. Wo aber diese

abschreckende Funktion nicht genügt, muß er zur direkten
Anwendung der Gewalt schreiten, die keiner von uns liebt oder

wünscht, vor der jeder auch nur schon in Gedanken
zurückschreckt. Der Entschluß zu dieser Anwendung ist dem Ermessen
des Gewissens in der Verantwortung vor Gott nach Abwägung
aller Möglichkeiten zugeordnet. Fraglos aber ist das Leben des

Bedrohten schutzwürdiger und schutzbedürftiger als das Leben

des Angreifers. Würde der Staat vor dieser letzten Konsequenz
seines Gewaltmonopols zurückschrecken, so würde er damit
nicht etwa seine Friedensliebe bekunden, sondern seine Rechtspflicht

verleugnen und zudem die böse Gewalt erst recht
herausfordern. Die Wehrlosigkeit des Friedliebenden ist denn auch

geschichtlich immer eine der stärksten Provokationen für Krieg,
Unterdrückung, Ausbeutung und Unmenschlichkeit aller Art
gewesen. Umgekehrt ist die Anwendung von Gewalt zum
ausschließlichen Schutz des Lebens in der Notstandsituation kein
Morden im Sinne des sechsten Gebotes, sondern dessen

notwendige und wirkungsvolle Verhinderung oder Einschränkung.
Sie ist mit einem Wort Töten im Dienste des Lebens. Der
Verzicht auf diese Bereitschaft aber wäre nicht Zeichen der
Ehrfurcht vor dem Leben, sondern Preisgabe des uns zum Schutz

anvertrauten Lebens an den Mörder, also äußerste Verleugnung
der Liebespflicht und zudem moralische Feigheit.

g) Der Christ hat diesen paradoxen Zusammenhang von
Staat, Recht und Gewalt mit nüchterner Klarheit einzusehen und
daraus seine Konsequenzen zu ziehen - nach beiden Seiten. Das

heißt: Er ist dem Rechtsstaat in seiner lebenserhaltenden und
lebensschützenden Funktion Gehorsam und Loyalität schuldig.
Diese Loyalität tritt nicht erst im Falle des direkten Angriffs in
Kraft, während der Christ sich vorher mit einem passiven Atten-
tismus begnügen könnte. Sie erstreckt sich vielmehr auf alle

notwendigen und gerechtfertigten Vorbereitungen des Staates,

konkret auf alle Vorkehrungen zum Schutze der Unabhängigkeit,

Neutralität und territorialen Integrität unserer Eidgenossenschaft.

Umgekehrt ist es die Pflicht des Soldaten als Christen, diese

ganze Problematik der Gewalt zu durchschauen und sich nicht
mit oberflächlichen Auslegungen der Gehorsamspflicht zu

begnügen. Ihre Grenze findet die christliche Loyalität gegenüber
der Staatsgewalt dort, wo nach kritischem Ermessen der Staat

im Begriffe steht, die ihm rechtmäßig zufallende Gewalt statt in
den Dienst des Rechtes in denjenigen des Unrechtes, der Eroberung,

der Erweiterung seiner Macht, der Unterdrückung und
der Unmenschlichkeit zu stellen und also zu mißbrauchen. Die
christliche Loyalität gegenüber der Staatsgewalt muß daher mit
Wachsamkeit gegenüber dem Mißbrauch gepaart sein. An diesem

Punkt geht die christliche Verteidigungspflicht über in das

christliche Widerstandsrecht, das von der passiven Resistenz bis

zur aktiven revolutionären Widerstandspflicht gegenüber der

korrumpierten Staatsgewalt gehen kann. Das christliche
Gewissen darf sich bei der Teilnahme an der Staatsgewalt nie mit
dem bloßen staatlichen Befehl begnügen, sondern muß sich in
der eigenen Verantwortung vor Gott über die Notwendigkeit
und Konsequenz dieser Gewaltanwendung immer neu Rechenschaft

ablegen.
h) Die Entwicklung der modernen Kriegsmittel hat an diesen

ethischen Kriterien grundsätzlich nichts geändert. Vielmehr sind
sie durch die abominablen Möglichkeiten der Zerstörungs- und
Unterdrückungskraft nur noch geschärft worden. Die Preisgabe
des Lebens an die Hand des über solche Kriegsmittel verfügenden
Unterdrückers wäre identisch mit der Verleugnung des göttlichen

Lebenswillens. Dagegen haben die modernen Kriegsmittel
wie nie zuvor die diabolischen Möglichkeiten des Bösen
enthüllt. In dieser Hinsicht ist die Entwicklung ein radikaler Appell
an die Christen, die Pflicht zur Überwindung des Krieges und
des Kriegsdenkens, also die Teilnahme an der echten
Friedensbewegung, mit gleicher Energie wie das Recht zur Verteidigung
des Lebens zu betonen und zu betreiben. Eine bloß konservativ-
militärfreundUche Haltung genügt nicht, vielmehr ist das Signum
des christlichen Gewissens in dieser Sache der positive Aufbau

234



einer gerechten Friedensordnung, und genau so billig wie das

verächtliche Geschwätz über alles Militärische in gewissen
nonkonformistischen Kreisen ist die skeptisch-snobistische,
herabsetzende Art gewisser militärischer Kreise, über die internationalen

Friedensbemühungen zu reden. Gewiß ist der Weg zum
Frieden ein langer und dornenreicher, und er kann nur
geöffnet werden durch den mutigen Einsatz gläubiger, illusionsloser

und opferbereiter Menschen. Aber er ist gezeichnet durch
ein vorausgedachtes, weitreichendes Programm zur Schaffung
und Sicherung eines durch wirksame Institutionen und
Kontrollen im zwischenstaatlichen wie im moralischen Bereich
verankerten Völkerrechtes. Auf Gewalt wird auch dieses Völkerrecht

nicht verzichten können, wenn es den Angriff des bösen

Machtwillens im Schach halten will. Beide Bemühungen, die

Bereitstellung der Verteidigung wie die Sicherung des Friedens,

gehen parallel, ergänzen und bedingen sich unauflöslich. Der
Defaitismus in bezug auf die Schaffung einer wirksamen
Friedensordnung ist genau so schlimm wie der Defaitismus in bezug
auf die Möglichkeiten einer Verteidigung des Rechtsstaates. Der
Christ wird umgekehrt in den Bemühungen um den
Weltfrieden, bei all ihrer scheinbaren oder wirkhchen Ohnmacht und
bei aller Einsicht in die Heuchelei gewisser Lippenbekenntnisse,
eine zeitlich notwendige Manifestation der eschatologischen
Reichs-Gottes-Hoffnung erkennen. In dieser Proportion äußert
sich die Dialektik der christlichen GewissensVerpflichtung. Dem
«Si vis pacem, para bellum» muß die komplementäre, nicht
alternative Parole entsprechen «Si nolis bellum, para pacem».

i) Wir haben zum Schluß nur die Konklusion aus diesen

Betrachtungen in bezug auf das Problem der Dienstverweigerung
zu ziehen: Dienstleistung aus Gewissensgründen ist die primäre
Pflicht des Christen im Rechtsstaat - wie immer ihm auch diese

Pflicht schwer aufs Herz fallen mag. Dienstverweigerung - das

heißt prinzipielle Wehrlosmachung des Rechtsstaates - ist jedoch
kein Prinzip, für das man sich auf das Evangelium oder auf die

Verantwortung vor dem in Christus offenbaren Gott oder auch

nur auf die verantwortliche Vernunft berufen könnte.
Dienstverweigerung kommt für den Christen erst dann in Frage, wenn
er mit zureichenden Gründen zum Urteil kommt, daß der Staat,
dem er seinen Arm leihen soll, diese Gewalt im Dienste des Bösen

zu mißbrauchen im Begriffe ist. Dieser Grund liegt nicht bei
der kleinsten Feststellung menschlicher Ungerechtigkeit im stets

unvollkommenen Staatsapparat vor, sondern erst bei schlimmen
Entwicklungen in der Politik eines Staates.

Dagegen ist die allgemeine Theorie der Dienstverweigerer
und ihrer Sympathisanten von der friedensfördernden und
friedenserhaltenden Wirkung absoluter Gewaltlosigkeit und
einer dementsprechenden allgemeinenWehrverweigerungspflicht
der Christen vom Evangelium her a limine abzuweisen. Sie hat
Grund weder in der Heiligen Schrift noch in der historischen
Erfahrung noch in der menschlichen Vernunft. Sie erweist sich

einem verantwortlichen Denken als ein Wunschtraum mit
katastrophalen Konsequenzen. Ein Prophet, der souverän über diese

Konsequenzen hinwegsieht, der nicht mit Kant sagen würde:
«Handle so, daß die Maxime deines Handelns jederzeit Grundlage

des allgemeinen Sittengesetzes sein kann», erweist sich als

ein falscher Prophet, auch wenn er Leonhard Ragaz heißen sollte.
Dies ist die Antwort christlicher Ethik auf die Behauptung der

absoluten religiösen Pazifisten.

7. In andere Richtung weist die Frage: Wie beurteilt und
behandelt unser Staat die Dienstverweigerer aus Gewissensgründen

; Wir sagen betont: unser Staat. Damit -wird nicht ein
«Sonderfall Schweiz» proklamiert und hochgespielt, als wären
wir einzigartig auf derWelt. Trotzdem ist das Dienstverweigerer¬

problem in jedem Staat je ein spezielles Problem und muß
entsprechend beurteilt werden. Es ist nie ein Abstraktum, sondern
stets ein Konkretum. Es richtet sich nach der geschichtlichen,
völkerrechtlichen und politischen Situation des betreffenden
Staates. Das sollten Leute nicht vergessen, die sonst bei jeder
Gelegenheit auf die soziologischen Grundlagen jeder geschichtlichen

Problematik hinweisen.
So sehr wir die internationale Verflechtung aller Fragen auf

dem Gebiet von Krieg und Frieden erkennen und uns nicht in
ein egozentrisches Reduitdenken flüchten dürfen, sondern jederzeit

die Verantwortbarkeit unserer Entscheidung gegenüber dem

Weltganzen in Betracht ziehen müssen, so sehr müssen wir bei
der Beurteilung gerade dieser Frage auf unserem eigenen Boden
bleiben, uns vor der unseligen Neigung hüten, Unvergleichbares

zu identifizieren, die Argumente aus fremden Bezirken zu
holen und sich billigen beziehungsweise unbilligen
Verallgemeinerungen hinzugeben. Eine evangelische Ethik ist immer
Situationsethik. Und es ist nun einmal etwas total Verschiedenes,
ob man in Deutschland, in Frankreich, in England, in
Sowjetrußland, in Amerika oder irgendeinem anderen Staat mit
bedenklichem Sündenregister imperialistischer Gewalttätigkeit von
Dienstverweigerung redet oder ob dies in der Schweiz geschieht.
Wer hier mitreden will, kann es nur in Berücksichtigung der
echten Geschichtlichkeit tun, sonst macht er sich einer pharisäischen

Gesetzlichkeit schuldig und redet an den wirklichen
Entscheidungen vorbei. Als relevante Merkmale unseres staatlichen
Seins sind in diesem Zusammenhang vor allem zwei Züge zu
erwähnen:

a) Wir sind ein konfessionell neutraler Staat, was keineswegs
mit religiöser Indifferenz zu verwechseln ist. Vielmehr zeigt unser
Staat in seiner Geschichte und Grundstruktur bei aller sündig-
menschlichen Unvollkommenheit ein deutliches Streben, dem

Gedanken der Rechtsstaatlichkeit, des Schutzes der Schwachen,
Hilfsbedürftigen und Wehrlosen, des Asylrechtes für die
Verfolgten, der Rücksicht aufden Mitmenschen, der sozialen

Verantwortung und Wohlfahrt, des Schutzes des Lebens zum Durchbruch

zu helfen, also wesentliche Elemente der christlichen
Ethik in seine Lebensordnung aufzunehmen. Sicher ist es, gerade
vom Evangelium und seinem Verständnis des Staates her gesehen,

nicht die Aufgabe des Staates, die christliche Ethik zu verkündigen

und mit Staatsmitteln durchzusetzen. Ihre Verkündigung
ist vielmehr Sache der Kirche, ihre Verwirklichung in erster
Linie Sache der einzelnen Christen und der christlichen Gemeinschaft,

theologisch gesprochen: der Communio sanctorum im
Spannungsfeld der irdischen Ordnung.

Sofern aber der Christ wirklich handelt, nimmt sein Handeln
immer auch politischen Charakter an und wirkt es in den politischen

Raum hinüber, und insofern kann sich der Staat in der

Gestaltung seines Rechtes und seiner Institutionen von diesen

Gedanken der christlichen Ethik bestimmen lassen. Das Christliche

ist dann in weltlicher, säkularisierter Gestalt im staatlichen
Bereich gleichzeitig manifest und latent. Daß dies in der ganzen
Entwicklung des schweizerischen Staates in eminentem Maß der
Fall war und ist, ist für jeden mit Händen zu greifen, der nicht
böswillig und pharisäisch unseren Staat wegen der jeder
irdischen Ordnung anhaftenden Unvollkommenheit zu kritisieren
und herabzusetzen gewillt ist. Die christliche Bemühung um
Überwindung der Ungerechtigkeit in unserem Staat, also das,

was man die «prophetische Kritik am Staat» zu nennen pflegt,
verhält sich zur Loyalität gegenüber diesem Staat nicht
alternativ, sondern dialektisch.

b) Wir sind ein Staat, der in einem langen Werdegang seiner

Wehr- und Friedenspolitik den Beweis erbracht hat, daß er seine

237



Armee heute zu keinem andern Zweck als demjenigen des Rechtsund

Friedensschutzes zu gebrauchen gewillt ist. Wer vom heutigen

schweizerischen Staat und seinen Verantwortlichen in der
Staats- und Armeeführung oder vom heutigen System der
Kontrolle der Armee durch die politischen Instanzen, also letztlich
durch das Volk, anderes behauptet, argumentiert entweder mit
Unterschiebungen oder hat sich in Schreckphantome verstiegen.
(Gerade die Tatsache, daß in jüngster Zeit zur Anzweiflung
oder Verdächtigung dieser Friedensabsicht ständig der einzige
Fall eines Waffenskandals durch eine private Rüstungsfirma - in
Ermangelung anderer Argumente - breitgewalzt wird, belegt
die Dürftigkeit des Zweifels, der daneben konsequent alle
positiven Zeichen der Friedensabsicht ignoriert und unter den Tisch
wischt. Dabei verhielt es sich in jenem Fall so, daß der Waffenskandal

von den staatlichen Organen aufgedeckt, gestoppt und
ohne Vertuschung von Belegen seiner strafrechtlichen Ahndung
entgegengeführt wurde, wobei er von der öffentlichen
Meinung wie von den Behörden einhellig verurteilt wurde.)

Es ist nun aber tatsächlich ein «Sonderfall», sich in diesem

Staat, der nur für die Notstandssituation einer äußersten Bedrohung

und für die Sicherung seines Friedens eine Armee unterhält,

für seine Dienstverweigerung auf Gewissensgründe berufen
zu wollen. Hier heißt es: Hie Rhodus, hie salta! Man müßte, um
aus ehrlichen Gewissensgründen diesem Staat den Dienst
verweigern zu können, ihm zunächst einmal in evidenter Weise
friedenswidrige und rechtswidrige Absichten in Politik und
Armeeführung nachweisen können. Das hat bis jetzt keine noch
so hämische Armeekritik zustande gebracht. Dies aber, und nicht
allfällige Fehler in der Wehrpolitik, in der psychologischen
Behandlung der Soldaten, in der technischen Organisation der

Armee, kommt in diesem Zusammenhang allein in Betracht.
Jedenfalls ist, darüber hat mich die persönliche Erfahrung von
Jahrzehnten belehrt, in der Haltung vieler, denen die Sorge um
unsere Armee anvertraut ist und die sich um den defensiven
Charakter unserer Wehrbereitschaft bemühen, eindeutig mehr
Christhchkeit zu finden als in der angeblichen Reinheit eines
absoluten Gewissens, das im Streben, für sich selbst «saubere
Hände zu behalten», sich der Spannung irdischer Bedrohung
und der konkreten Verantwortung entzieht und in ein irreales
Wunschdenken entflieht.

8. Diese konkreten Bezüge zu unserem Staat muß auch die
Kirche stets im Auge behalten, wenn sie sich zum
Dienstverweigererproblem verantwortlich äußern und zu seiner Lösung
dem Staat Rat erteilen will. An solchen Äußerungen hat es in
den letzten Jahren nicht gefehlt, oft in einer alle Proportionen
sprengenden Fülle, als wäre die Dienstverweigerung das

Staatsproblem Nummer eins. In Diskussionen, Resolutionen, Vorträgen,

kirchenbehördlichen Eingaben, Broschüren, Büchern,
Predigten, Tagungen in Heimstätten usw. hat sich die Kirche der
Frage in einer Weise angenommen, die den Dienstverweigerer
oft geradezu als Enfant gäte der Kirche erscheinen ließ. Dabei
ist insofern eine Verfälschung der wahren Meinung und Situation

amWerk, als eine kleine, aber lautstarke Gruppe von theologischen

Sympathisanten und Apologeten der Dienstverweigerer das

kirchlicheWort an sich riß und recht intolerant sich als die wahre
und einzig legitime Stimme der Kirche auszugeben, die
theologischen Vertreter eines verantwortlichen Denkens aber als Verräter

am Evangelium oder beschränkte Vertreter eines antiquierten
«Thron-und-Altar »-Denkens zu diffamieren sucht. Diese

Gruppe stürzt sich mit Vorhebe auf zwei - allerdings hoch-
offizielle - Äußerungen der Kirchen. Die eine ist die Äußerung
der katholischen Kirche in der Pastoralkonstitution des zweiten
vatikanischen Konzils: «Ferner scheint es angebracht, daß Ge¬

setze für die in humaner Weise Vorsorge treffen, die aus

Gewissensgründen den Wehrdienst verweigern, vorausgesetzt, daß

sie zu einer andern Form des Dienstes in der menschlichen
Gemeinschaft bereit sind» (Konzilskompendium von Rahner/
Vorgrimmler, alle Konstitutionen des zweiten Vatikanums
enthaltend, S. 538 £.). Die andere Stelle steht im Bericht der Sektion

IV der Weltkirchenkonferenz von Uppsala 1968: «Der
Schutz des Gewissens erfordert, daß die Kirchen nicht nur die
in den Streitkräften Dienenden seelsorgerisch betreuen und
unterstützen, sondern auch jene, die vor allem auf Grund der Art
moderner Kriegführung die Teilnahme an bestimmten Kriegen
verweigern, die sie aus Gewissensgründen meinen ablehnen zu
müssen oder die sich aus Gewissengründen nicht in der Lage
sehen, Waffen zu tragen oder überhaupt Wehrdienst in ihrem
Lande zu leisten» (offizieller deutscher Bericht des Weltkirchenrates,

S. 67).
Es ist klar, daß diese Sätze nicht auf den schweizerischen Fall,

sondern auf ganz andere Verhältnisse abzielen, wo tatsächlich
der Kriegsdienst einem Christen als Teilnahme an Unrecht und
Mord erscheinen kann. Dort haben sie ihren geistigen Ursprung
und wohl auch ihre Verfasserschaft. Auf unsere Verhältnisse sind
sie nur mutatis mutandis übertragbar.

Es ist ebenso klar, daß die Kirche in ihrer Verkündigung und
ihrer politischen Äußerung in der Sorge für Schaffung und
Ausbreitung des Friedens, für Versöhnung und Völkerverständigung
ihre Cura prior, im Eintreten für das Recht auf Verteidigung und
Schutz des Lebens nur ihre Cura posterior erblickt. Innerhalb
dieser geistigen Prioritäten muß sie es aber völlig glaubwürdig
machen, daß sie gerade als solidarisch mit unserem schweizerischen

Rechtsstaat verbundene Kirche auch dessen Recht und
Pflicht zur Verteidigung rückhaltlos bejaht.

Wo aber hat sie in den letzten Jahren für die Pflicht und den

Gewissensernst, für die Aufgaben und die ganz persönlichen Sorgen

und Anliegen des Soldaten als Kirche - abgesehen vom
armeeeigenen Feldpredigerdienst - dasselbe Verständnis und Gehör
aufgebracht wie für das verschwindend kleine Grüpplein der
verhätschelten Dienstverweigerer > Abgesehen von Lippenbekenntnissen

zur Landesverteidigung, hat sie sich weitgehend mit
Ignorierung dieser Aufgaben begnügt, sie womöglich noch scheel

und mißtrauisch angesehen und jedenfalls eine betonte Distanz
gewahrt. Wenn sie aber für eine schonende und bis an die
Grenzen des Verstehens gehende Behandlung des Dienstverweigerers

aus Gewissensgründen eintreten will, so darf sie das in
unserem Staate nur so tun, daß sie dabei jederzeit völlig klar
macht, daß sie mit dessen heimlichen oder ausgesprochenen

Voraussetzungen und Zielen nichts zu tun haben will, sondern nur
für christliche Milde gegenüber einem Irrenden plädiert. Alles
andere wäre der Einbruch des Täufertums in unsere Kirche. Die
Art, wie die Kirche in den letzten zwei Jahrzehnten dem Treiben
gewisser Theologen in ihren Reihen passiv zuschaute, womöglich
noch wohlwollend Vorschub leistete, läßt einige Zweifel an
dieser klaren Auffassung aufkommen. Nur eine deutliche Di-
stanzierung von solcher Mentalität gibt der Kirche auch das

Recht, jederzeit, wo es nötig werden sollte, den Staat an die
Grenzen und Bindungen seiner Gewalt zu erinnern.

9. Damit stehen wir zum Schluß wieder vor der Frage, wie
unser Staat mit den Dienstverweigerern aus Gewissensgründen
zu verfahren habe. Es geht dabei nicht um eine Frage des

Entgegenkommens, der größeren oder geringeren Generosität,
sondern um eine solche der staatspolitischen Verantwortung, bei
der alle Umstände und Konsequenzen erwogen werden müssen.
Darum scheidet zum vorneherein jede Lösung aus, die den

Dienstverweigerer glorifiziert und als einen Mann des besseren

238



oder feineren Gewissens auszeichnet, den Soldaten aber, der

nicht nur die Mühen eines harten Dienstes, sondern auch die

innere Belastung der ethischen und staatspolitischen Notwendigkeit

emer allfälhgen bewaffneten aktiven Verteidigung des seinem

Schutz anvertrauten Lebens auf sich nimmt, verkappt oder
offensichtlich zum Menschen minderen Gewissens stempelt, ihn

gar als primitiven «Gewaltanbeter und Gewaltgläubigen»
(Hans Reutimann in seinem Büchlein «Bantam führt Gespräche»)
hinstellt. Es muß vielmehr aus jeder praktischen Lösung klar
hervorgehen, daß der Soldat ein Mann der Dienstleistung aus

Gewissensgründen, der Dienstverweigerer aber, wie ein welscher

Publizist geistreich formuliert hat, nicht etwa ein «objeeteur de

conscience», sondern ein «objeeteur d'inconscience» ist. Innerhalb

dieser Grenzen ergeben sich folgende Konsequenzen:
a) Die einfache Strafloserklärung kommt nicht in Frage.

Zwar verlangen sie gewisse Dienstverweigerer und ihre Apologeten

mehr oder weniger stürmisch und berufen sich dabei gern
auf die in der Verfassung verankerte Glaubens- und Gewissensfreiheit

(Artikel 49 BV). Sie wollen an den Rechtsgütern dieser

Verfissung partizipieren, angefangen vom persönlichen Rechtsschutz

der Freiheit des Individuums bis zu den Wohltaten der
Schule, der Spitäler und der Sozialgesetzgebung, wollen aber

nicht nur nichts zu deren Verteidigung beitragen, sondern indirekt
noch deren Verteidigung als ein dem Gewissen widersprechendes
Unrecht prinzipiell diskriminieren. Gleichzeitig verlangen sie die

Sonderbehandlung für ihr Verhalten mit Berufung auf die in
derselben Verfassung garantierte Gewissensfreiheit, deren Schutz
die Notwendigkeit einer Armee impliziert. Das ist ein krause

Logik. Kann man dort, wo sie einem nicht paßt, die Verfassung -
also die allgemeine Wehrpflicht - ablehnen und zugleich dort,
wo sie einem Schutz für ein ihren Prinzipien widersprechendes
Verhalten zu gewähren scheint - also in der Gewissensfreiheit -,
sich auf sie berufen

Ganz abgesehen von dieser innern Widersprüchhchkcit ist
natürlich der Artikel von der Gewissensfreiheit in der Intention des

Gesetzgebers von Anfang an so gemeint, daß sich einer nur innerhalb

der allgemeinen Verfassungsstruktur auf ihn berufen kann.
Es wäre eine absurde Verabsolutierung dieses Verfassungsprin-
zips, wenn sich einer nur auf das Gewissen zu berufen brauchte,

um sich von irgendeinem ihm nicht behagenden anderen Artikel
derselben Verfassung persönlich zu dispensieren. Stellen wir uns
einmal die Konsequenzen einer solchen «Strafloserklärung in
eigener Regie» etwa auf dem Gebiet der allgemeinen Schulpflicht
oder der Verkehrsgesetzgebung vor! Das irrige Gewissen hat
keinen Anspruch auf den Schutz der Gewissensfreiheit. Darüber
hinaus ist es einfach nicht wahr, daß der Staat mit der

Strafrechtsverfügung über die Dienstverweigerer die Gesinnung strafe

und damit die eigene Verfassung verletze; er straft nicht die

Gesinnung - sie zu bekunden ist in dieser Sache vielmehr jedem
unbenommen -, er straft nur das Delikt des Nichteinrückens und
der Gehorsamsverweigerung.

b) Die Umwandlung des Artikels von der allgemeinen Wehrpflicht

(Artikel 18 BV) in einen Grundsatz der allgemeinen
Dienstpflicht jedes Schweizers, verbunden mit der Einführung
eines speziellen Zivildienstes für die Dienstverweigerer als

Alternative zum Militärdienst, kommt nur durch eine Verfassungsänderung

in Frage. Dies gilt trotz dem Gutachten Bäumlin an
den Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund, das juristisch
schlechterdings unhaltbar ist. Mit den Aussichten emer entspie-
chenden Initiative steht es jedoch höchst prekär. Hier wird
übrigens die Achillesferse der Dienstverweigerer und ihrer
Sympathisanten sichtbar. Auf der einen Seite behaupten sie emphatisch,

jedermann sei im Grunde für eine solche Lösung zu haben,

sie hätten die überwiegende Volksmeinung auf ihrer Seite, nur
ein paar sture Militärköpfe verlangten noch die Bestrafung der

ernsthaften Dienstverweigerer; auf der andern Seite scheuen sie

die ihnen leicht zur Verfügung stehende Volksinitiative für eine

solche Lösung wie der Teufel das Weihwasser.

Gegen einen Zivildienst mit seinen vielen Möglichkeiten ist

sicher nichts einzuwenden, wenn er nicht zur kostspieligen

Extrawurst wird; ich selber habe schon vor vierzig Jahren als

Mittelschüler und Student eifrig am Zivildienst in den Berg-
kantonen mitgewirkt. Als Alternative zum Militärdienst aber

kommt er nur in Frage, wenn er in dieser Eigenschaft in der

Verfassung verankert ist. Die kapriziöse Pointe der Sache

besteht aber darin, daß das Hauptkontingent der religiösen
Dienstverweigerer, für die ein solcher Zivildienst eingerichtet werden

müßte - die Zeugen Jehovas -, von seiner staatsverneinenden

Mentalität aus rundweg erklärt, sie würden auch einen
Zivildienst verweigern - womit glücklich wieder der Ausgangspunkt
erreicht wäre und der Tanz von neuem begänne.

c) Die nächstliegende Lösung ist doch wohl die Umteilung
aller Dienstverweigerer in die Sanität, eventuell sogar in ein

spezielles Sanitätskorps, das ausschließlich diese Kategorie von
Sanitätssoldaten umfassen und das entsprechend eingesetzt würde.
Von der Möglichkeit der Einteilung in die Sanität kann meines

Wissens jeder in seinem Gewissen Beunruhigte heute schon bei

der Rekrutierung Gebrauch machen. Später, -wenn er in einer
anderen Truppe ausgebildet ist, ist allerdings aus naheliegenden
Gründen die Umteilung erschwert. Sie sollte aber erleichtert,
die militärgerichtliche Weiterleitung des Falles bis zur Abklärung
dieser Frage jeweilen aufgeschoben und dann, wenn der

Betreffende diese Lösung akzeptiert, als erledigt erklärt, höchstens

mit der Fällung einer Disziplinarstrafe bei Nichteinrücken zum
vorherigen Aufgebot einer andern Truppe geahndet werden.
Das wäre eine höchst humane Lösung, die für unsern Rechtsstaat

in jeder Beziehung tragbar ist und die Kreierung von
Märtyrern vermeidet. Lehnt einer aber diese Einteilung in die Sanität

mit der Begründung ab, auch das sei indirekt Militärdienst und
stärke die Armee, die er grundsätzlich ablehne, so hat dann das

Verfahren seinen vollen Lauf zu nehmen. Ich meine jedoch,

wenn einer den Sanitätsdienst, der im Kriege unzählige elementare

humanitäre Aufgaben zu erfüllen hat, nur unter dem

Gesichtspunkt der Wiederherstellung von Kanonenfutter zu sehen

vermag, wenn einer es mit seinem Gewissen als unvereinbar

erklärt, verwundete und sterbende Menschen zu retten, so treibt
ihn dieses angebliche Gewissen in die Richtung der gröbsten
Unmenschlichkeit und verdient er kaum mehr Schonung; er
sollte sich jedenfalls nicht als religiöser Märtyrer brüsten.

Es gibt einen Fixpunkt, an dem sich Dienstleistende und

Dienstverweigerer in unserem Land treffen und einig sind: Das

ist die Verabscheuung des Krieges und der Glaube an die

Notwendigkeit seiner Überwindung. Das sollte uns bei allen harten

gedanklichen Auseinandersetzungen ermöglichen, uns gegenseitig

den Respekt und die Duldsamkeit nicht zu versagen. Ich
habe aber leider bei unzähligen Diskussionen mit Pazifisten die

Erfahrung machen müssen, daß sie ihre Sache mit einer unglaublichen

Aggressivität und Gehässigkeit verfechten zu müssen meinen

und geneigt sind, jeden, der für die Landesverteidigung
eintritt, für eine Kriegsgurgel oder einen beschränkten Dummkopf
zu betrachten, während sie immer die «bessere Gerechtigkeit des

Reiches Gottes» für sich gepachtet zu haben wähnen. Das

erschwert jedes Gespräch und jedes Suchen nach einer Lösungs-
möglichkeitnichtunwesentlieh. Mit einer diesbezüglichenEntgif-
tung und Versachlichung, mit einer «Entmythologisierung» des

religiösen Dienstverweigererproblems wäre nicht wenig gewonnen.

239


	Dienstleistung aus Gewissensgründen

