
Zeitschrift: ASMZ : Sicherheit Schweiz : Allgemeine schweizerische
Militärzeitschrift

Herausgeber: Schweizerische Offiziersgesellschaft

Band: 125 (1959)

Heft: 2

Artikel: Atomwaffen und christliche Ethik

Autor: Vogelsanger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-37805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-37805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Atomwaffen und christliche Ethik
Von Hptm. Peter Voglsanger

Jeder ehrliche Christ fühlt sich durch das Problem der Atomwaffen
beunruhigt. Das Auftauchen dieser Waffen von schwerster Zerstörungskraft
stellt zweifellos nicht nur an die Politik und Strategie, sondern auch an die
christliche Ethik ernste Fragen. Auch wenn man sich durch die entrüstete,
vor allem auf Lärmeffekt berechnete Ausmalung der apokalyptischen
Perspektiven eines künftigen Atomkrieges nicht schrecken läßt, so darf man
doch der Verantwortung für eine saubere ethische Lösung dieser Fragen
nicht ausweichen - zumal nicht in einem Land, dessen gesamte Staats- und

Lebensordnung auf den Prinzipien der christlichen Ethik beruht.

Falsche Alternativen

Erfahrungsgemäß führt nun aber gerade dieses Element gefühlsmäßiger
Beunruhigung leicht zur Ausschaltung der klaren und vernünftigen
Überlegung in der Diskussion des weitschichtigen Fragenkomplexes. Man neigt
in der Atomdiskussion zu Pathos und zu Kurzschlüssen. Man redet aneinander

vorbei und unterschiebt sich gegenseitig Motive und Tendenzen, die
dem Partner fernliegen. Es gilt darum vorab, gewisse falsche, immer wieder
auftauchende Alternativen zu durchschauen und zu vermeiden. Eine solche
falsche Alternative ist zum Beispiel die Meinung, cs stünden sich in unserem
Lande die Befürworter und die Gegner eines Atomkrieges gegenüber. Es

gibt keine Befürworter des Atomkrieges in der Schweiz. Wir alle sind Gegner

eines Atomkrieges. Wir alle sind uns der ungeheuren Gefährlichkeit
dieser Waffen und der Vcrabschcuungswürdigkcit eines Atomkrieges
bewußt. Da ist keiner, der die Dinge verharmlosen wollte. Da ist keiner, der
blind, unbedenklich, in lästerlicher Unbckümmcrthcit nach diesen Waffen
greifen würde. Wir alle erstreben nur die Verunmöglichung eines

Atomkrieges. Wir alle suchen nur nach einem Weg zur völligen Ausschaltung
dieser grauenvollen Waffen aus den politischen Erwägungen und dem
militärischen Handeln der Völkcrwelt. Darüber kann es unter ernstzunehmen-
den Christen keine Meinungsverschiedenheit geben und sollte darum auch
keine konstruiert werden. Die Frage ist nur, welches der gangbare Weg zu
ihrer Ausschaltung sei.

Oder eine solche falsche Alternative ist die Meinung, cs stünden sich in
dieser Auseinandersetzung die Vertreter des christlichen Glaubensstand-

punktes auf der einen, die Vertreter eines «bloß» realpolitisch-militärischen
Denkens ohne ethische Bindungen auf der andern Seite gegenüber; die
Friedensfreunde hier, die Militaristen dort; die Prediger des Vertrauens auf Gott

2 '
81



im einen, die Anwälte eines kurzsichtigen Machtdenkens im andern Lager.
Aber es gibt in dieser Sache, trotz allem Pathos in der Sprache der Atom-
pazifistcn, keinerlei Monopol für Glauben, Ethik und Fricdcnsgesinnung.
Und alle gegenteiligen, manchmal recht anmaßenden Anspielungen sollten
besser unterbleiben. In Wirklichkeit ist nämlich auch der Vertreter eines

«integralen Glaubensstandpunktes» in der Atomfragc nicht davon dispensiert,

in seiner Entscheidung die gesamte politische Situation zu
berücksichtigen, sonst ist sie gar nicht echte, christliche Glaubensentscheidung,
sondern utopische Schwärmerei, die nicht auf der nüchternen Erkenntnis dieser

sündig-gewalttätigen Welt, sondern auf dem Traumbild einer irrealen
Idealwelt beruht. Und umgekehrt dürfen auch jene, die in Erwägung der

politischen Verantwortung in unserer Zeit vor jedem übereilten und
einseitigen Schritt in der Atomfragc meinen warnen und sogar die atomare
Rüstung ihres Landes energisch befürworten zu müssen, für sich den Glauben,
die Verantwortung, den Gehorsam vor Gott beanspruchen. Es mag sein,
daß mit dieser nüchternen Haltung nicht so leicht theologischer Staat zu
machen ist wie mit dem radikalen Atompazifismus. Aber sie hat die gesund-
biblische Erkenntnis auf ihrer Seite, daß in dieser Welt der Gewalt und des

Unrechtes die noch so affektive Beteuerung des Friedenswillens leider den
Frieden noch nicht herbeiführt, daß vielmehr der Friede in dieser irdischen
Welt der Sicherung durch das Schwert bedarf.

Krieg und Widerstand

Damit stehen wir schon vor der ethischen Zentralfragc: die Stellung des

Christen zum Krieg überhaupt, nicht zum Atomkricg, ist die primäre
ethische Entscheidung. Von den Atompazifistcn wird vielfach argumentiert,
durch die Atomwaffe sei das ethische Problem des Krieges neu gestellt; die
Grenzlinie der ethischen Entscheidung sei in Zukunft neu zu ziehen, so daß

sie nicht mehr zwischen Krieg und Verteidigung verläuft, sondern zwischen
dem christlich noch vertretbaren, ethisch noch zulässigen Krieg mit
konventionellen Waffen und dem ethisch absolut verwerflichen, durch das

Ausmaß der Zerstörungskraft restlos kriminalisierten Krieg mit Atomwaffen.
Hier hegt ein verhängnisvoller Fehlschluß vor. Durch die Atomwaffen hat
der Krieg wohl technisch-physisch ein neues, meinetwegen sogar radikal
verändertes Gesicht bekommen. An seinem ethischen Charakter aber hat
sich nichts geändert. Verändert hat sich die Knegfiihrung; nicht verändert
aber hat sich das Kncgsziel. Von diesem Kriegsziel her aber ist die ethische

Frage zunächst allein zu entscheiden. Und da ist die Haltung der christlichen
Ethik absolut klar: der Krieg an sich, als bewaffneter Angriffauf das menschliche

Leben, auf die Freiheit, den Frieden, das Recht und die irdischen Güter

82



des Nächsten ist vom Glauben aus unbedingt und kompromißlos verwerflich.

Der Krieg, nicht erst der Atomkrieg, ist absolut kriminell und
unmoralisch. Er ist Barbarei, Chaos, Rechtlosigkeit, Unmenschlichkeit,
Aufhören jeder Ordnung. Er ist ein völlig untaugliches Mittel zur Verfolgung
nationaler Zwecke oder zur Lösung internationaler Konflikte. Und die

Ausschaltung und Vcrunmöglichung von Kriegen bleibt darum das oberste Ziel
aller christlichen Ethik in diesem Bereich des menschlichen Handelns. Hier
müßte die christliche Verkündigung, Ethik und Politik noch viel klarer und

unzweideutiger als bisher reden, wenn sie vom Kriege redet, und jedes
gedankliche Spiel mit dem Krieg als einer Möglichkeit in Gottes Wcltordnung
oder als einer unabänderlichen Tatsache dieser sündigen Wcltwirkhchkcit
ausschalten.

Dem Krieg steht - ethisch, nicht technisch gesprochen - der Widerstand
absolut, diametral, in der ganzen Radikalität des Unterschiedes von Gut und
Böse gegenüber. Mag die Beurteilung im konkreten geschichtlichen Fall
manchmal schwierig sein, mögen die völkerrechtlichen Prinzipien zu dieser

Beurteilung noch sehr rudimentär entwickelt sein, so sind die sittlichen
Begriffe an sich durchaus klar und dürfen nie aus den Augen verloren werden.
Sittlich zu rechtfertigen und vor Gott geboten ist nur die Landesverteidigung

als der uns befohlene Schutz des uns anvertrauten Lebens, Rechtes,
Friedens und Gutes. Es sollte darum für die beiden wesensfremden Größen

von Krieg und Widerstand überhaupt nicht mehr das Wort «Krieg» als

gemeinsamer Oberbegriff gebraucht werden. Wir haben keinen «Kriegsmini-
ster» und keine «Wehrmacht», sondern nur eine Landesverteidigung. Diese

Landesverteidigung aber leiten wir christlich nicht, wie das fälschlicherweise

vielfach geschieht, aus dem naturrcchtlichcn Prinzip der Notwehr ab.

Sondern sie ist viel zentraler und direkter als eine sittliche Pflicht begründet
im christlichen Liebesgebot.

Wie denn: In diesem Liebesgebot und in dessen Ausfluß und Konsequenz,

dem biblischen Verbot des Tötcns, ist uns die Ehrfurcht vor allem
Leben, der Schutz und die Pflege alles uns anvertrauten Lebens als Pflicht
auferlegt. Dieser Schutz aber erfordert in unserer realenWelt, die immer wieder

den gewalttätigen Angriff des Bösen auf das Leben kennt, die Schwertgewalt.

Es ist bezeichnend, daß jene gewaltigen Ausführungen, in denen an
entscheidender Stelle Paulus die Schwcrtgewalt des Staates im Dienste des

Rechtes und die Pflicht zum Widerstand gegen das Böse begründet (Römer

13), eingebettet sind in die umfassenderen und das Ganze umgreifenden

Ausführungen über das Wesen und Handeln der christlichen Liebe

(Römer 12-14). Es ist eine durch keinen Idealismus und keinen Utopismus
aus der Welt zu schaffende Tatsache nüchterner biblischer Erkenntnis, daß

83



Recht und Freiheit und Frieden, wenn sie mcht ungestraft dem Angriff
jedes Übeltäters ausgesetzt sein sollen, des Schutzes durch das Schwert
bedürftig sind - zunächst in der Gestalt der Drohung mit der Abwehr, im
Notfall aber auch durch den wirksamen Einsatz dieses Schwertes. Es kommt
dann zum paradoxen, sittlich aber durchaus klaren und gerechtfertigten
«Töten im Dienste des Lebens», zur Erfüllung des göttlichen Liebesgebotes
und also des Tötungsvcrbotcs gerade in der Gestalt des Tötcns, weil der uns
anbefohlene Schutz des Lebens keine andere Möglichkeit mehr zuläßt. Dabei

ist aber wohl zu beachten - und darin liegt die entscheidende sittliche
Qualifikation -, daß dieses Töten im Dienste einer göttlichen Lebensordnung

und im Dienste der Rechtswahrung nie eigentlicher Zweck, also

Mord ist, selbst wenn dieses Töten auch Unschuldige zwangsläufig mit-
trifft. - Diese biblischen Gedankengänge, die die echte Paradoxic des christlichen

Handelns in der sündigen Welt widerspiegeln, bleiben dem Idealisten,
der mit einer sündlosen Welt und einer angeborenen Güte aller Mcnschen-
natur rechnet, für immer unverständlich. Es ist aber gerade zur Beurteilung
unserer Frage wichtig, daß wir ihren notwendigen innern Zusammenhang
erkennen.

So gibt es für den Christen nicht ein - ethisch recht fragwürdiges -
individuelles Recht auf Widerstand, sondern eine - ethisch viel strenger
verpflichtende - Pflicht zum Widerstand zum Schutze des Nächsten. Verboten
ist primär nicht das Töten, sondern in erster Linie jene absolute
Lieblosigkeit, die sich in der Preisgabe des unserem Schutze anvertrauten Lebens

an die Vergewaltigung, Unterjochung, Quälung, Entwürdigung durch die
böse Macht des Angriffes äußern würde. Verboten ist in erster Linie die

Kapitulation. Sic wäre feige Zulassung des Scclenmordes und Leibermordes.
Sie wäre das viel größere Übel als das, was als ultima ratio gewiß auch immer
noch ein Übel bleibt: die Vernichtung des Angreifers. - Es ist seltsam, daß

das, was auf der Ebene des Persönlichen uns allen als selbstverständliche
Pflicht der Liebe erscheint, uns fragwürdig erscheinen kann, sobald cs auf
die Ebene des Staates übertragen wird. Wenn ich sehe, daß ein Unhold sich

meinem Hause nähert, mit der Brandfackel und mit dem Mordmesser
bewaffnet und in der eindeutigen Absicht, mein Haus in Brand zu stecken,
meine Frau und meine Töchter zu vergewaltigen und meinen kleinen Buben

abzumurksen, so ist es meine selbstverständliche Liebespflicht, diesen

Unhold mit allen mir zur Verfügung stehenden Mitteln unschädlich zu
machen und ihn eben unter Umständen zu vernichten, und cs wäre nicht nur
bodenlose Feigheit, sondern Verrat an der Liebe, wenn ich cs nicht tun und
mich gar noch bewußt wehrlos machen würde. Die Verteidigungspflicht
des Staates gegenüber Unrecht und Mord ist nichts anderes als das auf die

84



staatliche Ebene dieser sündigen Welt übertragene christliche Liebesgebot.
Wer sich dieser Pflicht entziehen will, soll konsequent dann auch auf allen
anderen Gebieten auf den Schutz und auf die Wohltaten dieses Staates
verzichten.

Jede christliche «Rechtfertigung des Krieges» hat sich also streng auf dieses

sittliche Gebot des Widerstandes zu beschränken. Jeder andere Krieg ist
Mord - gleichgültig, ob er mit Hellebarden, mit dem Schießgewehr, mit
Luftbombardemcnten oder mit Atomwaffen geführt werde. Aber dürfen
wir nun umgekehrt weiterfahren: jede Verteidigung ist sittliche Pflicht und
gerechtfertigt, gleichgültig, ob sie mit Hellebarden, Schießgewehr oder
Atombomben geführt werde ; Hier greift die Frage über vom Kricgsziveck
auf die Kncgsmittel. Gibt es nicht nur in der Frage des Kriegsziclcs, sondern
auch in der Frage der Kriegsmittcl eine Grenze des sittlich Zulässigen, oder
ist, wie das eine allzu vereinfachende Betrachtung der Dinge zu sagen
geneigt ist, durch den guten Zweck jedes Mittel geheiligt und also nur nach
seiner Tauglichkeit, nicht nach seiner sittlichen Qualität zu fragen

Tauglichkeit und sittliche Zulässigkeit des Kriegsmittels

Gewiß, die sittliche Grenze bleibt auch im Atomkrieg die alte. Sie ist
nicht in dem Sinne neu zu ziehen, daß sie künftig zwischen einem ethisch
noch vertretbaren Krieg mit konventionellen Waffen und einem ethisch
absolut verwerflichen mit Atomwaffen verläuft (Gollwitzer); sondern die
entscheidende Grenzlinie verläuft nach wie vor allein zwischen dem Angriffskrieg

und dem Verteidigungskrieg, zwischen der legitimen Anwendung
von Gewalt im Dienste des Rechtes und der verbrecherischen im Dienste
des Unrechtes. Alle andern Fragen sind sekundär. Hier dürfen wir uns die

Begriffe durch das Atomgeschrei in keiner Weise vernebeln oder verrücken
lassen. In den Mitteln mögen sich Krieg und Widerstand praktisch gleich
oder fast gleich sein; in den Mitteln muß sich der Widerstand notwendig
nach dem Krieg richten; in der für die Ethik allein maßgeblichen Intention
aber sind sie absolut entgegengesetzt. - Und gewiß, das Mittel muß in erster
Linie tauglich, das heißt dem Zwecke angemessen sein. Es ist der zu
erreichende Zweck, der in der Ethik die Wahl der Mittel vorschreibt, und nicht
umgekehrt. Konkret gesprochen: der Einsatz von physischen Gewaltmitteln
im Widerstand muß und darf bedingt sein von der Erreichung des Zweckes,
nämlich der Abschreckung eines möglichen Angriffes und, im Falle des

erfolgten Angriffes, der Außerkraftsetzung der kriegerischen Gewaltmittel des

Angreifers. Die Bereitstellung solcher Mittel muß vom Rechtsstaat nach
diesem Ermessen verfügt werden. - Für den Staatsmann und Militär unseres
Landes wird also die Tauglichkeit des Mittels im Vordergrund stehen. Er

85



wird, logisch und ethisch durchaus konsequent, zunächst so folgern: Ist die

Verteidigung fraglos sittlich geboten, so anvertrauen wir zweckmäßig diese

Vcrtcidigungspflicht einer Armee, wobei freilich das ganze Land sowohl in
der Leistung wie im Ertragen von Schlägen und Wunden mit dieser Armee
solidarisch verhaftet ist. Das Leben der Frauen und Kinder ist - ethisch
betrachtet - nicht schutzwürdiger, sondern nur schutzbcdürftiger als das
Leben der Männer eines Landes. Die Bewaffnung dieser Armee muß, wenn sie

ihren Zweck erfüllen muß, eine adäquate, das heißt der möglichen Bedrohung,

dem Kriegspotential des möglichen Gegners einigermaßen adäquat
sein. Es wäre sittlich wiederum eine absolute Lieblosigkeit, einer Armee den

Auftrag zum Widerstand mit zu kurzen Waffen zu geben und sie damit
nicht nur an der realen Erfüllung ihres Auftrages zu hindern, sondern diese

bewußt und gewissenlos aufzuopfern. Die Bedrohung ist heute zweifellos
eine atomare. Die adäquate Bewaffnung kann daher heute, wenn wir wirklich

die Vcrtcidigungspflicht ehrlich bejahen und nicht zum Lippenbekenntnis
degradieren wollen, nur eine atomare sein.

Das alles ist logisch vollkommen in Ordnung. Trotzdem darf das

Problem der militärischen Tauglichkeit eines Kricgsmittels nicht mit dem
Problem der ethischen Zulässigkeit verwechselt oder gleichgesetzt werden, sonst
macht man sich der Denkunordnung schuldig. Schon das echte und
unverdorbene Gefühl der innern Unterscheidung sagt uns intuitiv, daß mit der
Indienststellung der Atomenergie für Kriegszwecke ein Kriegsmittel
aufgetaucht ist, das auch für die Verteidigung ethisch höchst problematisch ist.
Und dazu kommt die gedankliche Überlegung, daß auf alle Fälle ein noch
so geheiligter sittlicher Zweck ein Mittel, das in sich selbst unsittlich wäre,
nicht rechtfertigen und heiligen könnte. Liegt dieser Fall vor bei der Atomwaffe

' Ist mit der Atomwaffe, speziell schon bei deren lediglich taktischem
Einsatz im Frontgebiet, die sittliche Grenze der erlaubten Kricgsmittel
überschritten» Um die Klärung dieser Frage geht eigentlich die Auseinandersetzung.

Kriminalität oder ethische Indifferenz der Atomwaffen?

Man muß sich vor zwei entgegengesetzten Übertreibungen, genauer
gesprochen: vor einer Übertreibung und einer c7»/mrcibung hüten. Das erste
ist die Behauptung der absoluten Kriminalität der Atomwaffen; das zweite
die Behauptung der vollkommenen sittlichen Neutralität der Atomwaffen.
Die erstgenannte Übertreibung argumentiert folgendermaßen: Der kriminelle

Charakter der Atomwaffen liegt in ihrer technischen Qualität als

«Massenvcrnichtungsmittel». Sie stempelt den Krieg zum reinen Massenmord,

weil sie keine Unterscheidung mehr zwischen Kämpfern und Nicht-

86



kämpfern erlaubt. Durch die Wahllosigkcit ihrer Wirkung verunmöghchcii
die Atomwaffen jede partielle Humanisicrung des Krieges. Schon das sonst
für die Rüstung gültige Moment der Abschreckung wird korrumpiert, weil
hier ja mit der millionenfachen Ermordung von Unschuldigen zur Vergeltung

gedroht wird, wodurch die politische Abschreckung in die Drohung
mit Geiselmcthodcn absinkt. - Die Atomwaffen vcrunmöglichcn das sittlich
allein zulässige Kriegsziel der Rechtswahrung. Sie erlauben nur noch ein

einziges Kriegsziel: die totale physische Vernichtung des Gegners. - Die
Atomwaffen treffen, im Unterschied zu den rasantesten übrigen
Kriegsmitteln, selbst zu den chemischen und biologischen, auch die kommenden
Generationen und die Vegetation. Abgesehen von der furchtbaren
erbbiologischen Nachwirkung schafft das die noch viel furchtbarere geistige
Nachwirkung, daß nach dem Krieg keine Vergebung und Versöhnung mehr
aufkommen kann und somit das Menschbleiben der Menschheit im Kern
bedroht ist. - Ein kommender Krieg mit Atomwaffen wird auch für
denjenigen, der sich verteidigen zu können und zu müssen glaubt, praktisch
auf Selbstmord oder zum mindesten auf ein gefährliches Spiel mit dem
Selbstmord hinauslaufen. Das hegt wiederum in ihrem technischen Charakter

begründet; denn es gibt keine Garantie, daß der taktische Einsatz von
Atomwaffen nicht automatisch zum totalen, schrankenlosen Atomkrieg und
damit zur partiellen oder totalen Menschhcitsvcrnichtung führe; vielmehr
spricht alles für diese Wahrscheinlichkeit. - Aus all diesen Gründen ist die
Atomwaffe absolut kriminell. Sie wird es nicht erst je durch einen bestimmten

Einsatz; sie ist es a prineipio, kraft ihrer eigenen Qualität. Sie schafft
eine neue sittliche Qualität des Krieges. Sie stempelt den Krieg zum reinen
Massenmord. Darum ist nicht erst ihre kriegsmäßige Verwendung, sondern
schon ihre Schaffung und Bcreithaltung und ihre Verwendung als politisches

Druckmittel und Abschreckungsmittel sittlich unerlaubt, weil potentieller

Massenmord.
Es geht mcht an, diese gewichtigen Argumente einfach unter den Tisch

zu wischen und durch Verharmlosungen zu ersetzen. Es ist aber genau zu
untersuchen, was daran Tatsache und was bloße Behauptung ist. So ist etwa
durchaus zuzugeben, daß die Atomwaffen dem Krieg nicht nur quantitativ,
sondern qualitativ ein neues Gesicht gegeben haben, und zwar nicht in
erster Linie vermöge ihrer ungeheuren Massierung von Feuer- und
Explosivkraft, sondern wegen ihrer genetischen Nachwirkungen, in denen
tatsächlich ein neues, ethisch ungemein ernstes Problem auftaucht. Umgekehrt
wäre zum vorneherein die pessimistische Annahme, die immer den
maximalen Einsatz aller Atomwaffen und das totale Versagen jeder Kontrolle
und Disziplin voraussetzen, als christlich unzulässiger Fatalismus abzulehnen.

87



- Im einzelnen ist aber noch zu entgegnen: Gerade ihren Charakter als

«Masscnveriiichtungsmittel» teilen die Atomwaffen durchaus mit den
«konventionellen» Waffen in ihrer neuzeitlichen Entwicklung. Hier liegt keine
grundsätzliche Zäsur, sondern nur eine quantitative Steigerung vor. Die
Massenvernichtung setzte schon ein mit der Proklamation des totalen
Luftkrieges durch Hitler, und es gibt keinen qualitativen, sondern lediglich
einen quantitativen Unterschied etwa zwischen den deutschen Bombarde-
menten von Warschau, Rotterdam und Coventry und dem amerikanischen
Bombenabwurf auf Hiroshima. Zum «Massenmord» wird die «Massen-

vemichtung» aber nicht durch die quantitative Steigerung der Vernichtungs-
kraft, sondern durch die Intention des Einsatzes. Handelt cs sich um Aggression

oder um legitime Abwehr> Gewiß liegt auch im zweiten Fall noch ein
ernstes Problem: Darf ich die Atomenergie einsetzen, um mit einem
einzigen Feuerschlag ein Kriegsziel zu erreichen, das auf konventionellem
Wege nur ungeheuer mühsam und wahrscheinlich unter Aufopferung von
viel mehr Menschenleben auf Freundes- und Feindcsscitc erreicht werden
kann Aber auch darüber entscheidet nicht die technische Feuerkraft,
sondern die Legitimität des Kricgsziclcs. Daran allein entscheidet sich das Verdikt

«Massenmord». Massenmord ist jeder Angriffskrieg, auch mit
Maschinengewehren und mit 7,5er Kanonen, und Verteidigung mit der Atomwaffe
ist sicher nicht Massenmord, auch wenn sie zwangsläufig, wie bei jeder
wirksamen Verteidigung, Unschuldige mittrcffcn wird. -Was aber die

Behauptung vom reinen Ziel der «totalen physischen Vernichtung» des

Kriegsgegners und damit dem Ausschluß jeder Möglichkeit echter Rechtswahrung
in einem nüt Atomwaffen geführten Verteidigungskrieg betrifft; was die

komplementäre Behauptung vom wahrscheinlichen oder sicheren Selbstmord

auch des Verteidigers betrifft: so basiert beides auf dem schon

genannten pessimistischen Fatalismus, der die schlimmste Möglichkeit mit der
Wahrscheinlichkeit verwechselt. Wir verzichten hier darauf, ihn aus der

Kriegsgeschichte zu widerlegen. Die Art schon, wie er sich in der möglichst

drastischen Beschreibung der gesteigerten Feuerkraft der allergrößten
Bombenkonstruktioncn gefällt und dabei bewußt die umgekehrte Entwicklung,

nämlich die Bemühungen um eine Reduktion dieser Zerstörungskraft
in der taktischen Atomwaffe ignoriert oder lächerlich zu machen versucht,
charakterisiert ihn als Zweckpessimismus und Pamkmacherci. Das gleiche
gilt von der Schilderung der von niemand bestrittenen erbbiologischen
Gefahren. Ganz abgesehen davon, daß sie bewußt die Bemühungen um die
Schaffung sogenannter «sauberer Bomben» außer acht läßt oder ironisiert,
besteht auch hier kein absolut qualitatives Novum. Schädigungen der
Nachkommenschaft in physischer wie geistiger Hinsicht zieht jede, auch die



«humanste» Kriegführung nach sich; und umgekehrt sind Fälle denkbar, wo
solche Schäden als das geringere von zwei Übeln hingenommen werden
müßten. Das größere Übel wäre ohne Zweifel die Preisgabe unserer ganzen
Nachkommenschaft an den teuflischen Scclcnmord auf Jahrhunderte hinaus.

- Nach allem: trotz der unbestreitbaren Gefährlichkeit der Atomwaffen
ist die These von ihrer absoluten Kriminalität und Unsittlichkcit unhaltbar.

Das gleiche trifft freilich auch zu von der umgekehrten These: von der

Behauptung der völligen ethischen Indifferenz und Neutralität der
Atomwaffen. Hier lautet der Fehlschluß: die Atomwaffe ist eine bloße Sache; eine
Sache aber ist sittlich neutral, weder gut noch böse; erst der Gebrauch
dieser Sache hat ethische Bedeutung und Qualität. - Das gilt allenfalls von
der Atomenergie, nicht aber von der Atomwaffe, die schon einen bestimmten

Gebrauch der Sache, eben die Indienststellung der Atomenergie für die

Kriegführung und damit die katastrophale Steigerung der Kriegswirkung
darstellt. Hier ist von der christlichen Ethik sorgfältiger zu differenzieren.
Und zwar so: Kriminalisiert wird der Krieg allerdings nicht durch die

Atombombe, sondern durch den Machtgeist, durch das radikale Böse. Dieser

durch keine sittlichen und rechtlichen Hemmungen gefesselte Machtgeist

ist der Ursprung aller Kriegsverbrechen. Ihm gilt der Kampf des Christen;

ihm jede Konzession, Kapitulation oder gar feige Bewunderung zu

verweigern ist die primäre ethische Pflicht in der Kriegsfragc. Diesem

Machtgeist ist aber heute in der Atomwaffe ein Mittel von ungeheurer
Gefährlichkeit zur Verfügung gestellt, das tatsächlich in verbrecherischen
Händen zur Totalvernichtung der Menschheit führen kann. Es gehört zu
den paradoxen Auswirkungen der abendländischen Kultur, daß derselbe
menschliche Geist in seiner unerhörten Verfeinerung sowohl den Kräften
des Guten wie des Bösen Mittel von ungeahnter Wirkungskraft zur
Verfügung stellt. Das Mittel ist freilich nicht schon deshalb verwerflich, weil
die Gefahr dieses ungeheuren Mißbrauchcs besteht.

Aber um dieser Gefahr willen ist seine Ächtung und Abschaffung
anzustreben. Der unermeßlich gefährliche, schwer kontrollierbare und für die

nachfolgenden Generationen verderbliche Charakter der Waffe zwingt die
Menschheit sittlich dazu, alles zu ihrer kontrollierten und allseitigen
Ausschaltung zu unternehmen. Wir glauben, daß dieses Ziel, wenn keine
Kurzschlußhandlungen erfolgen, schließlich erreichbar ist. Dabei ist zu
unterscheiden zwischen dem endgültigen Ziel einer völligen Ausschaltung und
zwischen dem vorläufigen Ziel einer Ausschaltung der Atombombe gerade
durch die Rüstungsbalance. Solange das letzte Ziel nicht erreicht ist - und
erreichbar ist es nur auf dem Wege einer langen, geduldigen Bemühung, bei
der militärische Widerstandsbereitschaft mit ethischer Bemühung um eine

89



gerechte Friedensordnung und politische Klugheit und Festigkeit sich
verbinden müssen -, gibt es ein klares sittliches Recht zur Herstellung und Bc-
reithaltung und, als ultima ratio, Anwendung dieses Mittels im Dienste der
Rechtsordnung. Wir werden als Christen dieses Recht auf das äußerste Minimum

reduzieren müssen. Die Waffe darf nur eingesetzt werden zur Verteidigung

bei einem TotalangrifT auf die höchsten Güter; sie darf nur eingesetzt

werden, wenn keine andere Möglichkeit der Verteidigung mehr bleibt,
wenn in der Entscheidung zwischen dem größeren und geringeren Übel
keine andere Wahl mehr bleibt; und sie darf nur eingesetzt werden mit der
Wahrscheinlichkeit des Erfolges, das heißt also mit der Aussicht, daß der
Schutz dieser höchsten Güter auch wirklich eintritt und nicht etwa das

Gegenteil, der Untergang der Menschheit und aller ihrer Güter. - Wie aber
sind die Aussichten für eine völlige Ausschaltung der Atomwaffen? Die
Beantwortung dieser Frage hängt von der Beurteilung der politischen Situation

ab, von der sich auch die ethische Betrachtungsweise nicht dispensieren
darf. (2. Teil folgt)

Kriegsgeschichtliche Betrachtung
zur schweizerischen Disziplin

Von Hptm. i. Gst. W. Schaufelberger

Die Beschäftigung mit der Kriegsgeschichte, wie ich sie verstehe, findet
ihre ernsthafte Erfüllung nicht darin, daß sich aus ihr letzten Endes ergeben

mag, wie cs dereinst gewesen, wie cs sich einstmals zugetragen hat, sondern
dann erst, wenn sie zu jener höheren Warte der Betrachtung führt, die
erlaubt, das Bleibende vor dem Vergänglichen, das Gültige vor dem Episodenhaften

zu unterscheiden. So gesehen, wird das letzte Anliegen der
Kriegsgeschichte kaum die Entwicklung der Waffen, Monturcn und Orden, kaum
auch die minutiöse Nachrechnung von Heeresstärken, die Enthüllung von
Kommandoverhältnissen, nicht einmal die gctrculichc Rekonstruktion von
Schlachtverläufen und Feldzügen als solche sein, sondern all diese Gegenstände

erhalten ihren besonderen Sinn doch nur vom Menschen her, welcher
die vornehmste und letzte Instanz jeder kriegsgeschichtlichcn Betrachtung
ist. Denn er entwickelt diese Waffen, trägt diese Monturcn, kommandiert
und wird kommandiert, tötet und stirbt - und er allein wird denn auch die

Antwort auf die Frage zu geben wissen nach dem Stetigen, dem Geltenden
und Dauernden in der Geschichte des schweizerischen Soldaten.

Ist diese Fragestellung denn überhaupt von Nutzen »Wo doch der Weis-

90


	Atomwaffen und christliche Ethik

