Zeitschrift: Allgemeine schweizerische Militarzeitung = Journal militaire suisse =
Gazetta militare svizzera

Band: 80=100 (1934)

Heft: 4

Artikel: Dient der Dienstverweigerer dem Frieden?
Autor: Stokar, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-12613

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-12613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 206 —

das gemeinhin auch allem historischen Geschehen einen ver-
niinftigen Sinn und hohere Zwecke zu unterlegen sucht’). Sie
wurzeln so noch zum grossten Teil in der Gedankenwelt des
19. Jahrhunderts, die, soweit die Historik in Betracht kommt,
wohl in dem grossen Logiker und Systematiker Hegel ihren
vornehmsten Vertreter besitzt, dessen «Philosophie der Ge-
schichte» den bezeichnenden Satz enthiilt: «Der einzige Gedanke,
den die Philosophie mitbringt, ist aber der einfache Gedanke
der Vernunfit, dass die Vernunft die Welt beherrsche, dass es
also in der Welt verniinitig zugegangen sei.»

Dient der Dienstverweigerer dem Frieden?
Von Willy Stokar.

Es sei gleich vorweggenommen: Ich anerkenne grundsiitz-
lich die sittliche Freiheit der Personlichkeit, sich ihrer Ueber-
zeugung gemdiss in die menschliche Gesellschaft einzuordnen.
Mir scheint, es hiesse dem Menschen das Recht auf Individuali-
tdat absprechen, wollte man diese sittliche Freiheit grundsitzlich
verneinen. Damit ist aber das Recht auf Ketzertum miteinge-
schlossen. Ketzertum kann zu Mértyrertum werden, beides Er-
scheinungen, denen die Geschichte viel zu verdanken hat. Heute
kommt religioses Ketzer- und Mértyrertum kaum mehr in Frage.
Dagegen aber politisches, das sich gegen den Staatsverband
richtet. Wer sich nicht auf den Boden des bestehenden Staats-
verbandes und seiner rechtlichen Prinzipien stellen will, wird
darin zum ketzerischen Fremdkorper.

Kein Mensch hat heutzutage ein sittliches Recht, dariiber
zu bestimmen, ob ein anderer sich auf den Boden des Staats-
verbandes stellen will oder nicht. Aber ebenso selbstverstind-
lich ist es, dass die gesetzlich bestellten Hiiter des Staatsver-
bandes den Ketzer strafen miissen, wie es die Gesetze vor-
schreiben. Ein Staatsverband, der Ketzerei durchgehen lédsst,
untergribt dadurch seine eigene Existenz. Nur die moderne
Humanitit hindert ihn daran, den Ketzer radikal auszumerzen,
sei es durch die Todesstrafe, sei es durch lebenslidngliche Ge-
fangensetzung.

Vielleicht erscheinen solche Sidtze dem Leser unmoglich
hart und schroff, vielleicht sogar barbarisch. Aber es hilit
nichts, sentimental zu sein, wenn es um die wahre, um die
geistige Wirklichkeit geht. Das wirkliche Leben in seiner Ge-
setzmissigkeit nimmt keine Riicksicht auf sentimentale Nei-

7) Siehe das Kapitel «Wie Foch die Kriegsgeschichte auffasst» bei
Recauly «Le mémorial de Foch», Paris 1929 (deutsch Dresden 1929).



— 207 —

gungen des erkennenden Menschen. Jeder Verband mit recht-
licher Grundlage muss sich gegen Rechtsbruch und Verrat
schiitzen. Und ist es etwa nicht ein schwerer Verrat, wenn
jemand dem Staatsverband seine personliche Wehrkraft wider-
rechtlich entzieht? Heisst das denn nicht, die Volksgemeinschaft,
zu der man rechtens gehért, wehrlos machen, wenn sie um ihre
Existenz kiampft durch Einsatz ihrer Wehrmacht? Keine Weis-
heit der Welt vermag dies zu leugnen.

Dem sittlichen Recht auf politische Ketzerei steht das ge-
setzliche Recht auf Bestrafung gegeniiber. Daran ist nichts zu
dndern.

Von solchen riicksichtslos logischen Ueberlegungen aus ge-
sehen, sind die Gesetze unsres Landes iiber Dienstverweigerung
auffallend glimpflich. Muss man da nicht stutzig werden? Da
stimmt sicherlich irgend etwas nicht mehr im allgemeinen Ver-
hiltnis zwischen Staatsbiirger und Staatsverband, so muss man
vermuten. Es liegt an der Zeit, dass das so ist. Wir leben ja
mitten in einer Zeit der Auflosung eines fritheren und der Bil-
dung eines kiinftigen Gleichgewichtes zwischen Individuum und
Gesellschaft iiberhaupt. Und die relativ milde Behandlung des
Dienstverweigerers ist eine Auswirkung des gestorten Gleich-
gewichtes.

Immer von neuem stosst man heute im Gespriach mit
Leuten aus allen Schichten unseres Volkstums auf einen ge-
radezu erschreckenden Mangel an Einsicht in die Tatsachen, von
denen aus ein Gleichgewichtszustand zwischen Individuum und
Gesellschaft zu suchen ist. Es widre — so scheint mir — aller-
hochste Zeit, hier griindlich Wandel zu schaffen. Sonst gehen
wir bedenklich unsicheren Zeiten entgegen.

Ich darf wohl annehmen, der Ernst der gegenwirtigen
Stunde gewihre einem die nétige Freiheit, ohne Riicksicht auf
herrschende Meinungen zu sagen, was man als begriindete
Wahrheit betrachten muss. Ansichten, Meinungen und Einstel-
lungen stammen aus Neigungen, Wiinschen und Teilerkennt-
nissen, sind also irgendwie seelisch, d. h. aber subjektiv be-
stimmt. Wenn es jedoch um notwendige Klirungen geht, miis-
sen die Tatsachen objektiv, d. h. geistig betrachtet werden. Die
Tatsachen selbst sollen sprechen, nicht Meinungen dariiber.

Zweierlei sei zundchst festgestellt. Einmal halten heute die
Individuen zuviel von sich, leben in einem gewissen Grossen-
wahn, der sie blind oder wenigstens kurzsichtig macht gegen-
iiber der wirklichen Bedeutung der sozialen Gemeinschaft fiir
ihre Existenz. Zum andern aber erwarten sie wieder vielzuviel
von der Gesellschaft und von sich um ebensoviel zu wenig fiir



— 208 —

diese. Das scheint zwar ein Widerspruch zu sein, doch wird
sich schon zeigen, wie wahr beide Feststellungen trotzdem sind.

Und noch eine Feststellung: Weil diese beiden Uebelstéinde
bestehen, steht unser Volksleben in Gefahr, dem Kollektivwahn
zu verfallen, der ein furchtbares Zerrbild der demokratischen
Idee darstellt.

Wer hilt denn nun zuviel von sich gegeniiber der Volks-
gemeinschaft? Zum Beispiel, gerade der Dienstverweigerer.
Und mit ihm jedermann, der mit ihm sympathisiert. Das tun
ja sehr viele Leute, denen im Grunde nur der Mut zum Ketzer-
tum abgeht. Woher, so fragt man sich, nehmen ecigentlich die
Dienstverweigerer den Mut, der Volksgemeinschaft den elemen-
tarsten Dienst zu verweigern, den sie vom Einzelnen fordert?
Auf diese Frage habe ich auf Grund unzihliger Gespriiche nur
die eine Antwort: Sie nehmen den Mut aus einer weitverbreiteten
Begriffsverwirrung. Im Gespriche zeigt es sich sofort, dass sie
im Grunde keine Ahnung haben, was sie tun, d. h. was ihr Tun
als geistige Tatsache bedeutet. Was sie vorzubringen haben,
entstammt immer subjektiver Seelenhaltung, niemals objektiver
geistiger Einsicht in Tatsachen. Denn an der Tatsache lidsst sich
nicht riitteln: Wer dem Staatsverband den Wehrdienst verwei-
gert, stellt sich de facto ausserhalb der Volksgemeinschaft. Er
versucht, sein personliches Schicksal dem Schicksal der Volksge-
meinschaft zu entriicken. Er sieht nicht, dass ein Volk notwen-
digerweise eine andere Moral haben muss als der einzelne
Mensch. Ein Volk ist eine andere geistige Wirklichkeit als jener,
der moralisch als Mensch unter Menschen lebt. Das Volk lebt
unter Volkern. Was im moralischen Dasein des einzelnen Men-
schen z. B. Mord bedeutet, das gibt es zwischen Volkern lingst
nicht mehr. Ein Krieg zwischen Volkern kommt vielleicht der
Korperverletzung im menschlichen Dasein gleich. Wie kann
man denn so borniert sein, so einfache Wahrheiten nicht zu be-
greifen? Wer sich diese Dinge einmal ein wenig iiberlegt hat,
zieht keine illusorischen Konsequenzen daraus, wie der Dienst-
verweigerer es tut. Vielmehr erkennt er ganz bescheiden und
sachlich die Tatsache an, dass fiir das Volkerschicksal der Ein-
zelne ein verschwindend winziges Wesen ist, eben eins unter
Millionen.

Bei niherer Ueberlegung kommt man ireilich gerade durch
die Gespriche mit den Dienstverweigerern dahinter, wo die
wesentlichste Blindheit bei ihnen sitzt. Der Dienstverweigerer
fithlt sich gar nicht im Gegensatz zum Volk, sondern nur zu
seiner gegenwirtigen Staatsordnung und zwar eben deswegen,
weil sie noch immer mit der Moglichkeit kriegerischer Konilikte
mit andern Voélkern rechnet und darum den Biirger zum Wehr-



— 209 —

dienst notigt. Volk und Staat fallen fiir die Empfindung des
heutigen Menschen nicht zusammen. Nur vermag er meist beide
begrifflich nicht klar zu trennen. Die hiezu notige Gedanken-
arbeit geht iiber seine durchschnittliche Leistungsfahigkeit.

Der Volksorganismus ist tatsichlich etwas anderes als der
Staat. Der Staat ist eine Idee und zwar eine Ordnungsidee, die
Funktionen des Volkslebens zu regeln. Durch die Staatsord-
nung wird das Volk ein Staatsvolk, wie es dem gegenwirtigen
allgemeinen Entwicklungsstand der Kultur entspricht. Das
romische Reich war kein Staatsverband in diesem Sinne, so
wenig wie die vorchristlichen Reiche als solche zu verstehen
sind. Auch Naturvoiker bilden keine Staatsverbidnde. Man kann
mit einem gewissen Recht sagen: Der Volksorganismus ist eine
natiirliche und zugleich eine kulturelle Tatsache; der Staat da-
gegen ist ein menschliches Denkprodukt, eine Idee. Das Volk
gibt sich eine Rechtsgrundlage gemiss seiner Staatsidee und
bestellt die Organe zur Verwirklichung der dadurch bestimmten
Ordnung.

Vom Standpunkt des Einzelnen aus erscheint die Staats-
ordnung als die Verwirklichung einer Uebereinkunft zwischen
ihnen. Darum liegt es dem Einzelnen ob, dafiir mitzusorgen,
dass die Staatsidee jederzeit eine solche Uebereinkunft darstellt,
die er mitverantworten kann. Bestimmend innerhalb eines
demokratischen Staatsverbandes ist immer die Mehrheit der
Staatsbiirger. Die Minderheit muss sich ihr fiigen. Indem der
Dienstverweigerer nun aus Unzufriedenheit mit der herrschen-
den Staatsidee den Wehrdienst nicht leistet, begeht er dem
Volke gegeniiber ein objektives Unrecht. Er vergreift sich in
den Mitteln. Geht es nicht allen Volksgenossen, die politisch
in der Minderheit sind, genau so wie ihm? Gegen eine Staats-
form zu kdmpfen, ist doch im demokratischen Volk nicht nur
erlaubt, sondern gehort zu den selbstverstindlichen Pilichten
eines jeden Staatsbiirgers, der sich ernstnimmt. Aber niemals
darf dies anders als unter der Voraussetzung geschehen, dass
die durch Mehrheit herrschende Staatsform anerkannt wird, bis
sie durch den neuen Mehrheitswillen einer neuen weichen muss.
Das ist sehr unbequem, schon deshalb, weil es recht deutlich
1(irl(fiennen lasst, wieviel oder wie wenig Einer fiir das ganze Volk

edeutet.

Unsre landldufigen Vorstellungen iiber diese Fragen sind
so unklar geworden, weil die gegenwirtigen Staatsvolker keine
sehr einfachen Gegebenheiten darstellen. Unser Schweizervolk
beispielsweise ist kein natiirlicher Verband. Die starke Bin-
dung, die seine verschiedenen Glieder zusammenhélt, bildet im
Grunde ein geschichtliches Schicksal im Zusammenhang mit dem



— 210 —

wundervollen Stiick europaischer Erde, auf dem es sich abspielt.
Eine solche Bindung kann naturgemiiss nicht so unmittelbar
empiunden werden wie etwa eine Blutsgemeinschaft, die cine
instinktive Zusammengehorigkeit zur Grundlage hat. Eine ge-
wisse bewusste, politisch willensméissig sich dussernde Verbun-
denheit mit Vergangenheit und Gegenwart des Volkes ist bei
uns an Stelle einer instinktiven notwendig. Bei den européiischen
Kulturvolkern ist das bis zu einem gewissen Grade allgemein der
Fall. Darum gibt es ja auch die Freiziigigkeit, die den Aus- und
Uebertritt von Volk zu Volk ermoéglicht. Ein Neger konnte da-
gegen niemals in einen Indianerstamm aufgenommen werden,
wenigstens grundséitzlich nicht. Da entscheidet eben nicht eine
Uebereinkunft, das Recht, sondern die Natur selbst.

Volker im europdischen Sinne sind politische Schicksals-
gemeinschaften in staatlicher Daseinsform. Fiir sie ist die wil-
lentliche Einordnung der einzelnen Volksglieder in die staat-
liche Gemeinschaftsform lebenswichtige Existenzbedingung. Die
hauptsichlichsten Schwierigkeiten, die heute das Volksleben be-
drohen, haben ihre Ursache darin, dass wir moderne Menschen
uns nicht mehr von Gott oder von Natur aus eingeordnet emp-
finden in unser Volkstum. Wir miissen, sofern wir uns unsrer
Selbstheit bewusst sind, uns selbst in ein bewusstes Verhéltnis
zu der Schicksalsgemeinschaft setzen, der wir durch Geburt
oder Wahl angehoren. Das macht einen wesentlichen Teil dessen
aus, was wir die soziale Frage nennen. Das weitere Schicksal
unsrer schweizerischen Eidgenossenschaft hingt wesentlich da-
von ab, ob es uns in den Wirrnissen der Gegenwart gelingen
wird, durch geniigend verbreitete Einsicht in die wirklichen Exi-
stenzbedingungen unseres Volkes ein neues Gleichgewicht im
Verhiltnis zwischen Individuum und Gemeinschaft herzustellen.
Vor allen Dingen brauchen wir vollige Klarheit iiber die Bedeu-
tung des Einzelnen fiir die Gesamtheit.

Sehr leicht ist ein objektiver Masstab dafiir aus dem Sach-
verhalt zu gewinnen. Soviel bei uns Einer in bezug auf politische
Willensbildung geistig bewirken kann, soviel bedeutet er fiir das
Volk. Wer hundert Volksgenossen mit Stimmberechtigung zu
seiner eigenen politischen Ueberzeugung bringen kann, dessen
Bedeutung ist eben 100 im Verhiltnis zur Gesamtzahl der Stimm-
berechtigten. Vermag er die Mehrheit zu gewinnen, so kann
er fiir das gesamte Volk bestimmend handeln. Der Dienstver-
weigerer aber masst sich dieses Recht an, ohne die Mehrheit zu
haben. Er handelt schicksalsbildend fiir das Volk iiber die
Kopie seiner Volksgenossen hinweg. Darum ist er immer im
Unrecht und ist gar nicht in der Lage, die Verantwortung dafiir



— 211 —

zu tragen. Denn die Folgen muss ja das Volk tragen, das in
ihm einen Mitgaranten seines geordneten Daseins verloren hat.

In der Dienstverweigerung spielen zwei seelische Momente
eine bestimmende Rolle: Protest und Resignation. Und diese
beiden Momente entsprechen jenen beiden Mingeln, auf die oben
hingewiesen wurde. Was ist denn Protest? In ihm liegt zunédchst
die Kundgebung, mit bestehenden Verhiltnissen nicht einver-
standen zu sein. Der Protestierende will aber mit seiner Kund-
gebung zugleich ankiindigen, er fiir seine Person wasche die
Hinde in Unschuld und lehne es ab, die verurteilte Sache mit-
zuverantworten. Ja er fordert sogar die Volksgenossen auf, sich
ebenso zu verhalten. Eben darin erkennen wir jenen Grossen-
wahn, der sich fiir zu gut und erhaben hélt, den miihevollen Weg
iiber die Gewinnung der Mehrheit zu gehen und derweil ruhig
die Opfer zu bringen, die mit dem Dasein in einer Minderheit
immer verbunden sind. Zugleich liegt aber darin eine Resigna-
tion. Man traut sich die Kraft und den zdhen Willen nicht zu,
mit geistigen Mitteln unter den Volksgenossen fiir seine Ziele
zu kidmpfen. Da ist man plotzlich wieder zu bescheiden und
will nichts davon wissen, dass mit den Aufgaben auch die Krifte
wachsen. Gemessen an der Leistung eines Menschen, der ohne
Anmassung und ohne Illusionen in seiner Volksgemeinschaft
sachlich fiir den Frieden wirkt und daneben ruhig seine Pflichten
erfiillt, nimmt sich der Dienstverweigerer schwichlich und sogar
fast verdchtlich aus.

Hier ist es wahrlich notig, mit unzweideutigen Worten da-
von zu sprechen, wie und wodurch man in Wahrheit dem kiinfti-
gen Frieden dient. Gewiss nicht dadurch, dass man sich um seine
sozialen Verpilichtungen herum hinter ein Bibelwort fliichtet, das
uns aus grauer Vergangenheit des israelitischen Volkes ent-
gegentont: Du sollst nicht toten! Keine staatliche Instanz und
kein Gesetz verlangt, jemand soll jemand anderen toten. Wenn
zwischen Voélkern Krieg ausbricht, so handeln ihre Glieder fiir
die Volker. Es ist eine (allerdings bei einem friedfertigen Volke
begreifliche) Begrifisverwirrung, wenn man nicht einsieht, wie
sehr das fiir den Einzelnen die Sache idndert, wo es um die sitt-
liche Verantwortung geht. Trotzdem bleibt natiirlich die ent-
setzliche Grauenhaftigkeit des Krieges bestehen. Ich gestatte
niemand, mich um meiner sachlich gemeinten Feststellungen wil-
len als Kriegsireund und Friedensgegner zu betrachten. Ich
kann mir nichts Schrecklicheres vorstellen als einen neuen Krieg.
Und ich halte es fiir eine Schmach, dass wir heute iiberhaupt
noch daran denken miissen, ein solcher liege im Bereich der
Moglichkeiten.



— B —

Dennoch bleibt es cine objektive, immer wieder festgestellte
geistige Tatsache: Was der Einzelne als Vertreter seines Volkes
im Kriege tut, belastet ihn moralisch nicht so, wie wenn er das-
selbe auf eigene Verantwortung hin in seinem Privatleben tite.
Wire das den Gesetzen der Wirklichkeit nach nicht so, so
miisste man all die Millionen, die im Kriege getotet haben, als
Morder betrachten. Ja, man miisste erwarten, in den ehemals
kriegfithrenden Liandern wie in Mordergruben zu leben, in denen
keiner seines Lebens sicher wiire. Man miisste annehmen, die
ehemaligen Kriegsteilnehmer lebten alle unter dem bekannten
moralisch zermiirbenden Druck einer ungeheuren Gewissenslast.
Davon ist aber nichts wahr. Gewissensbisse haben die ehemali-
gen Kriegsteilnehmer in Wahrheit nur dariiber, was sie auf
eigene Verantwortung verbrochen haben. Das aber sind meist
viel feinere Dinge als roher Mord, eben genau solche, wie sie
auch im Frieden zwischen Menschen geschehen. Man nehme
sich nur die Miihe, die zwischen uns lebenden Kriegsteilnehmer
dariiber zu befragen.

Aus alledem ldsst sich nur eine Schlussiolgerung ziehen:
Der Dienstverweigerer dient in Wahrheit weder seinem Volk,
noch dem kiinftigen Frieden. Er verwirrt vielmehr nur die Vor-
stellungen seiner Volksgenossen jiber den wirklichen Sachver-
halt und iiber die gesunden Wege zum Frieden. Vor allen Din-
gen hilft er mit, das ohnehin schon so laut ertonende, vollig un-
fruchtbare Friedensgeschrei derer zu verstiarken, die scheinbar
meinen, der Friede werde durch Protest gegen den Krieg be-
griindet. Und zugleich schwécht er die nur allzu diinne Front
der Gutwilligen, die ohne viel Geschrei Tag fiir Tag, Jahr fiir
Jahr in Wahrheit und Klarheit am wirklichen Neubau des kiinf-
tigen Friedens arbeiten.

Wer auch nur ein bisschen geistige Klarheit und Objektivi-
tat besitzt, fiir den besteht nicht der geringste Zweifel, dass nur
der am Friedenswerk mitbaut, der dazu an seinem Platz im
Leben beitrdgt, die Wirtschaft in gesunde Bahnen zu bringen.
Denn alles dreht sich heute um die Wirtschaft, im Kleinen wie
im Grossen. Hier aber geht es nicht um Resolutionen oder um
Proteste, aber auch nicht um Angelegenheiten, die an griinen
Tischen zu regeln sind.

Bisher wiirde die Wirtschaft nach der liberalistischen
Theorie betrieben, die in knappster Kiirze so lautet: Sorge jeder
fiir sich, so ist fiir alle gesorgt. Aus dieser moralischen Haltung
des wirtschaftenden Menschen entstand die soziale Gegenwart,
die niemand anders als eine drohende allseitige Vernichtung
empfinden kann. An Stelle dieser Maxime muss die andere
treten: Niemand kann fruchtbar wirtschaften, wenn er es fiir



— 213 —

sich tut; jeder arbeite fiir die andern, so ist fiir alle gesorgt!
Das ist eine einfache Wahrheit. Aber sie ist wie alle derartigen
Grundwahrheiten um so weniger einfach zu verwirklichen. Ver-
hielten wir uns wirklich so im Wirtschaften, so wiire unser Pro-
duzieren und Konsumieren, unser Angebot und unsere Nachfrage
stets der Ausdruck einer Briiderlichkeit, nicht der eines ver-
nichtenden Egoismus. Man mochte verzweifeln, wenn man die
absolute Notwendigkeit dieser Forderung erkannt hat und sie an
der Gegenwart misst. Es wird ein gewaltiges Stiick Arbeit,
geistiger Arbeit, kosten, fiir die Unumgéinglichkeit und Frucht-
barkeit dieser Umstellung die geniigende Einsicht zu schaffen.
Und ein gut Teil dieser Arbeit werden wir — Gott sei’'s ge-
klagt — der Not und dem Niedergang des Bestehenden iiber-
lassen miissen. Nicht zuletzt deswegen, weil mehr Neigung zu
Protest und Weglaufen unter uns herrscht, wie die Dienstver-
weigerer sie praktizieren, als standhafter Mut und zéiher Wahr-
heitswille,

Vorbemerkung der Redaktion.

Wir verofientlichen im nachfolgenden eine Reihe kurzer
Aufsdtze von jiingeren Offizieren iiber verschiedene Themata.
Entgegen der Ansicht eines Teiles unserer sehr geschitzten
Leser (die uns schon miindlich und schriftlich ausgedriickt
wurde) stehen wir auf dem Standpunkt, dass das Organ der
Schweiz. Offiziersgesellschaft allen Offizieren fiir ihre Mei-
nungsiusserung offen stehen soll, nicht nur den Erfahrenen,
Aelteren. Wir machen nur eine Ausnahme: Politik soll bei uns
nicht getrieben werden. Damit wiirden wir hdchstens Uneinig-
keit in unsere Reihen tragen. Einigkeit im Offizierskorps haben
wir aber noch nie so notig gehabt, wie jetzt.

Wir nehmen weiter den Standpunkt ein, dass die jungen
Offiziere ermuntert werden miissen, ebenfalls zur Feder zu grei-
fen, und nicht davon abgehalten. Unser Rotstift wird schon
dafiir sorgen, dass kein Missbrauch getrieben wird.

Fiir die Leser, die beim Lesen von Aufsdtzen junger Kame-
raden nicht auf ihre Rechnung zu kommen glauben, liegt ein
Aequivalent in der Beilage «Bericht iiber die Mandver der
2. Division 1933», bearbeitet vom Chef der Generalstabsabtei-
lung, Oberstkorpskommandant Roost, herausgegeben vom Eidg.
Militirdepartement.



	Dient der Dienstverweigerer dem Frieden?

