
Zeitschrift: Allgemeine schweizerische Militärzeitung = Journal militaire suisse =
Gazetta militare svizzera

Band: 80=100 (1934)

Heft: 4

Artikel: Dient der Dienstverweigerer dem Frieden?

Autor: Stokar, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-12613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-12613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 206 —

das gemeinhin auch allem historischen Geschehen einen
vernünftigen Sinn und höhere Zwecke zu unterlegen sucht'). Sie
wurzeln so noch zum grössten Teil in der Gedankenwelt des
19. Jahrhunderts, die, soweit die Historik in Betracht kommt,
wohl in dem grossen Logiker und Systematiker Hegel ihren
vornehmsten Vertreter besitzt, dessen «Philosophie der
Geschichte» den bezeichnenden Satz enthält: «Der einzige Gedanke,
den die Philosophie mitbringt, ist aber der einfache Gedanke
der Vernunft, dass die Vernunft die Welt beherrsche, dass es
also in der Welt vernünftig zugegangen sei.»

Dient der Dienstverweigerer dem Frieden?
Von Willy Stokar.

Es sei gleich vorweggenommen: Ich anerkenne grundsätzlich
die sittliche Freiheit der Persönlichkeit, sich ihrer Ueber-

zeugung gemäss in die menschliche Gesellschaft einzuordnen.
Mir scheint, es hiesse dem Menschen das Recht auf Individualität

absprechen, wollte man diese sittliche Freiheit grundsätzlich
verneinen. Damit ist aber das Recht auf Ketzertum
miteingeschlossen. Ketzertum kann zu Märtyrertum werden, beides
Erscheinungen, denen die Geschichte viel zu verdanken hat. Heute
kommt religiöses Ketzer- und Märtyrertum kaum mehr in Frage.
Dagegen aber politisches, das sich gegen den Staatsverband
richtet. Wer sich nicht auf den Boden des bestehenden
Staatsverbandes und seiner rechtlichen Prinzipien stellen will, wird
darin zum ketzerischen Fremdkörper.

Kein Mensch hat heutzutage ein sittliches Recht, darüber
zu bestimmen, ob ein anderer sich auf den Boden des
Staatsverbandes stellen will oder nicht. Aber ebenso selbstverständlich

ist es, dass die gesetzlich bestellten Hüter des Staatsverbandes

den Ketzer strafen müssen, wie es die Gesetze
vorschreiben. Ein Staatsverband, der Ketzerei durchgehen lässt,
untergräbt dadurch seine eigene Existenz. Nur die moderne
Humanität hindert ihn daran, den Ketzer radikal auszumerzen,
sei es durch die Todesstrafe, sei es durch lebenslängliche
Gefangensetzung.

Vielleicht erscheinen solche Sätze dem Leser unmöglich
hart und schroff, vielleicht sogar barbarisch. Aber es hilft
nichts, sentimental zu sein, wenn es um die wahre, um die
geistige Wirklichkeit geht. Das wirkliche Leben in seiner
Gesetzmässigkeit nimmt keine Rücksicht auf sentimentale Nei-

7) Siehe das Kapitel «Wie Foch die Kriegsgeschichte auffasst» bei
Recauly «Le mémorial de Foch», Paris 1929 (deutsch Dresden 1929).



— 207 —

gungen des erkennenden Menschen. Jeder Verband mit rechtlicher

Grundlage muss sich gegen Rechtsbruch und Verrat
schützen. Und ist es etwa nicht ein schwerer Verrat, wenn
jemand dem Staatsverband seine persönliche Wehrkraft
widerrechtlich entzieht? Heisst das denn nicht, die Volksgemeinschaft,
zu der man rechtens gehört, wehrlos machen, wenn sie um ihre
Existenz kämpft durch Einsatz ihrer Wehrmacht? Keine Weisheit

der Welt vermag dies zu leugnen.
Dem sittlichen Recht auf politische Ketzerei steht das

gesetzliche Recht auf Bestrafung gegenüber. Daran ist nichts zu
ändern.

Von solchen rücksichtslos logischen Ueberlegungen aus
gesehen, sind die Gesetze unsres Landes über Dienstverweigerung
auffallend glimpflich. Muss man da nicht stutzig werden? Da
stimmt sicherlich irgend etwas nicht mehr im allgemeinen
Verhältnis zwischen Staatsbürger und Staatsverband, so muss man
vermuten. Es liegt an der Zeit, dass das so ist. Wir leben ja
mitten in einer Zeit der Auflösung eines früheren und der
Bildung eines künftigen Gleichgewichtes zwischen Individuum und
Gesellschaft überhaupt. Und die relativ milde Behandlung des
Dienstverweigerers ist eine Auswirkung des gestörten
Gleichgewichtes.

Immer von neuem stösst man heute im Gespräch mit
Leuten aus allen Schichten unseres Volkstums auf einen
geradezu erschreckenden Mangel an Einsicht in die Tatsachen, von
denen aus ein Gleichgewichtszustand zwischen Individuum und
Gesellschaft zu suchen ist. Es wäre — so scheint mir —
allerhöchste Zeit, hier gründlich Wandel zu schaffen. Sonst gehen
wir bedenklich unsicheren Zeiten entgegen.

Ich darf wohl annehmen, der Ernst der gegenwärtigen
Stunde gewähre einem die nötige Freiheit, ohne Rücksicht auf
herrschende Meinungen zu sagen, was man als begründete
Wahrheit betrachten muss. Ansichten, Meinungen und Einstellungen

stammen aus Neigungen, Wünschen und Teilerkenntnissen,

sind also irgendwie seelisch, d. h. aber subjektiv
bestimmt. Wenn es jedoch um notwendige Klärungen geht, müssen

die Tatsachen objektiv, d. h. geistig betrachtet werden. Die
Tatsachen selbst sollen sprechen, nicht Meinungen darüber.

Zweierlei sei zunächst festgestellt. Einmal halten heute die
Individuen zuviel von sich, leben in einem gewissen Grössen-
wahn, der sie blind oder wenigstens kurzsichtig macht gegenüber

der wirklichen Bedeutung der sozialen Gemeinschaft für
ihre Existenz. Zum andern aber erwarten sie wieder vielzuviel
von der Gesellschaft und von sich um ebensoviel zu wenig für



— 208 —

diese. Das scheint zwar ein Widerspruch zu sein, doch wird
sich schon zeigen, wie wahr beide Feststellungen trotzdem sind.

Und noch eine Feststellung: Weil diese beiden Uebelstände
bestehen, steht unser Volksleben in Gefahr, dem Kollektivwahn
zu verfallen, der ein furchtbares Zerrbild der demokratischen
Idee darstellt.

Wer hält denn nun zuviel von sich gegenüber der
Volksgemeinschaft? Zum Beispiel, gerade der Dienstverweigerer.
Und mit ihm jedermann, der mit ihm sympathisiert. Das tun
ja sehr viele Leute, denen im Grunde nur der Mut zum Ketzertum

abgeht. Woher, so fragt man sich, nehmen eigentlich die
Dienstverweigerer den Mut, der Volksgemeinschaft den elementarsten

Dienst zu verweigern, den sie vom Einzelnen fordert?
Auf diese Frage habe ich auf Grund unzähliger Gespräche nur
die eine Antwort: Sic nehmen den Mut aus einer weitverbreiteten
Begriffsverwirrung. Im Gespräche zeigt es sich sofort, dass sie
im Grunde keine Ahnung haben, was sie tun, d. h. was ihr Tun
als geistige Tatsache bedeutet. Was sie vorzubringen haben,
entstammt immer subjektiver Seelenhaltung, niemals objektiver
geistiger Einsicht in Tatsachen. Denn an der Tatsache lässt sich
nicht rütteln: Wer dem Staatsverband den Wehrdienst verweigert,

stellt sich de facto ausserhalb der Volksgemeinschaft. Er
versucht, sein persönliches Schicksal dem Schicksal der
Volksgemeinschaft zu entrücken. Er sieht nicht, dass ein Volk
notwendigerweise eine andere Moral haben muss als der einzelne
Mensch. Ein Volk ist eine andere geistige Wirklichkeit als jener,
der moralisch als Mensch unter Menschen lebt. Das Volk lebt
unter Völkern. Was im moralischen Dasein des einzelnen
Menschen z. B. Mord bedeutet, das gibt es zwischen Völkern längst
nicht mehr. Ein Krieg zwischen Völkern kommt vielleicht der
Körperverletzung im menschlichen Dasein gleich. Wie kann
man denn so borniert sein, so einfache Wahrheiten nicht zu
begreifen? Wer sich diese Dinge einmal ein wenig überlegt hat,
zieht keine illusorischen Konsequenzen daraus, wie der
Dienstverweigerer es tut. Vielmehr erkennt er ganz bescheiden und
sachlich die Tatsache an, dass für das Völkerschicksal der
Einzelne ein verschwindend winziges Wesen ist, eben eins unter
Millionen.

Bei näherer Ueberlegung kommt man freilich gerade durch
die Gespräche mit den Dienstverweigerern dahinter, wo die
wesentlichste Blindheit bei ihnen sitzt. Der Dienstverweigerer
fühlt sich gar nicht im Gegensatz zum Volk, sondern nur zu
seiner gegenwärtigen Staatsordnung und zwar eben deswegen,
weil sie noch immer mit der Möglichkeit kriegerischer Konflikte
mit andern Völkern rechnet und darum den Bürger zum Wehr-



— 209 —

dienst nötigt. Volk und Staat fallen für die Empfindung des
heutigen Menschen nicht zusammen. Nur vermag er meist beide
begrifflich nicht klar zu trennen. Die hiezu nötige Gedankenarbeit

geht über seine durchschnittliche Leistungsfähigkeit.
Der Volksorganismus ist tatsächlich etwas anderes als der

Staat. Der Staat ist eine Idee und zwar eine Ordnungsidee, die
Funktionen des Volkslebens zu regeln. Durch die Staatsordnung

wird das Volk ein Staatsvolk, wie es dem gegenwärtigen
allgemeinen Entwicklungsstand der Kultur entspricht. Das
römische Reich war kein Staatsverband in diesem Sinne, so
wenig wie die vorchristlichen Reiche als solche zu verstehen
sind. Auch Naturvölker bilden keine Staatsverbände. Man kann
mit einem gewissen Recht sagen: Der Volksorganismus ist eine
natürliche und zugleich eine kulturelle Tatsache; der Staat
dagegen ist ein menschliches Denkprodukt, eine Idee. Das Volk
gibt sich eine Rechtsgrundlage gemäss seiner Staatsidee und
bestellt die Organe zur Verwirklichung der dadurch bestimmten
Ordnung.

Vom Standpunkt des Einzelnen aus erscheint die
Staatsordnung als die Verwirklichung einer Uebereinkunft zwischen
ihnen. Darum liegt es dem Einzelnen ob, dafür mitzusorgen,
dass die Staatsidee jederzeit eine solche Uebereinkunft darstellt,
die er mitverantworten kann. Bestimmend innerhalb eines
demokratischen Staatsverbandes ist immer die Mehrheit der
Staatsbürger. Die Minderheit muss sich ihr fügen. Indem der
Dienstverweigerer nun aus Unzufriedenheit mit der herrschenden

Staatsidee den Wehrdienst nicht leistet, begeht er dem
Volke gegenüber ein objektives Unrecht. Er vergreift sich in
den Mitteln. Geht es nicht allen Volksgenossen, die politisch
in der Minderheit sind, genau so wie ihm? Gegen eine Staatsform

zu kämpfen, ist doch im demokratischen Volk nicht nur
erlaubt, sondern gehört zu den selbstverständlichen Pflichten
eines jeden Staatsbürgers, der sich ernstnimmt. Aber niemals
darf dies anders als unter der Voraussetzung geschehen, dass
die durch Mehrheit herrschende Staatsform anerkannt wird, bis
sie durch den neuen Mehrheitswillen einer neuen weichen muss.
Das ist sehr unbequem, schon deshalb, weil es recht deutlich
erkennen lässt, wieviel oder wie wenig Einer für das ganze Volk
bedeutet.

Unsre landläufigen Vorstellungen über diese Fragen sind
so unklar geworden, weil die gegenwärtigen Staatsvölker keine
sehr einfachen Gegebenheiten darstellen. Unser Schweizervolk
beispielsweise ist kein natürlicher Verband. Die starke
Bindung, die seine verschiedenen Glieder zusammenhält, bildet im
Grunde ein geschichtliches Schicksal im Zusammenhang mit dem



— 210 —

wundervollen Stück europäischer Erde, auf dem es sich abspielt.
Eine solche Bindung kann naturgemäss nicht so unmittelbar
empfunden werden wie etwa eine Blutsgemeinschaft, die eine
instinktive Zusammengehörigkeit zur Grundlage hat. Eine
gewisse bewusste, politisch willensmässig sich äussernde Verbundenheit

mit Vergangenheit und Gegenwart des Volkes ist bei
uns an Stelle einer instinktiven notwendig. Bei den europäischen
Kulturvölkern ist das bis zu einem gewissen Grade allgemein der
Fall. Darum gibt es ja auch die Freizügigkeit, die den Aus- und
Uebertritt von Volk zu Volk ermöglicht. Ein Neger könnte
dagegen niemals in einen Indianerstamm aufgenommen werden,
wenigstens grundsätzlich nicht. Da entscheidet eben nicht eine
Uebereinkunft, das Recht, sondern die Natur selbst.

Völker im europäischen Sinne sind politische
Schicksalsgemeinschaften in staatlicher Daseinsform. Für sie ist die
willentliche Einordnung der einzelnen Volksglieder in die staatliche

Gemeinschaftsform lebenswichtige Existenzbedingung. Die
hauptsächlichsten Schwierigkeiten, die heute das Volksleben
bedrohen, haben ihre Ursache darin, dass wir moderne Menschen
uns nicht mehr von Gott oder von Natur aus eingeordnet
empfinden in unser Volkstum. Wir müssen, sofern wir uns unsrer
Selbstheit bewusst sind, uns selbst in ein bewusstes Verhältnis
zu der Schicksalsgemeinschaft setzen, der wir durch Geburt
oder Wahl angehören. Das macht einen wesentlichen Teil dessen
aus, was wir die soziale Frage nennen. Das weitere Schicksal
unsrer schweizerischen Eidgenossenschaft hängt wesentlich
davon ab, ob es uns in den Wirrnissen der Gegenwart gelingen
wird, durch genügend verbreitete Einsicht in die wirklichen
Existenzbedingungen unseres Volkes ein neues Gleichgewicht im
Verhältnis zwischen Individuum und Gemeinschaft herzustellen.
Vor allen Dingen brauchen wir völlige Klarheit über die Bedeutung

des Einzelnen für die Gesamtheit.
Sehr leicht ist ein objektiver Masstab dafür aus dem

Sachverhalt zu gewinnen. Soviel bei uns Einer in bezug auf politische
Willensbildung geistig bewirken kann, soviel bedeutet er für das
Volk. Wer hundert Volksgenossen mit Stimmberechtigung zu
seiner eigenen politischen Ueberzeugung bringen kann, dessen
Bedeutung ist eben 100 im Verhältnis zur Gesamtzahl der
Stimmberechtigten. Vermag er die Mehrheit zu gewinnen, so kann
er für das gesamte Volk bestimmend handeln. Der Dienstverweigerer

aber masst sich dieses Recht an, ohne die Mehrheit zu
haben. Er handelt schicksalsbildend für das Volk über die
Köpfe seiner Volksgenossen hinweg. Darum ist er immer im
Unrecht und ist gar nicht in der Lage, die Verantwortung dafür



— 211 —

zu tragen. Denn die Folgen muss ja das Volk tragen, das in
ihm einen Mitgaranten seines geordneten Daseins verloren hat.

In der Dienstverweigerung spielen zwei seelische Momente
eine bestimmende Rolle: Protest und Resignation. Und diese
beiden Momente entsprechen jenen beiden Mängeln, auf die oben
hingewiesen wurde. Was ist denn Protest? In ihm liegt zunächst
die Kundgebung, mit bestehenden Verhältnissen nicht
einverstanden zu sein. Der Protestierende will aber mit seiner
Kundgebung zugleich ankündigen, er für seine Person wasche die
Hände in Unschuld und lehne es ab, die verurteilte Sache mit-
zuverantworten. Ja er fordert sogar die Volksgenossen auf, sich
ebenso zu verhalten. Eben darin erkennen wir jenen Grössen-
wahn, der sich für zu gut und erhaben hält, den mühevollen Weg
über die Gewinnung der Mehrheit zu gehen und derweil ruhig
die Opfer zu bringen, die mit dem Dasein in einer Minderheit
immer verbunden sind. Zugleich liegt aber darin eine Resignation.

Man traut sich die Kraft und den zähen Willen nicht zu,
mit geistigen Mitteln unter den Volksgenossen für seine Ziele
zu kämpfen. Da ist man plötzlich wieder zu bescheiden und
will nichts davon wissen, dass mit den Aufgaben auch die Kräfte
wachsen. Gemessen an der Leistung eines Menschen, der ohne
Anmassung und ohne Illusionen in seiner Volksgemeinschaft
sachlich für den Frieden wirkt und daneben ruhig seine Pflichten
erfüllt, nimmt sich der Dienstverweigerer schwächlich und sogar
fast verächtlich aus.

Hier ist es wahrlich nötig, mit unzweideutigen Worten
davon zu sprechen, wie und wodurch man in Wahrheit dem künftigen

Frieden dient. Gewiss nicht dadurch, dass man sich um seine
sozialen Verpflichtungen herum hinter ein Bibelwort flüchtet, das
uns aus grauer Vergangenheit des israelitischen Volkes
entgegentönt: Du sollst nicht töten! Keine staatliche Instanz und
kein Gesetz verlangt, jemand soll jemand anderen töten. Wenn
zwischen Völkern Krieg ausbricht, so handeln ihre Glieder für
die Völker. Es ist eine (allerdings bei einem friedfertigen Volke
begreifliche) Begriffsverwirrung, wenn man nicht einsieht, wie
sehr das für den Einzelnen die Sache ändert, wo es um die
sittliche Verantwortung geht. Trotzdem bleibt natürlich die
entsetzliche Grauenhaftigkeit des Krieges bestehen. Ich gestatte
niemand, mich um meiner sachlich gemeinten Feststellungen willen

als Kriegsfreund und Friedensgegner zu betrachten. Ich
kann mir nichts Schrecklicheres vorstellen als einen neuen Krieg.
Und ich halte es für eine Schmach, dass wir heute überhaupt
noch daran denken müssen, ein solcher liege im Bereich der
Möglichkeiten.



— 212 —

Dennoch bleibt es eine objektive, immer wieder festgestellte
geistige Tatsache: Was der Einzelne als Vertreter seines Volkes
im Kriege tut, belastet ihn moralisch nicht so, wie wenn er
dasselbe auf eigene Verantwortung hin in seinem Privatleben täte.
Wäre das den Gesetzen der Wirklichkeit nach nicht so, so
müsste man all die Millionen, die im Kriege getötet haben, als
Mörder betrachten. Ja, man müsste erwarten, in den ehemals
kriegführenden Ländern wie in Mördergruben zu leben, in denen
keiner seines Lebens sicher wäre. Man müsste annehmen, die
ehemaligen Kriegsteilnehmer lebten alle unter dem bekannten
moralisch zermürbenden Druck einer ungeheuren Gewissenslast.
Davon ist aber nichts wahr. Gewissensbisse haben die ehemaligen

Kriegsteilnehmer in Wahrheit nur darüber, was sie auf
eigene Verantwortung verbrochen haben. Das aber sind meist
viel feinere Dinge als roher Mord, eben genau solche, wie sie
auch im Frieden zwischen Menschen geschehen. Man nehme
sich nur die Mühe, die zwischen uns lebenden Kriegsteilnehmer
darüber zu befragen.

Aus alledem lässt sich nur eine Schlussfolgerung ziehen:
Der Dienstverweigerer dient in Wahrheit weder seinem Volk,
noch dem künftigen Frieden. Er verwirrt vielmehr nur die
Vorstellungen seiner Volksgenossen über den wirklichen Sachverhalt

und über die gesunden Wege zum Frieden. Vor allen Dingen

hilft er mit, das ohnehin schon so laut ertönende, völlig
unfruchtbare Friedensgeschrei derer zu verstärken, die scheinbar
meinen, der Friede werde durch Protest gegen den Krieg
begründet. Und zugleich schwächt er die nur allzu dünne Front
der Gutwilligen, die ohne viel Geschrei Tag für Tag, Jahr für
Jahr in Wahrheit und Klarheit am wirklichen Neubau des künftigen

Friedens arbeiten.
Wer auch nur ein bisschen geistige Klarheit und Objektivität

besitzt, für den besteht nicht der geringste Zweifel, dass nur
der am Friedenswerk mitbaut, der dazu an seinem Platz im
Leben beiträgt, die Wirtschaft in gesunde Bahnen zu bringen.
Denn alles dreht sich heute um die Wirtschaft, im Kleinen wie
im Grossen. Hier aber geht es nicht um Resolutionen oder um
Proteste, aber auch nicht um Angelegenheiten, die an grünen
Tischen zu regeln sind.

Bisher würde die Wirtschaft nach der liberalistischen
Theorie betrieben, die in knappster Kürze so lautet: Sorge jeder
für sich, so ist für alle gesorgt. Aus dieser moralischen Haltung
des wirtschaftenden Menschen entstand die soziale Gegenwart,
die niemand anders als eine drohende allseitige Vernichtung
empfinden kann. An Stelle dieser Maxime muss die andere
treten: Niemand kann fruchtbar wirtschaften, wenn er es für



— 213 —

sich tut; jeder arbeite für die andern, so ist für alle gesorgt!
Das ist eine einfache Wahrheit. Aber sie ist wie alle derartigen
Grundwahrheiten um so weniger einfach zu verwirklichen.
Verhielten wir uns wirklich so im Wirtschaften, so wäre unser
Produzieren und Konsumieren, unser Angebot und unsere Nachfrage
stets der Ausdruck einer Brüderlichkeit, nicht der eines
vernichtenden Egoismus. Man möchte verzweifeln, wenn man die
absolute Notwendigkeit dieser Forderung erkannt hat und sie an
der Gegenwart misst. Es wird ein gewaltiges Stück Arbeit,
geistiger Arbeit, kosten, für die Unumgänglichkeit und Fruchtbarkeit

dieser Umstellung die genügende Einsicht zu schaffen.
Und ein gut Teil dieser Arbeit werden wir — Gott sei's
geklagt — der Not und dem Niedergang des Bestehenden
überlassen müssen. Nicht zuletzt deswegen, weil mehr Neigung zu
Protest und Weglaufen unter uns herrscht, wie die Dienstverweigerer

sie praktizieren, als standhafter Mut und zäher
Wahrheitswille.

Vorbemerkung der Redaktion.
Wir veröffentlichen im nachfolgenden eine Reihe kurzer

Aufsätze von jüngeren Offizieren über verschiedene Themata.
Entgegen der Ansicht eines Teiles unserer sehr geschätzten
Leser (die uns schon mündlich und schriftlich ausgedrückt
wurde) stehen wir auf dem Standpunkt, dass das Organ der
Schweiz. Offiziersgesellschaft allen Offizieren für ihre
Meinungsäusserung offen stehen soll, nicht nur den Erfahrenen,
Aelteren. Wir machen nur eine Ausnahme: Politik soll bei uns
nicht getrieben werden. Damit würden wir höchstens Uneinigkeit

in unsere Reihen tragen. Einigkeit im Offizierskorps haben
wir aber noch nie so nötig gehabt, wie jetzt.

Wir nehmen weiter den Standpunkt ein, dass die jungen
Offiziere ermuntert werden müssen, ebenfalls zur Feder zu greifen,

und nicht davon abgehalten. Unser Rotstift wird schon
dafür sorgen, dass kein Missbrauch getrieben wird.

Für die Leser, die beim Lesen von Aufsätzen junger Kameraden

nicht auf ihre Rechnung zu kommen glauben, liegt ein
Aequivalent in der Beilage «Bericht über die Manöver der
2. Division 1933», bearbeitet vom Chef der Generalstabsabteilung,

Oberstkorpskommandant Roost, herausgegeben vom Eidg.
Militärdepartement.


	Dient der Dienstverweigerer dem Frieden?

