
Zeitschrift: Allgemeine schweizerische Militärzeitung = Journal militaire suisse =
Gazetta militare svizzera

Band: 77=97 (1931)

Heft: 3

Artikel: Antimilitarismus und Bildung

Autor: Frick, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 77 année No. 3 15. März 1931

Allgemeine
Schweizerische Militärzeitung

Journal Militaire Suisse
Gazzetta Militare Svizzera

Organ der Schweizerischen Offiziersgesellschaft
Redaktion: Oberst-Divisionär Ulrich Wille

Adresse der Redaktion: Wildermettweg 22, Bern, Telephon Zähringer 22.92

Antimilitarismus und Bildung.
Von Major Heinr. Frick, Kdt. Füs.-Bat. 68. Zürich.

I.
Es ist zeitgemäß, über Antimilitarismus zu Sprechern gegen oder

lür ihn. Besonders zeitgemäß aber scheint es zu sein, entweder für
ihn einzutreten oder wenigstens Verständnis für ihn zu besitzen. Denn
das Neue ist eben der Antimilitarismus und die sog. Militaristen befinden

sich in Abwehr. Auch wir „Militaristen" ziehen ja die Offensive der
Defensive vor. Und für den modernen Gebildeten ist Konservativismus
von vornherein etwas anrüchig. Er wird vor die heikle Gewissensfrage
gestellt, ob er mit den Befürwortern der Landesverteidigung nicht
doch etwa am falschen Platze stehe als einer, der gegen Ideen kämpfe,
denen die Zukunft gehöre. Damit stehen wir schon mitten in Problemen,
die besonders den Gebildeten angehen.

Ein anderer Weg, zu unserm Thema vorzudringen, ist der Weg
der Anschauimg. Von dorther kam mir die Idee vom engen Zusammenhang

zwischen Antimilitarismus und Bildung, sind doch Pfarrer und
Lehrer zu Vorkämpfern des Antimilitarismus geworden und leisten
ihnen besonders Studenten immer wieder Zuzug. Man denke auch an
die Jahre nach dem Krieg und an das damalige Wanken der Meinungen
in gebildeten Kreisen. Den letzten Anstoß zur Wahl und Behandlung
dieses Themas aber erhielt ich durch meine Studien, die mit der Krisis
der heutigen Bildimg zusammenhängen. Man klagt überall über die
heutige Jugend. Sind denn die Schulen nicht schon längere Zeit besser
wie früher Man klagt allgemein über Verwilderung der Sitten. Zeichnen

sich hierin die ungebildeten vor den gebildeten Menschen aus Gewiß
können viele Untergangserscheinungen des alten Europa im Ausland
auf den Krieg zurückgeführt werden. Ist es bei uns so viel besser als
in den ehemals kriegführenden Staaten Und weiter müssen wir fragen :

sind nicht viele Verfallserscheinungen in der Zeit vor dem Krieg ver-



— 114 —

wirrzelt Jedenfalls wird niemand die große Krisis der Bildung
bestreiten. Als gewiß kann auch gelten die wiedererwachte Sehnsucht der
Menschen nach Religion und Mystik, wobei besonders die Sekten
profitieren, indem z. B. von 53 religiösen Dienstverweigerern 33 einer Sekte
angehörten. Der Halt des Menschen an der vielgepriesenen Bildung ist
offenbar morsch geworden. Im allgemeinen aber bleibt der Glaube an
die Allmacht der Bildung. Aus ihr soll auch der neue Mensch gestaltet
werden. Schrieb doch neulich jemand in einer Zeitschrift: „Es handelt
sich nicht um harmlose Rückkehr zur Bescheidenheit und Anspruchslosigkeit,

sondern um das Streben nach dem geistigen Menschen."
Dieser neue Mensch ist im Grunde genommen Antimilitarist.

II.
Ich bin gezwungen, einige theoretische Erörterungen vorangehen

zu lassen, um dann an einigen Beispielen den Satz zu erhärten: Jede
Bildung ist im Prinzip weltfremd und enthält damit den Keim des
Antimilitarismus in sich. Von vornherein definiere ich dabei den Anti-
militaristen als den, der die Landesverteidigung ablehnt.

Paulsen, einer der führenden Pädagogen Deutschlands vor dem
Weltkrieg, unterscheidet in einer Arbeit äußere und innere Bildung. Er
sagt über äußere Bildung : „Gebildet ist, wer nicht mit der Hand arbeitet,
sich richtig anzuziehen und zu benehmen weiß, und von allen Dingen,
von denen in der Gesellschaft die Rede ist, gehört hat und mitreden kann.
Ein Anzeichen ist auch der Gebrauch von Fremdwörtern, d. h. der
richtigen. Bildimg ist so gut wie erwiesen, wenn er fremde Sprachen
kann, d. h. gebildete Sprachen, französisch oder italienisch oder gar
lateinisch und griechisch. Wer bloß deutsch kann, hat keinen Anspruch,
auf Bildung. Kurz: gebildet ist, wer eine höhere Schule durchgemacht
hat, mindestens bis Untersekunda, usw." Diesem Begriff äußerer
Bildung stellt Paulsen den der innern gegenüber und zitiert Pestalozzi:
„Allgemeine Emporbildung der inneren Kräfte der Menschennatur zu
reiner Menschenweisheit ist allgemeiner Zweck der Bildung auch der
niedrigsten Menschen." Im Speziellen sagt Herder: „Ein gebildeter
Mensch im vollen Sinne wird man vor allem durch den Verkehr mit
den Alten, diesen Altvätern der menschlichen Geistesbildung, diesen
ewigen Mustern des richtigen, guten und geübten Geschmacks und der
schönsten Fertigkeit im Gebrauch der Sprache. Nach ihnen müssen
wir um menschennüfczhch zu werden, unsere Vernunft und Sprache
bilden. So lernen wir Richtigkeit und Wahrheit, Genauigkeit und innere
Güte über alles schätzen und heben, kurz, wir werden gebildete Menschen
sein und uns als solche im Kleinsten und Größten zeigen." Dieses Ideal
der Bildung wirkt stärker nach, als oft zugegeben wird. Wer das nicht
glaubt, lese die Basler Zeitungen vom letzten Winter nach, in denen die
Diskussionen über das humanistische Gymnasium sich finden. Schließlich

sagt Paulsen selbst: „Gebildet ist der Mensch, in dem durch Erziehung

und Unterricht die menschliche Anlage zu einer das menschlich-



— 115 —

geistige Wesen rein und voll darstellenden individuellen Gestalt
entwickelt ist." Ist schon vor dem Kriege solche Bildung mehr und mehr
als Bildung zur Weltfremdheit und zum Individualismus, ja als
Erziehung zu einem sehr scharfen Egoismus empfunden worden, sodaß z. B.
der Dichter Binding in seiner Autobiographie sagen konnte, die Erziehung

sei darauf hinausgekommen, daß man gelernt hätte so tun, als
ob, besonders in religiösen, d. h. kirchlichen Dingen, so ist nach dem
Krieg der Zwiespalt von Schule und Leben immer stärker in Erscheinung

getreten. Der Gegensatz zwischen Schule und Leben wird uns auch
bewußt, wenn wir z. B. das Leben und Treiben unsrer heutigen gebildeten

Erwachsenen betrachten und daneben das Lehrziel ihres
Gymnasiums setzen würden. Betrachten wir aber im Hinblick auf unser
Thema den Unterricht selbst: Im mathematisch-naturwissenschaftlichen
Unterricht wird versucht, den jungen Menschen zu möglichst strenger
Objektivität heranzubilden und besonders seine logischen Fälligkeiten
zu entwickeln, dann, in der Biologie ihm die Augen zu öffnen für das
naturhafte Wesen Mensch. Dem gegenüber stehen mit mehr als 50%
aller Stunden die sprachhch-historischen Fächer. Haben sie also nur
schon rein äußerhch ein Uebergewicht, so verstärkt sich dieses im
allgemeinen darum, weil der Mensch besonders in diesem Alter sich lieber
der Gefühlswelt überläßt als harten logischen oder andern Notwendigkeiten.

Abgesehen vom praktischen Wert der neuen und teilweise der
alten Sprachen werden die Schüler in allen diesen Fächern in die früheren
Jahrhunderte hingeführt und es wird, oft mit Geschick, versucht, die
Phantasie und Begeisterung zu wecken für die Ideale des Altertums, für
die Genies auf dem Gebiete der Geschichte und der Literatur. Das hat
sicher alles sein Gutes, aber es muß doch auf einen springenden Punkt
hingewiesen werden: der junge Mensch wird dazu geführt, den Menschen
und die Menschheit aus einer Idee heraus zu begreifen. Er wird dadurch
weiter dazu verleitet, zu glauben, daß auch die gegenwärtige und die
zukünftige Menschheit nach einer Idee gestaltet und geführt werden
könne. Der Jünghng wird von der Schule aus zu einem Bild der Menschheit

geführt, ohne daß ihm der Standpunkt, von dem aus das Bild so
und nicht anders erscheint, angegeben wird oder angegeben werden
kann. Instinktiv, unbewußt lernt er statt mit den Menschen in Gegenwart

zu leben, mit den Bildern der Menschheit operieren. So ist im
Prinzip in jeder Schule der Keim zur Weltfremdheit enthalten. Gibt
das Elternhaus dem jungen Menschen nicht genügend Rückhalt und sind
die Lehrer, besonders die Lehrer der sprachhch-historischen Fächer,
ihrem Fache gegenüber, nicht kritisch eingestellt, so wird diese
Weltfremdheit beim jungen Manne entwickelt und ihm eingeimpft, vielleicht
bis zur Katastrophe des Selbstmordes. Auf die ungeheure Wichtigkeit
der Familie als Gegenpol der Bildung, als Heimat der Erziehung, kann
hier nur hingewiesen werden. Auch die Schule, die so sehr versucht,
lebensnah zu wirken, steht in dieser Gefahr. Jede Allgemeinbildung
ist ja nur möglich auf Grund von Abstraktion, in der der Einzelfall eben



— 116 —

aufgehoben ist. Abstraktion ist notwendige Voraussetzung der Wissenschaft,

aber auch jeder geistigen Arbeit. Am täglichen Leben zerschellt
aber immer wieder jedes Prinzip, welches das tägliche Leben zu erfassen
vorgibt. Wie auch oft nicht der der beste Führer ist, der die Taktik als
Theorie am besten doziert, so ist auch nicht immer der gebildete Mensch,
der schön von Opfersinn zu reden weiß, ein Vorbild solchen Opfersinnes.

Ganz besonders gelten die vorherigen Ausführungen nun vom Pfarrer
und vom Lehrer. Von 29 obhgatorischen Wochenstunden hat z. B. der
Literargymnasiast in Zürich in der obersten Klasse 11 Stunden alte
Sprachen, 9 Stunden Deutsch, Französisch und Geschichte, also 20

von 29 Stunden sind sprachlich-historischer Richtung. An der
Hochschule wird der Theologe auch nicht lebensnäher gebracht, denn fast
alles wird gelehrt und fast nichts einfach erfahren. So ausgebildet
kommt er dann als Pfarrer auf das Dorf oder als Vikar in die Stadt an
die Menschen heran, ungefähr 23-jährig. Im Oktober 1907 schrieb Georg
Koch in der neugegründeten Zeitschrift „Die Dorfkirchenbewegung" :

„Wh wollen nichts anderes als was wir müssen. Uns zwingt die Not.
die wir selbst erfahren haben. Wh wurden als Pfarrer, Lehrer, als
Leiter und Erzieher irgend welcher Art in eine Welt geschickt, deren
inneres Leben uns völlig unbekannt war. In allen fremden verschollenen
Religionen sind wir zu Hause, nur nicht da, wo wir stehen, nur nicht
im Glauben und Leben des eigenen Dorfes. Je wahrhaftiger persönhch
überzeugt, je heihger glühend wir an unsere Arbeit gingen, um so mehr
fuhren wir oft zerstörend hinein, und alle spätere Erkenntnis und Reue
machte die Verwüstung an dem alten Heiligtum nicht wieder gut.

Du kamst, um zu geben und bedachtest nicht, daß es für den Pfarrer,
für den Gebildeten überhaupt, im Dorfe auch zu nehmen gibt. Sollte
Gott, der wirkliche Gott, nicht der deines Systems, am Ende da und
dort deinen Bauernseelen näher gewesen sein als dir? So begann der
Zweifel sich zu regen am eigenen Wollen, eigenen Wesen, eigener
Bildung — und in der Tiefe dieses Zweifels die Ehrfurcht, das sich beugen
können auch vor dem, was nicht ist wie das eigene Ich, was anders ist.
Was hatte doch in bester Absicht eine unduldsame Bildung in unsern
Dörfern alles schon gesündigt."

Die Lehrer sind hier einbezogen. Auch sie machen eine Mittelschule
durch mit dem Ziel einer allgemeinen Bildung, d. h. heute eben mit dem
Ziel einer Welt- und Menschenschau aus einer oder vielen Ideen. Die
kleinen Menschen werden zudem dem Lehrer weniger in natura als
durch die Wissenschaft der Psychologie zugeführt, sodaß er auch hier
wieder in erster Linie in eine Welt der Einbildung eingeführt wird und
nicht an die wirkliche Welt der Menschen heran.

Jede Bildung hat eben die Tendenz nach dem Unendhchen,
Unbegrenzten. Auch jede Lehre vom Leben ist als Lehre unbegrenzt und
damit lebensfremd. Denn das Leben der Menschen untereinander ist
endlich, ist begrenzt. Wird dies erkannt und berücksichtigt, dann
weiß z. B. der Geschichtslehrer, daß er dem Schüler für dessen Zukunft



— 117 —

rein menschhch nichts geben kann als Erinnerungen. Er kann weiter
auf die Struktur des Staates hinweisen, kann die Notwendigkeit einer
solchen Struktur an Hand von vielen Beispielen im Schüler verankern,
aber er wird auch auf die Gefahr hinweisen, die darin besteht, daß diese
Struktur des Staates für mehr genommen wird, als sie ist und sein kann.
Darum ist auch der faszistische Staat in seiner Ueberspannung, d. h.
wenn er das Leben der Nation selber sein will, der Abgrund der menschlichen

Gemeinschaft. Als Neuordner des italienischen Staates war Mussolini

wohl Italiens Retter, dadurch aber, daß diese Ordnung mit dem
Inhalt identifiziert wird, wird er zur Gefahr seines Landes und seiner
Nachbarn. Es ist verblendeter Historismus, wenn K. Keller in seinen
Gedanken über den Faszismus in den schweizerischen Monatsheften
für Politik und Kultur vom italienischen Volke sagt: „Es wollte ein Volk
sein, denn ein Volk ist ein solches immer nur durch eine Idee, weiter:
„Hat ein Führer das organische Schicksal des Volkes erkannt, so muß
er die viel zu vielen Widerstrebenden, Trägen und Ideenlosen, wenn
nötig gewaltsam, dem anschließen. Kein großer Mann, keine große
Zeit haben sich vor der Gewalt gefürchtet." Jedem Sozialisten und
jedem Bolschewisten muß dies dann aber auch zugestanden werden.
Wenn ein Führer das organische Schicksal seines Volkes erkannt hat,
dann macht er den lieben Gott wohl völlig überflüssig. Gerade die Idee
von der eigenen Größe und der eigenen Bedeutung hat viele Völker
mit zum Kriege geführt und führen müssen. Rufen wir uns nur ein
Wort Friedrich von Schillers in Erinnerung: „Jedes Volk hat seinen
Tag der Geschichte, doch der Tag des deutschen ist die Ernte der ganzen
Menschheit." Jede Anbetung des Unendlichen innerhalb der Menschen
führt zum Krieg, weil eben die durch die andern Menschen gesetzten
Grenzen überschritten werden müssen.

Das Ziel unserer Allgemeinbildung ist meist die Bildung und
Erziehung zum harmonischen Menschen. Der harmonische Mensch ist
aber nur als Robinson möghch, z. B. in der Abgeschlossenheit seines
Gutes. Als Mensch, der unter Menschen lebt, ist er ausgeschlossen. Das
schönste Beispiel eines solchen Mannes dürfte Wilhelm v. Humboldt
sein. Der harmonische Vater ist eine unmöghche Figur, der harmonische
Führer erstickt die Selbständigkeit seiner Unterführer wie der Autokrat.
Das schließt aber eine scharfe Selbsterziehung nicht aus, im Gegenteil.
Wenn sie aber mehr sein will als steter Kampf gegen das eigene böse

Ich, wird sie zu einer Anbetung des eigenen Selbst und damit kommen
wir zum vollendeten Individualismus. Und dieser führt zur Anarchie.
Daraus wird nie wirkliche Gemeinschaft. Die wirkliche Gemeinschaft
wird nicht aus der Idee geboren. Die Idee kommt immer nachher, aus
der Reflexion des Historikers, z. B. Wenn einer die Notwendigkeit der
Existenz der Schweiz beweisen will, so gefährdet er die Schweiz mehr
als er ihr zu nützen glaubt. Die Schweiz ist kein logisches Gebilde,
sondern ein historisches Faktum. Entweder ist sie notwendig, dann
braucht es dazu keines Beweises, oder sie ist nicht notwendig, dann



— 118 —

kann sie auch kein Beweis ihrer Notwendigkeit am Leben erhalten. Ein
Beweisversuch setzt die Diskutierbarkeit voraus, und stellt damit
indirekt die Existenzberechtigung in Frage. Meine tiefe Liebe und mein
Bekenntnis zur Schweiz stammen hauptsächlich aus dem Aktivdienst,
aus der Zeit, da man sich darauf vorbereitete, die Schweiz zu
verteidigen, auf dem Bauche auf dem Boden dieser Schweiz hegend. Hier
hegt es auch, daß der Neuschweizer, der das Schweizertum nicht mit
der Muttermilch eingesogen hat, oft in-größerer Gefahr ist als der
Eingeborene, die Schweiz als Idee und damit nicht als einfache Notwendigkeit

und Selbstverständlichkeit hinzunehmen. Auf Grund historischer
Tatsachen kann alles mögliche bewiesen werden. Wh anerkennen indirekt

die Relativität jeder Geschichtsschreibung, wenn in bürgerlichen
Kreisen sozialistische Historiker, in katholischen protestantische usw.
abgelehnt werden. Solche Beweise gehen von Voraussetzungen aus, die
nicht eindeutig sind. Wh werden nicht bessere Schweizer durch mehr
Geschichtsunterricht und mehr staatsbürgerliche Erziehung im Sinne
von Lehre. Die beste staatsbürgerliche Erziehung bleibt wohl die
Rekrutenschule, auch der bewaffnete militärische Vorunterricht. Jede
Ueberschätzung der' Bildung, ihres Wertes besonders für den Menschen
als Menschen, ist eine Gefahr für den Menschen im einzelnen und für
die wirkliche Gemeinschaft der Menschen, also auch für den Staat.

III.
Nun möchte ichTendlich noch versuchen, auf die Problematik des

Gewissens einzutreten, sie ist ja von fundamentaler Bedeutung für
unser Problem. Zunächst dürfte einleuchten, daß das Gewissen nichts
Absolutes sein kann. Die Gewissen der einzelnen Menschen sind
voneinander verschieden, verschieden auch von den Gewissen der Menschen
vor 2000 Jahren. Das Gewissen ist eine egozentrische Angelegenheit,
es gibt zunächst nur ein eigenes Gewissen. Das Appelheren an das
Gewissen eines Volkes ist ein heikles Problem, es setzt die Identität des
Gewissens wenigstens in einer Richtung bei allen oder der Mehrheit der
Volksgenossen voraus. Wie weit das Gewissen eine angeborene Eigenschaft

ist, muß dahingestellt bleiben, die Vererbungslehren auf geistig
seelischem Gebiet sind heute noch fern vom Abschluß. Sicher ist, daß
das Gewissen sehr stark ein Resultat des Milieus ist, also z. B. der
Erziehung in der Familie besonders, dann auch der Schule und der
Bildung1). Damit entfernen wir uns aber nicht prinzipiell vom
Standpunkt, daß das Gewissen eine persönliche Sache ist. Die Anerkennung
des Gewissens als etwas Absolutes führt also notwendig die Auflösung
und Unmöglichkeit jeder wirklichen Gemeinschaft der Menschen, die
Anarchie mit sich. Zwei Menschen sind völhg geschieden, wenn der eine
sagt: mein Gewissen gebietet mir das, und der andere: mein Gewissen
verbietet mir das. Der Begriff des Gewissens ist erbaut auf dem Felde

*) Wiederum kann auf das zentrale Problem der Familie nur hingewiesen
werden.



— 119 —

des Individuahsmus und des Idealismus in Philosophie und Theologie,
also auf dem Felde der Bildung. Die Anbetung des Gewissens ist die
Anbetung des eigenen Selbst.

Fasse ich das über die Bildung Gesagte zusammen: die Bildung
ist (neben ihren positiven Eigenschaften, die ja hier nicht zur
Diskussion stehen) stets eine Gefahr für die Menschen als Menschen und
die Gemeinschaft durch die Ueberbetonung der geistigen Seite des
Menschen und die Vernachlässigung des Menschen als Naturwesen,
von dem der Jenaer Philosoph Eberhard Grisebach sagt: „die Natur
des Menschen ist nicht gut, sondern böse. Es gehört zum Wesen des
Ich, sich unbegrenzt zu entfalten". Durch Verdecken der Grenzen des
Menschen ist die Bildung eine Gefahr, d. h. eben, solange sie diese
Grenzen nicht respektiert.

Gebildet sein bedeutet auch reif sein, aber im Gegensatz zu einem
Reif-sein, das Grisebach so ausdrückt: „Es ist das Zeichen der Unreife,
Unmögliches zu wollen. Es ist das Merkmal des reifen Mannes, daß er
seine Schranke kennt und nichts anderes darüber hinaus mehr will."
Dazu kommt noch eine zweite Erscheinung. Im Wort: „Erst wägen,
dann wagen," hegt eine andere Gefahr für den gebildeten Menschen.
Durch die Bildung gelangt er zur Einsicht, mit Kierkegaard mit einem
Beispiel zu sagen: „Heirate, du wirst es bereuen, heirate nicht, du wirst
es ebenfalls bereuen." Die Bildung kann also zur ästhetischen
Lebensorientierung verführen, d. h. zur unethischen, zu der, die vor lauter
Wählen keinen Entschluß mehr fassen kann. Oder den Entschluß so
faßt, daß man sofort wieder von diesem Entschluß zurücktreten kann,
sobald man andern Sinnes geworden ist. Die Verlockung liegt nahe,
etwas über den gebildeten militärischen Führer zu sagen! Oder über
eine gefährliche Seite der Ausbildung in Zentralschulen. Von diesem
Standpunkt ist es gar nicht ungeheuerlich, wenn Gymnasiasten der
obersten Klassen die Frage stellen : sollen wir Militärdienst tun oder uns
ausmustern lassen? Besonders wenn ihnen ein Lehrer vorher sagt,
daß Militärdienst tun nicht mehr modern sei. Diese Tendenz, das Leben
zu gestalten nach Belieben und Gefallen, hegt eben mit in unserer
Bildung. Da erweist sich auch, wie weit diese Bildung, die auf dem Humanismus

aufgebaut ist, dem Christentum fernsteht, in dem ganz einfach
gefordert whd: „Einer trage des andern Last."

rv.
Endlich komme ich nun auf das Problem des Antimilitarismus zu

sprechen, soweit es unter unser Thema fällt. Nachdem Sie wohl gemerkt
haben werden, wo hinaus meine Ausführungen zielen, kann ich mich
da theoretisch kürzer fassen.

Ich konzentriere mich auf drei Fälle, den Antimilitarismus aus
pohtischen Gründen, 2. aus Gewissensgründen und möchte endlich 3. auf
die Gefahr hinweisen, in der sich der junge Gebüdete im Hinblick auf
den Militärdienst befindet. Ich schicke voran, daß es sich in diesem



— 120 —

Rahmen weniger um erschöpfende Ausführungen als um Hinweise
handeln kann, die vielleicht zum Nachdenken anregen können,
vielleicht Zustimmung, vielleicht aber auch gegensätzliche Stellungsnahme
hervorrufen.

Der Antimilitarismus aus pohtischen Gründen ist schon so oft
dargestellt und bekämpft worden, daß ich hier nur das aussprechen
möchte, was vielleicht zu wenig ausgeführt worden ist oder in jenen
Zusammenhängen gestreift werden konnte. Ich stehe ein Wort von
Prof. Max Huber voran: „In keiner frühern Zeit hatte der Staat eine
solche Machtfülle in sich vereinigt und seinen Einfluß auf so viele Lebens-
gebiete ausgedehnt wie heute."

Auf Grund einer unkritischen Bildung whd der Staat eine Gefahr
seiner selbst. Je mehr der Staat sich in alle möglichen sozialen und
kulturellen Fragen hineinmischt oder sich hineinziehen läßt, ihre Lösung
als seine Pflichten auffaßt oder sich aufbürden läßt, umsomehr wird
er zur selbständigen Größe, umsomehr erhebt er sich zur Omnipotenz.
Statt Rahmen einer wirklichen Volksgemeinschaft zu sein, erstrebt er
mehr und mehr, sich mit dem Inhalt dieser Volksgemeinschaft zu
identifizieren, soweit dies möghch ist. Dann ergibt sich von selbst, daß der
Bürger die Wohltaten, die ihm dieser Staat bietet, nicht mehr als solche
annimmt, sondern als selbstverständliche Verpflichtung dieses Staates
und seiner Gheder. Nicht daß ich des Glaubens wäre, es sei ein Leichtes,

hier die Grenzen zu ziehen zwischen den Aufgaben des Staates
und seiner Bürger, z. B. im Versicherungsgedanken, oder im Problem
des Föderahsmus. Hier kann ich nur auf die Gefahr hinweisen, ich
glaube, daß schon viel erreicht ist, wenn die Gefahr gesehen whd und
im Bewußtsein bleibt. Die Gefahr könnte etwa aus der folgenden Formulierung

herauskhngen : Wie weit darf der Staat dem Einzelnen die
Verantwortung für sein Leben abnehmen? Schärfer: Wie weit kann sich
der Staat gestatten, zur Verantwortungslosigkeit des Einzelnen
beizutragen durch Uebernahme eines Teils der Last des Einzelnen in irgendeiner

Hinsicht
Daß diese Dinge mit unserm Thema sehr eng zusammenhängen,

dürfte an sich schon klar sein. Je mehr Aufgaben der Staat sich
aufbürdet, umsomehr whd vom Staat gefordert. Da heißt es nicht mehr:
„Hilf dir selbst, so hilft dir Gott". Der Staatsbegriff aus der Humanitätsidee

heraus verdichtet sich in dem Wort: „Einer für alle, alle für einen."
Aber eben diese Humanität fordert weniger das „Einer trage des andern
Last" als: Der Staat trage seiner Gheder Last. Die Büdung gibt uns
in Konfliktsfällen immer eine Brücke zu einer objektiven Feststellung,
in der es weniger um das Ich als um das sog. Objektive geht, weniger
um mich selbst, als um den andern, schließlich den Namenlosen, den
Staat. Das ist ein Weg zur Verantwortungslosigkeit. Auf der andern
Seite verhilft die Bildung dem guten Herzen zur Ueberlegung: wie helfe
ich dem Staat am besten? Da erscheint aber die einfache
Pflichterfüllung des einfachen Soldaten in bescheidenem Licht. Ebenso aber



— 121 —

auch die bescheidene Pflichterfüllung jeden Führers. Kommt noch die
sehr menschliche Eigenschaft der Eitelkeit usw. dazu, so ist es begreiflich,

daß z. B. der Zudrang zum berittenen Leutnant größer ist als zum
Infanterieleutnant. Fragen wir doch ganz ehrlich: ist diese Wahl so
weit entfernt von der andern : soll ich Militärdienst leisten oder nicht
Und wenn es nur in dem Falle wäre, daß einer sich lieber ausmustern
läßt, falls er denkt, er werde nicht aspirieren können oder nur zur Infanterie

kommen.
In derselben Richtung liegt eine andere Wahlfrage. Wer nicht

den Gleichmut eines Bauern besitzt, dessen Saat jeder Witterung
ausgesetzt ist, hat immer irgendwie Grund zur Unzufriedenheit. Und da
der Staat als konkrete Idee von der Gemeinschaft eben das Leben des

Bürgers immer mehr umfaßt, so richtet sich die Lnzufriedenheit
notwendigerweise immer schärfer gegen diesen Staat. Es ist also kein Zufall,
wenn in der heutigen Not des Volkes, das wohl das bildungsintensivste
genannt werden kann, des deutschen, die extremen Parteien den größten
Zuwachs haben. Und daß man sogar in der Schweiz mit dem Gedanken
des Faszismus hebäugelt. So sehr sind wir eben in die Arme des Staates
gefallen, daß wh alle Besserung nur von einer Verstärkung dieser Arme
erhoffen. Prinzipiell bedeutet das aber nicht ein Uebernehmen größerer
Pflichten des Einzelnen oder eine schärfere Pflichterfüllung des
Einzelnen an seinem Ort, sondern immer wieder auf Grund einer ästhetischen
oder ästhetisierenden Anschauung eine Wahlfreiheit des Einzelnen
oder des führenden Autokraten. Damit sind wir aber im Prinzip nicht
mehr entfernt von der Frage: können die vielen Millionen des
Militärbudgets nicht besser verwendet werden Täuschen wh ims darüber
nicht, daß solche Gesinnung sich nicht auf politisch links gerichtete
Leute beschränkt, sondern eben jedem Gebildeten aus seiner Bildung
heraus nahegelegt ist.

Aus der gleichen Gesinnung heraus im Grunde genommen kann
nun der Unzufriedene gegen die Leistung von Mihtärdienst sein. Er
ist Antimilitarist nicht aus Prinzip, sondern weil ihm dieser Staat nicht
gibt, was er von einem Staate eben erwarten zu dürfen glaubt. Es ist
also nicht Unsauberkeit, sondern klare Machtpolitik, wenn er erklärt,
daß er dem völhg sozialisierten Staat den Dienst nicht verweigern
würde. Unsauber ist es erst dann, wenn er aus seiner jetzigen
Einstellung ein Prinzip des Antimihtarismus macht.

Gerade der junge Gebildete, der 20-jährige Student, verfällt
leicht der Idee des Staatssoziahsmus, da ihm ja seine Bildung die
Möglichkeit der Entwicklung des Menschengeschlechtes aus einer Idee heraus
vorgaukelt. Die ungeheure Schwere des Problems, ob die Schweiz
abrüsten soll, whd dort nicht mehr empfunden, wo alle tiefsten
Lebensprobleme ästhetisch und ästhetisierend angepackt und mehr oder weniger
geistvoll abgetan oder „gelöst" werden.

Der unkritische Versuch der Vergeistigimg eines Volkes wird so
zur größten Volksgefahr.



— 122 —

Auch auf die Gefahr hin, mich zu wiederholen, füge ich noch ein
Beispiel an und zitiere einen Satz von Pfarrer Lejeune, den er in der
Zürcher Kirchensynode des letzten Jahres gesprochen hat: „Der
Dienstverweigerer will nicht nur sein persönhches Gewissen retten in einem
ihm oft zu Unrecht vorgeworfenen unsozialen Individuahsmus, sondern
er will mit seiner Haltung auch den Kampf gegen den Krieg und die
dem Kriege dienende Gewaltordnung des Staates führen." Auf die
Frage des Gewissens trete ich nachher noch ein, jetzt möchte ich mich
nur mit dem Schlüsse dieses Satzes befassen. Gewiß sind Staat und
Gewalt zusammengehörige Sphären, die Gewalt eines Staates
bekämpfen, bedeutet den Staat selbst bekämpfen. Aber der Kampf gegen
diesen Gewaltstaat ist begreiflich und — von einer andern Seite aus —
berechtigt, wenn wh an das früher Gesagte erinnern. Man hat eben
aus der Staatsidee einen Gott gemacht und vergessen, daß sie
vergängliche Idee der Ordnung und der Technik ist, aber eben für die Zeit
feste Ordnung, die dem Menschen dient als Gemeinschaftsordnung. Als
notwendige Schranke dem Ego, dem brutalen Ich gegenüber, die eben
erst das Leben der Gemeinschaft ermöghcht. Es darf hier wohl darauf
hingewiesen werden, welch feines Empfinden General Wille für diese
Probleme hatte.

Literatur- und Geschichtsunterricht lehren uns die Taten großer
Männer als Beispiele und versuchen damit den Menschen, aus Menschen
Götter zu machen, zwecks Selbsterhöhung. Dabei wird besonders
betont, wie der Fortschritt des Menschengeschlechtes eben zustande
kommt nur durch diese großen Einzelnen. Dann muß man sich aber
nicht wundern, wenn der Einzelne für sich hieraus die Konsequenzen
zieht, und aus solcher Anschauung heraus den Ort seiner Bedeutung
sucht aus seiner Eigenhebe heraus. Und schheßhch entdeckt er einen
solchen. Lejeune sagt: „Angesichts der Gebundenheit der Regierungen
sind nun Einzelne aufgetreten, die den Bann des Gewaltglaubens brechen
und mit ihrer Tat Zeugnis von der neuen Welt des Friedens ablegen
wollen." Das zugehörige Gewissen zu einer verhistorisierten Büdung
steht sich nach und nach von selbst ein, und der Tatenrausch. Der so
Betroffene spürt das Anmaßende nicht, das darin hegt, zu glauben, nun
durch seine Tat der Menschheit den Weg zu weisen. Wenn er es wenigstens

noch in aller Stille täte mit dem Glauben, daß die Tat von sich
selbst zeugen whd, aber er benötigt dazu den Tamtam wie die heutige
Bildung auch. Ihn verteidigt Pfarrer Lejeune folgendermaßen: „Gewiß,
er verletzt damit die bestehende Ordnung, aber er tut das um der neuen
Ordnung, um der hohen Gemeinschaft willen, an die er glaubt. Und wenn
er mit seinem Ungehorsam gegen das zeithche Gesetz scheinbar die Grundlage

aller Ordnung und Gemeinschaft erschüttert, so stärkt er dieselbe
in Whklichkeit, indem er ja jenem ewigen Gesetze gehorcht und aus jener
letzten Verpflichtung handelt, auf welcher letztlich alle echte Ordnung
und Gemeinschaft beruht." Das ist ein Freibrief für jeden Unzufriedenen,
der die Kraft und den Mut zur einfachen Pfhchterfüllung verloren hat.



— 123 —

Auf allen Gebieten sind diejenigen Menschen hochgepriesen, die
die Zukunft ahnen. Wer möchte von der nächsten Generation schon
im Lichte der Rückschrittlichkeit gesehen werden! Diese Einstellung
vernichtet jede klare Entscheidung in Gegenwart, sie stammt wiederum
aus unserer historischen Betrachtung des Lebens. So sagt ein
Verteidiger vor Militärgericht, im Grade des Majors: „Ich kann mir eine
Zeit denken, welcher die Handlung des Angeklagten verständhcher sein
wird als unser Urteil."

V.
Beschäftigen wir uns nun mit den Antimihtaristen, die aus Glaubensund

Gewissensgründen den Dienst verweigern. Nachdem ich vom
Gewissen Einiges vorausgeschickt habe, will ich nicht weiter theoretisieren,
ich halte mich darum im folgenden weiter an die Verhandlungen der
erwähnten Synode. Da sind wh sofort mitten in der Problematik des
Gewissens. Ein Basler Pfarrer richtete in einer Eingabe an den Bundesrat
die Bitte, „diesen Dienstverweigerern die Einstellung in ihren bürgerlichen

Ehren zu erlassen, damit sie, die aus durchaus läutern Gründen
ihres Gewissens wegen gegen das Gesetz handeln mußten, nicht härter
bestraft werden als ein Offizier, der die Eidgenossenschaft um Hafer
bestohlen hat." Bei aller Achtung vor dem einzelnen Menschen, d. h.
vor seinem Gewissen, muß ich auf das früher Gesagte hinweisen und
erklären, daß solche Worte ein Verbeugen vor dem Egoismus sind.
Besonders heikel oder kraß whd die Sache nun mit dem Hinweis auf die
Bibel, wobei ja schließlich die einen Worte gegen die anderen stehen.
Es ist also rein persönliche Angelegenheit, im Sinne unserer erwähnten
ästhetischen Orientierung, die zu wählen, die einem passen. Lejeune
sagt: „Bei einer ganz erheblichen Anzahl ist es ganz einfach ihr christlicher

Glaube, und ihr Gewissen, das sich gebunden weiß an Gottes
Wort. Tatsächhch wäre es auch ohne die Bibel nie zu dieser Bewegung
gekommen.'" Das erinnert doch an das Anrufen Gottes während des
Krieges von Deutschen und Franzosen z. B. gleichzeitig und an jenen
Ausspruch: „Danket Gott, der uns so herrheh geholfen hat." Das
Egoistische besteht hier doch darin, daß nicht Gott angerufen wird,
sondern der eigene Gott. Für diejenigen ist eine solche Anrufung
allerdings klar, die zu wissen glauben, was Gott gehört. So betrachtet wird
das folgende Wort zu einer ungeheuren Anmaßung : „Man muß Gott mehr
gehorchen als den Menschen", das so oft von diesen Leuten gehißt whd.
Wer aus seinem Ich heraus behauptet, Gott besser zu kennen als der
andere, der ist wohl mehr zum Gewaltmenschen geneigt als der andere.

Wiederum historischer Auffassung und falschem Autoritätsglauben
verdanken wh die vielen Berufungen auf die Literatur, d. h. einem
gewissen Heldenkult und Genieglauben. So zitiert Lejeune Alexander
Vinet, der einmal gesagt hat: „Hienieden auf die Liste der Geächteten
eingetragen, beruhigt er sich, daß sein Name dort oben im Buch des
Lebens geschrieben sein whd." Wer weiß!! Weiter: „Das Gewissen
ist die Grundlage des sittlichen Lebens und infolgedessen auch die



— 124 —

Grundlage der Ordnung des Staates. Umgebt dieses Gewissen mit heiliger

Ehrfurcht". Man muß nur fragen, das Gewissen welcher der beiden,
dessen, der Dienst tut, oder des DienstVerweigerers, um auf das Bedenkliche

solcher Ehrfurcht aufmerksam zu werden. Auch der Hinweis auf
Prof. Baumgarten von Sahs kann die Ueberzeugung von der Egoität
des Gewissens nicht umstoßen, sondern läßt nur seine Worte in eigent-
tümhchem Lichte erscheinen: „Der Pflicht, dem Gesetz zu gehorchen,
die doch nicht in dem Sinn absolut ist, daß es keine höheren Pflichten
mehr geben könnte, tritt (im Dienstverweigerer) die Pflicht gegenüber, der
Abrüstung zu dienen. Nur das eigene Gewissen kann das
entscheiden."

Der Wert des Gewissens wird noch gesteigert. So sagt Lejeune:
„Wehrt er sich nicht für die Heiligkeit des Gewissens, wo dasselbe durch
eine neue Staatsvergötterung und Staatsverabsolutierung preisgegeben
whd?" Man whd aber auch eigene Schuld aus diesem Angriff gegen
einen derart überwuchernden Staat eingestehen müssen, auch wenn
man die Gegenfrage stellen darf, wer denn dem Staate vor allem immer
neue Aufgaben zuweisen will. Das gilt auch von dem folgenden Satz:

„ ob wh die Heihgkeit des Gewissens preisgeben wollen an die
Anerkennung der absoluten Souveränität des Staates über alles Leben. ..."

Der Historismus umgibt sich leicht mit Sentimentalität, die besonders

auf junge Leute großen Eindruck zu machen imstande ist: „Ich
bin persönlich überhaupt nicht dafür, daß man es in der heutigen Situation

den Dienstverweigerern zu leicht macht, und ich freue mich, daß
die Geschichte der Dienstverweigerer bis zum heutigen Tag eine in
ihrem Opferwillen erhebende Geschichte ist." Das Faszinierende des

Märtyrers lebt auf.
Begreiflicherweise ist es sehr schwer, gegenüber solchen Argumenten

Antworten zu finden, die zu überzeugen vermögen, wenn diese
Antworten aus derselben Ueberschätzung des Reiches der Büdung herrühren.
So unterwirft sich der Präsident der Synode in seiner Antwort
derselben Anschauung, sicherlich im besten Glauben, wenn er von durchweg

ernst zu nehmenden Weltanschauungsgründen spricht oder bekennt :

„Wir treten ebenfalls aus Ueberzeugung für die rücksichtsvolle Behandlung

religiöser Dienstverweigerer ein, obwohl wh uns bewußt sind,
daß damit für sie eine Art Vorzugsstellung gegenüber andern Bürgern
geschaffen whd." Da leuchtet nun klar die Problematik des Gewissens
auf, wenn er sagt: „Der Kirchenrat betrachtet die Frage der
Dienstverweigerer als integrierenden Bestandteü des gesamten Mihtärproblems
und er kann es mit seinem Gewissen nicht vereinbaren. ..." Oder ein
Pfarrer G. : „Die Mutter, die aus Glaubens- und Gewissensgründen für
ihr krankes Kind keinen Arzt zuzieht, sondern aUes Gott überläßt,

imponiert uns." Das ist vollendeter Aesthetizismus. Doch zieht er
die Konsequenzen und erklärt: ,,Da steht Gewissen gegen Gewissen.
Wir nehmen das Recht aus unserm Glauben, aus unserem Gewissen, aus
unserer Auslegung des Wortes Gottes .," Die weitere, nun doch auf



— 125 —

der Hand liegende Konsequenz, daß solche Einstellung doch zur Anarchie

führen muß, zieht er hingegen nicht.
Der Präsident legt den Finger auf die hier immer wieder erwähnte

Anmaßung der Dienstverweigerer: „ daß der Dienstverweigerer eo
ipso als sittlich höher stehender Mensch und besserer Christ gelten
soll als die 100,000 von schweizerischen Wehrmännern, ." Er zitiert
Bibelstellen zum Beweis für seine Einstellung und begibt sich so ebenfalls

des durchschlagenden Erfolges und huldigt einem starken Idealismus,

der ebenso weltfremd ist, wie der seiner Gegner, wenn er erklärt:
„Wir haben auch Verständnis für junge Idealisten, die durch
Vertiefung in die Literatur wie die Werke Tolstois und ähnliche zum Pazifismus

oder Antimilitarismus geführt werden." Zu welch bedenklichen
Acußerungen man von solchem Standpunkt kommen kann, beleuchtet
das Wort des vorhin als Gegner der Antimilitaristen zitierten Pfarrers
G. : ..Wenn ich Militär sehe, so schlägt mein Herz nicht vor Vergnügen,
sondern wie vor einem Leichenzug." Neben dem Femininen in dieser
Auffassung weist uns dieser Ausspruch so recht auf die eigentümliche
Situation derjenigen hin, die sich für die andern im Ernstfall selbstverständlich

zu opfern bereit sind und sich noch verteidigen müssen, dies
tim zu dürfen!

VI.
Zum Schluß komme ich noch auf Gefahren zu sprechen, in denen

sich besonders die Schüler der obern Klassen der Mittelschulen und
junge Männer befinden, mit andern zusammen, wie wir sehen werden.
Von Natur aus, verstärkt durch eine unkritische Bildung, ist der junge
Mann geneigt, sein ideales Bild von der Wirklichkeit für die Wirklichkeit

selbst zu nehmen1). Der heutige Mensch ist wohl realistischer
eingestellt, in mancher Beziehung frühreif, innerlich aber vielleicht eher
haltloser als der gleichaltrige vor dem Kriege. Er ist darum für Ideen,
denen die Zukunft zu gehören scheint, besonders aufgeschlossen. Umsomehr,

als er einerseits im Falle des Gegensatzes gegen die Gesellschaft und
angesichts der Aussichtslosigkeit plötzlicher Veränderungen nicht geneigt
ist, sich seine Weltfremdheit einzugestehen, andererseits aber auch allen
Grund zur Verzweiflung hat. wenn er das Beispiel bemerkt, das ihm
die Welt der Erwachsenen gibt, verglichen mit den Normen, die ihm
Erwachsene versucht haben, einzuprägen. Seiner jugendlichen Impulsivität

entspricht sowieso eine gewisse Radikalisierung der Gedanken
und dann auch der Handlungsversuche. Die antimilitaristische Welle
nach dem Krieg unter der akademischen Jugend ist wohl manchem
Vater noch in sehr bitterer Erinnerung — wenn nicht auch er dem Glauben

an das Ideal des neuen Menschen erlegen ist. Diesem jungen
Menschen kann nun wie jedem andern die Propagierung der Gedanken des
Pazifismus, des Völkerbundes und von Paneuropa zum Verhängnis werden.

Beim Völkerbund allerdings weniger als bei den andern, weil ja

1) Wiederum muß auf die Familie als Korrektiv hingewiesen werden.



— 126 —

dort Erfolge und Mißerfolge sichtbar sind, wenn man sie wenigstens
sehen will und kann. Ungünstiger kann z. B. die Idee Paneuropas wirken
im Coudenhove'schen Sinn. Er erklärte in der Tonhalle in Zürich:
„Europa ist es durch eine Idee. Der Hellenismus ist seine Weite, das
Christentum seine Tiefe, das Germanentum seine Höhe." Auf das
Prinzipielle solcher Gedanken habe ich schon früher hingewiesen. Der
ganze Vortrag dieses Chauvinisten ist ein Musterbeispiel einer Blüte
aus einer gefährlich überschätzten Bildung heraus. Erinnere ich an
einen andern Satz seiner Rede: „Warum haben sie aufeinander
geschossen? Weil sie verschiedene Sprachen gesprochen." Auch diese
Verblendung ist geeignet, die Jugend, auf die es besonders neben den
Frauen abgesehen war, zu verführen, und tatsächlich hat diese Bewegung

unter den Gymnasiasten Boden gefaßt. In welchem Sinne sich
dies auswirken muß, ist klar. Der die Büdung oder auch ganz einfach
Ideen notwendig überschätzende junge Mensch ist stets in Gefahr gegenüber

den Entscheidungen im wirklichen Leben. Wenn er nun aus seiner
Idealität heraus an der Welt irre whd, so wendet er sich leicht von
Ideen, die ihm eingeprägt worden sind und an denen er irgendwie Schiffbruch

gelitten hat, andern ebenso lebensfremden Ideen zu. Hatte er
z. B. vorher einen ungeheuren Glauben an die Möglichkeit des Staates,
so ist er vielleicht im Begriff, sich denen zuzuwenden, die den Staat
aufs Mark zu bekämpfen scheinen. Trotzdem wh ja ruhig zusehen
könnten in der Gewißheit, daß er auch dort die Identität von Idee und
Wirklichkeit nicht finden wird, müssen wir uns doch ernstlich über die
Erschütterungen, die er durchzulaufen hat, sorgen. Vielleicht ist eine
Abkehr von jeder Beteiligung an der Pohtik die schmerzloseste Lösung.
Vom Standpunkt der Landesverteidigung aus aber bleibt der Fall sehr
ernst. Und da muß nun auf einen Punkt hingewiesen werden, der uns
sehr persönhch und immer wieder angeht. Vielleicht hat der junge
Mensch — er kann, wie gesagt, auch schon mehr oder weniger älter sein
— Beziehungen zu Menschen, die er achten muß, oder er findet Menschen,
von denen er das Gefühl hat, daß sie sicherhch, trotzdem sie mitten im
Leben drin stehen, z. B. auch als Offiziere, anständige Menschen sein
wollen. Sie beurteüen in einer solchen Situation das Militär nicht aus
dessen Idee heraus, sondern nach dessen Träger, besonders also nach
den Offizieren. Der Hinweis auf die Verankerung unseres Heeres in
der Verfassung wirkt nicht sehr stark auf den, der das Relative und
Menschliche solcher Gesetze aus dem Unterrieht und vielleicht vom
Besuch einer Parlamentssitzung her kennt.

Die erste intensive Fühlung mit dem Militär nimmt der junge
Mann in der Rekrutenschule, immerhin kann auch der mihtärische
Vorunterricht schon tiefe Eindrücke erzeugen. Damit ist die Forderung

größter Anspannung des Kaders gegeben. Die Verantwortung
der Instruktionsoffiziere gegenüber diesem Kader und den Rekruten tritt
damit in ein besonderes Licht. Die Zeiten sog. Herrensöhnchen sind
wenigstens in den Einheiten mit Mannschaften aus städtischen Verhält-



— 127 —

nissen vorüber, will man nicht leichtfertig das Ansehen des Heeres aufs
Spiel setzen. Denn man muß sich darüber klar sein, daß mißliche
Verhältnisse in den Kommandobesetzungen bis zum Leutnant herunter viel
weiter negativ wirken als meist angenommen whd. Auch die Zeiten
der feuchtfröhlichen Rekrutenschulen sind vorbei, wie auch das Studentenleben

einen sehr viel ernstern Hintergrund bekommen hat als nur vor
dem Kriege. Man mag dies bedauern, aber die harte Wirklichkeit von
heute gestattet nicht, daß dieser ernsten Situation ausgewichen wird.
Uebrigens sind auch die Bauernsöhne nicht mehr so harmlos gegen
Exzesse ihrer Offiziere eingestellt wie früher. Auch dort hängt der früher
und auch jetzt da und dort wohl noch vielgepriesene Herrenmensch in
der Luft, oder aber er ist kraft seines gesetzlich geschützten Galons
eine Gefahr für unser Volksheer.

Die gewaltige Wichtigkeit der persönhchen Seite der Kommando-
besetzungen leuchtet aus diesen Ausführungen ohne weiteres ein. Wenn
ein junger oder aber auch älterer Mann einen Offizier in Uniform, d. h.
also mit den Insignien gesetzhch geschützter Macht, die doch sehr
weit gehen kann, sieht, ihn aber z. B. wegen seines sittenlosen Lebens
in Zivil verachten muß, ist auch die Seriosität des Heeres damit in Frage
gestellt. Und man weiß, daß bei Abstimmungen die Gefühlseinstellung
alle Vernunfteinwände zu überwuchern vermögen. Schon in Zivil,
besonders aber im Dienst stehen wir Offiziere besonders heute an der
Front im Kampf gegen den Antimilitarismus. Wer den hohen Anforderungen

nicht genügt und aus rigend welchen Gründen nicht entfernt
whd, schadet der Armee mehr als zehn seiner tüchtigen Kameraden ihr
zu nützen vermögen. Jeder von uns whd genügend Fälle kennen, wo er
vielleicht jahrelang zusehen mußte, wie ein in irgendeiner Richtung
ungenügender Kommandant unserem Heere unberechenbaren Schaden
zugefügt hat. Es läge hier nahe, Aehnhches auch von den Parteien zu
sagen, die unser Heer im Parlament unterstützen, und da und dort
nur noch mit Hilfe gewaltiger Organisation einigermaßen ihren Besitzstand

wahren können. Auf die Länge aber werden auch hier die schönsten
ausgeklügelten Parteiprogramme nicht über eine Wirklichkeitsleere
hinwegtäuschen.

Gerade gegenüber überschätzter Büdung muß die einfache, schhchte
Tat an erste Stelle gesetzt werden. Die sichersten Kämpfer gegen den
Antimihtarismus sind tüchtige Offiziere, besonders mannhafte
Kompagniekommandanten, die, wie mein hochverehrter ehemaliger
Regimentskommandant Oberst Spoerry in seinen Abschiedsworten erklärte,
sich mit dem letzten Soldaten eines Stammes fühlen. Diese sicher nicht
überall leichte Forderung gut aber besonders für den Schweizer Offizier.
Wh müssen auch darum an uns stets die größten Anforderungen stellen,
weü wh ja zur Genüge wissen, daß auch wh schheßhch nur Menschen
sind. Aber gerade dieses Wissen, daß jeder auch nur ein Mensch ist, und
zwar eben nicht nur ein geistiger, spürt der Untergebene. Von dieser
Voraussetzung whd auch er Fehler nicht so sehr in die Wagschale



— 128 —

werfen, wenn sie nicht zu oft passieren. Auf eine solche Einstellung
gründet sich tief unsere Autorität und damit die Verankerung gesunden
Dienstgeistes in unserm Volk.

Um aber solche Tat rein zu halten von überreizter Heldenhaftigkeit,
von feierlicher Pflichterfüllungsanbeterei, ist es notwendig, daß jeder
an seinem Ort den Kampf führt gegen eine Verbildung unseres Volkes.

Den zähesten Kampf gegen den Antimilitarismus führt nicht der
Geist, sondern die einfache, durch keine Worte geschmückte,
selbstverständliche Pflichterfüllung des Einzelnen. Um die Wirkung muß
uns dann nicht bange sein.

Die Ausbildung am Lmg. und die Lmg. Gruppe im Gefecht.
Von Hptm. v. Muralt.

Beide sind im neuen Exerzierreglement 1930 festgelegt.
Die formelle Ausbüdung E 167—186.
Die Organisation der Lmg. Gruppe E, 161—166.
Die Ausbüdung der Gruppe E 187—200.
Das Gefecht der Lmg.-Gruppe E, 201—209, 232, 234—237, 286

bis 291 für den Angriff; 210, 211, 240—249, 297, 298, 302, 303, 310,
322 für die Verteidigung.

E 202 besagt, daß die für die Führung der Schützengruppe im
Gefecht dargelegten Grundsätze auch für die Lmg. Gruppe gelten.
Hauptaufgaben sind:

a) Angriff: E 204—209; 232-239.
Feuerschutz von der Bereitstellung bis zum Einbruch in den

Gegner, um den Schützengruppen und auch anderen Lmg. Gruppen
das Vorgehen, den Angriff und den Strum zu unterstützen und zu ermöglichen.

Hierzu müssen die Lmg. Gruppen ebenfalls mit nach vorne
gebracht werden, um im Anschluß und in steter Verbindung mit den
zu unterstützenden Gruppen zu bleiben. E 234.

E 205 sagt: Die Lm. Gruppe kämpft räumlich in engster Verbindung

mit den Stützengruppen des Zuges. Der Gruppenführer muß
darnach trachten, unter Ausnutzung des Geländes und des Feuerschutzes
der schweren Maschinengewehre, ev. der Artülerie, seine Waffe rasch
an den Feind heranzubringen. E 208. Die Bewegung der Lmg. Gruppe
wird abgebrochen und das Feuer aufgenommen, wenn der übrige
Feuerschutz versagt. (M. G. Art.) Die Lmg. Gruppe muß ihr Feuer auf
Verlangen einer Schützengruppe sofort auf den gewünschten Punkt legen
und dasselbe wieder einstellen können, wenn es die Vorwärtsbewegung
zu hindern beginnt.

Also ein Zusammenwirken von Feuer und Bewegung während der
ganzen Kampfhandlung.

Ein Zurückbleiben in der Angriffsgrundstehung, um die
Feuerunterstützung von hier aus für eine Zeitlang oder bis zum Einbruch


	Antimilitarismus und Bildung

