
Zeitschrift: Allgemeine schweizerische Militärzeitung = Journal militaire suisse =
Gazetta militare svizzera

Band: 72=92 (1926)

Heft: 6

Artikel: Tapferkeit und Feigheit : Vortrag, gehalten vor den
Offiziersgesellschaften Bern, Aarau und St. Gallen im Februar 1926

Autor: Breitner, Burghard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 266 —

Für die Ausbildung der Nachrichtenoffiziere selbst wird eine
neue Regelung der Spezialkurse eintreten müssen, da die bisherige
nicht befriedigt hat.

Ich komme zum Schlüsse, indem ich einen Vergleich ziehe
zwischen den Verhältnissen bei einer Nachrichtenübung, bei der
größeren Truppenübung und im Kriege.

Der Krieg bringt ein Nachrichtenmittel, das wir im Frieden
nicht kennen: den effektiven Gefechtslärm, der dem Führer vieles
sagt, was ihm im Friedensmanöver fehlt. Doch wird dieser Umstand
im Resultat des Nachrichtendienstes einigermaßen kompensiert, weil
im Manöver die ausgesandten Aufklärungsorgane nicht abgeschossen
werden und daher mehr sehen und melden als im Kriege. Andererseits

ist der Verlauf der Manöver so rasch, daß die beste Nachrichtenorganisation

nicht immer folgen kann. Der Krieg läßt sicher mehr
Zeit für die Arbeit aller Nachrichtenorgane übrig, während infolge
der Feuerwirkung die Beobachtung und Uebermittlung wesentlich
gestört sein wird. Wenn wir im Manöver oft im Nachrichtendienst
eine regelrechte Hetze erleben, so wollen wir uns darüber nicht
aufregen oder resigniert behaupten, im Kriege gehe es dann besser. Die
feindliehen Feuerstörungen, werden von der vorhandenen Mehrzeit im
Kampfe ein schönes Stück wegnehmen. Wir müssen uns im
Manöver schon daran gewöhnen, rasch und gut zu organisieren. Nur
eines dürfen wir uns nicht einbilden: daß wir im Manöver den
Nachrichtendienst lernen, wenn wir ihn noch nicht kennen.

Zum Lernen braucht es Zeit, Zeit zu ruhiger Ueberlegung und
Abklärung. Diese Gelegenheit liefert uns die kombinierte
Nachrichtenübung auf der Karte und im Gelände. Das ist die Lehrzeit.
Das so Gelernte dann anwenden, auf alle die zahlreichen Fälle, wo es
effektiv anders geht als man glaubte, das geht dem Nachrichtenoffizier

in der Truppenübung, im Manöver, ein — das Gesellenstück.
— Dann kann der Nachrichtenoffizier im Kriege ein Meister werden,
sofern ihn die feindlichen Granaten und das Lärmen der Flieger nicht
hindern, überlegt vorausschauend und ruhig in allen Lagen seine
Pflicht zu tun.

Tapferkeit und Feigheit.
Vortrag, gehalten vor den Offiziersgesellschaften von Bern, Aarau

und St. Gallen im Februar 1926 von Dr. Burghard Breitner,
Privatdozent an der Wiener Universitätsklinik.

Sie haben mir die Auszeichnung widerfahren lassen, mich zu
einem Vortrag in Ihrer Mitte aufzufordern. - Ich leiste Ihrer
Einladung mit aufrichtiger Freude Folge. Denn so wenig ich mich
berufen fühle, als Bürger eines entwaffneten und entehrten Staates vor
Vertretern der freien Schweiz, vor Offizieren der eidgenössischen
Armee zu sprechen, so tief fühle ich mich in einer Vergangenheit ver-



— 267 —

wurzelt, welche die Begriffe „Heimat", „Mannesehre", „Opferbereitschaft"
als erste auf ihren Fahnen trug. Ich nehme an, daß Sie,

meine Herren, diese Vergangenheit gelten lassen, und dafür danke ich
Ihnen aufrichtig und herzlich. Ich habe kein Urteil darüber, einen
wie tiefen Blick Sie in die moralische Verkommenheit Mitteleuropas,
oder vielleicht besser gesagt, der unterlegenen Zentralstaaten haben.
Ich mußte diese geistige Verwüstung schon in Sibirien miterleben um
sie nach meiner Rückkehr am eigenen Blute nochmals durchzumachen.

Aber gerade dieses unauslöschbare Erlebnis hat alles, was
ich von jeher über die vorliegenden Fragen gedacht habe, nur
bestätigt und zu unzerstörbarem Besitz gemacht.

Als Gefangener des zaristischen Rußland, als Gefangener der
„bourgeoisen" Republik, als Gefangener der Soviet und schließlich
als Gefangener der Japaner habe ich Prüfsteine genug gehabt für
den Sinn der Geschichte, für ihre treibenden Kräfte, für ihre Marksteine

und Wendepunkte, Prüfsteine genug auch für die Charakterologie
des Menschen. Es gibt darin Erscheinungen, die uns begeistern,

und es gibt Erscheinungen, die uns anekeln. Es gibt Grundphänomene,

die alles,* was mit ihnen in Berührung kommt, auf die Schultern

nehmen und tragen, und es gibt andere, die alles mit sich
herunterreißen.

Ich kann mich des Eindruckes nicht erwehren, daß Tapferkeit
oder Feigheit über das Bild eines Mannes entscheiden, mag er sonst
noch so gute oder schlechte Charaktereigenschaften besitzen. Mut
und Furcht gehen an den Urgrund der Dinge. Das Starke und Mächtige

hat sich durch Tapferkeit durchgesetzt; das Feige und Furchtsame

wurde ausgelöscht und zertreten. Vom Höhlenmenschen bis
zum degenerierten Dandy unserer Zeit — letzten Endes hat
Tapferkeit oder Feigheit über Weg und Ziel, über Zerfall und
Erfolg, über Sieg oder Untergang entschieden. Man hat sich
bemüht, im Laufe der vieltausendjährigen Geschichte über diese Ur-
phänomene und ihre Auswirkungen allerlei Schleier zu breiten. Je
mehr man es lernte, die Urinstinkte zu verhüllen, je mehr man es

verstand, das Losbrechen dieser Instinkte und die Last ihrer
Verantwortung auf andere Schultern. abzuwälzen, um so verlogener wurde
alles, was mit ihnen zusammenhängt. Ich will niemanden beleidigen,
wenn ich sage, daß heute, im Zeitalter der Presse, im Zeitalter der
größten Lüge und größten Sklaverei, daß heute die Begriffe „Tapferkeit"

und „Feigheit" geradezu auf den Kopf gestellt worden sind.
Vielleicht ist es aus diesem Grunde angängig, daß man sich mit

diesen Dingen etwas auseinandersetzt. Herr Dr. Bircher in Aarau
und Herr Major Jakob in Bern haben mir dieses Thema
vorgeschlagen und mich aufgefordert, über Tapferkeit und Feigheit zu
Ihnen zu sprechen. Vielleicht kann ich das in einer Weise
durchführen, daß Sie wenigstens keinen verlorenen Abend zu beklagen
haben werden.



— 268 —

Meine Herren! Ich will Sie nicht mit philosophischen
Spitzfindigkeiten belästigen, obwohl dieses Kapitel außerordentlich reich
daran ist. Ich bin Chirurg und war lange Jahre meines Lebens
Soldat; ich stehe dem Handgreiflichen nahe, ich hoffe, daß uns das bei
der Besprechung des Themas von Nutzen sein wird.

Zwei Episoden waren es, die den Beginn des Weltkrieges für
mich mit einer Eindeutigkeit bezeichneten, die nicht überboten werden

kann. Als Arzt der 3. Kavalleriedivision der österreichischen
Armee zugeteilt, kam ich bei dem ersten großen Aufklärungsgefecht
in die Schwarmlinie der uns attachierten Infanterie. Ich sprang vom
Pferd und warf mich zu Boden. Jetzt erst, neben den ersten Toten,
begriff ich die unheimliche Musik der Infanteriegeschosse, die rings
um uns einschlugen, und verstand den Begriff „Deckung". Da kam
der Sprung nach vorwärts. Und da sah ich, welcher Entschluß es ist,
aus einer Position, die eben noch erträglieh ist, aufzuspringen und
gegen einen braunen Erdwall anzulaufen, von woher der unsichtbare
Feind feuert. Diese Forderung bedeutet tatsächlich etwas Unerhörtes.
Und nun kommt das Nieder, die Pause zum nächsten Sprung. In der
Pause, bei vollem, klarem Bewußtsein, mußte ich mir sagen: von
einer Massensuggestion, von irgendeiner landläufigen Erklärung,
warum diese Menschen tatsächlich aufspringen und weiterlaufen,
konnte keine Rede sein. Als ich etwa eine halbe Stunde später mich
wieder zum Stab zurückgefunden hatte, kam ich in eine zweite Situation:

Es war das Auffahren unserer reitenden Artillerie-Division1),
die in Lagen feindlicher Treffer in Stellung ging. Das Pferd eines
Batteriekommandanten wurde mitten entzwei gerissen, die Pferde
änderer Batteriekommandanten und die halben Bespannungspferde
wurden niedergeschossen. Die Geschütze sind mit den Armen, mit
den Händen in Stellung gebracht worden und haben ruhig zu feuern
begonnen. In diesen Stunden sah ich, daß das Leben nichts bedeuten
kann gegenüber einer Pflicht; daß es einen innern Mechanismus gibt,
der sich mit völliger Präzision abspielt, wenn die Bedingungen dafür
gegeben sind. Fünf Wochen später kam ich beim Rückzug des 10'.

Korps nach Turobin in eine Panik, deren Art und Ausmaß mich
entsetzten: Die zurückflutenden Korpstrains wurden in der Höhe von
Chlaniow plötzlich von russischer Artillerie flankiert. Die Wirkung
war eine unbeschreibliche. Mit einem Schlag fiel alle Haltung. Die
Verbände lösten sich. Die Einteilungen waren aufgehoben. Man
springt auf die Fouragewagen, auf die Fahrküchen, man schlägt das
Gepäck herunter, man haut wie irrsinnig auf die Pferde ein, man
zieht den Kopf in die Schultern, aus Zwang nach irgend einem
Schutz. Es war ein grauenhafter Eindruck, das „Rette-sich-wer-
kann". Diese zwei Erlebnisse, zeitlich kurz hintereinander, zeigen die
Phänomene der Tapferkeit und die Phänomene der Feigheit so ein-
deutig und klar, daß sie fast gegenständlich werden. Das Urteil ist

i) _ „Abteilung". — Red.



— 269 • —

einfach: sie stehen sich wie Licht und Schatten gegenüber; das
Massensuggestive in beiden, das absolut Mitreißende und die fanati-
sierende Wirkung, das Plötzliche und Selbstverständliche ihres
Auftretens. Man könnte den Eindruck gewinnen, daß Tapferkeit und
Feigheit reine Antithesen, reine Gegensätze seien.

Es ist nun ganz interessant, wenn man dann nach einiger
Ueberlegung darauf kommt, daß sie keineswegs Gegensätze sind. Wenn
man die Sprache befragt, sieht man, daß sie außerordentlich fein
diesen ganzen Komplex der Begriffe umfaßt.

Furchtlosigkeit ist ein Zustand. Da ist gar nichts weiter
behauptet; es ist von gar keiner bestimmten Sache die Rede.
Furchtlosigkeit ist die Einstellung allen Erlebensmöglichkeiten gegenüber.
Mut. Darin liegt eine geistige Spannung; wir wissen, da ist von
irgend etwas die Rede, das uns gefährlich ist. Tapferkeit ist ein Werturteil

über eine Handlung. Tapferkeit ist die unter irgendeinem
Imperativ erfolgte Betätigung des Mutes; von woher der Befehl kommt,
ist dabei nicht gesagt. Daß er aber wesentlich ist, geht aus einer
Erscheinung hervor, die sehr oft mit Tapferkeit verwechselt wird: die
„Lust an der Gefahr."

Nehmen wir die drei Begriffe: „furchtlos", „mutig", „tapfer",
dann ist es sehr eindeutig, was eigentlich der springende Punkt darin
ist: der Einsatz, d. h. wenn man sich banal ausdrückt: Beunruhigung,

Störung des momentanen Wohlbefindens, Gefährdung des
Lebens sind etwa die Grade, die den Einsatz kennzeichnen. "Ein
sehr tiefer Denker, Spinoza, sagt in seiner berühmten Ethik: „Ich
werde den tapfer nennen, der ein Uebel gering schätzt, das ich hoch
einzuschätzen pflege", oder wenn wir den Begriff „Einsatz" nehmen,
der uns näher liegt: „Ich werde den tapfer nennen, der einen Einsatz
gering schätzt, den ich hoch einzuschätzen pflege." Das ist aber
durchaus falsch. Es kommt ja nicht darauf an, ob B gering
einschätzt, was A tut, sondern es kommt darauf an, wie A einschätzt,
was er selbst tut, darauf, daß A die Gefahr- ebenso einschätzt wie B und
sie doch in Kauf nimmt, mit andern Worten: die Kenntnis der Gefahr
ist die Voraussetzung dessen, daß wir einen Menschen tapfer nennen.
Eine Handlung, die in Unkenntnis der Gefahr geschieht, kann
niemals tapfer genannt werden. Wenn ein Arzt zu Pestkranken geht, so
kann er als tapfer bezeichnet werden; verunglückt aber jemand bei
einer Bootsfahrt und hat die Kraft,- ans Ufer zu schwimmen, so ist
hierbei keine Rede von Tapferkeit. Ebenso sind da noch ganz andere
primitive Dinge zu bedenken: Tapferkeit vor und ohne Zeugen. Sie
werden mir zugeben, daß ein Mensch, der z. B. jahrelang nachts am

"

Friedhof vorbeigehen muß und sich eines Abends sagt: „Jetzt gehe
ich einmal durch den Friedhof; ich habe immer Angst, es ist mir
unheimlich; nun gehe ich durch den Friedhof, damit ich diese Angst
überwinde," daß der eine ganz andere Einschätzung erfährt als einer,
der durch den Friedhof geht, weil er hundertmal verspottet worden



— 270 —

ist, oder weil er gewettet hat. Das sind zwei ganz verschiedene Dinge,
trotzdem es dieselbe Handlung ist. Es ist wichtig, nach einem Zweck
der ausgeführten Tat zu fragen. Ich kann mit einer mutigen Handlung

etwas ganz Bestimmtes erreichen, oder das, was ich erreichen
will, ist höchst unwahrscheinlich zu erreichen, oder ich will überhaupt
nichts erreichen. Die Beispiele, die ich gebracht habe, sind aus der
ersten Gruppe. Wenn etwas höchst unwahrscheinlich zu erreichen ist,
bezeichnen wir die Handlung landläufig als „Tollkühnheit". Das
dritte endlich, daß überhaupt nichts zu erreichen ist, das ist, was ich
früher die „Lust an der Gefahr" nannte. Für junge Männer, die in
einer gewissen Gefahrbereitschaft leben, ist das, was die Lust an der
Gefahr bedeutet, eine recht wichtige Ueberlegung. Ich habe früher
gesagt, der Einsatz macht es, der Einsatz, der mir zeigt, daß ich mein
Leben hinzugeben bereit bin für das Leben eines andern, für die
Bereicherung des menschlichen Wissens oder den Sieg einer Idee. Das
ist Tapferkeit im klaren Sinne, das ist eine ethische Beurteilung.
Ganz anders verhält es sich bei der „Lust an der Gefahr".

Lust an der Gefahr ist eine Erscheinung an sich; sie hat nichts
mit Abenteuerlust gemeinsam; denn sie will nach außen gar nichts
erreichen. Im Frieden ist ihr Hauptgebiet der „Sport". Viele von
Ihnen werden das an sich selbst erfahren, daß beim Yaehtsegeln der
Kampf mit ungleichen und unregelmäßigen Böen unendlich interessanter

und lustiger ist als eine Fahrt bei gleichmäßigem Winde; beim
Autofahren, wenn es um Kopf und Hals geht, bei der Hochtouristik,
wenn auf einen Berg ein Weg gesucht wird, der nur mit allen
Gefahrsensationen gespickt ist. Das ist nichts anderes, als die Lust an
der eigenen Gefährdung. Ein Wettkampf hat bei der Lust an der
Gefahr nichts zu sagen. Der wirkliche Hochtourist wird sieh gegen den

Vergleich mit einem Wettkampf verwahren. Merkwürdig bei der Lust
an der Gefahr ist, daß sie den stärksten Trieb, den Selbsterhaltungstrieb,

als spielerischen Einsatz hat. Eine Aehnlichkeit mit dem

Spieltrieb fällt auf. Swoboda sagt: „Was im Leben gemieden wird:
Kampf, Aufregung, Gefühlsextreme, ängstliche Spannung, das wird
im Spiel geflissentlich gesucht." In Goethe's Faust sagt der Kaiser:
„Bei jedem Fest, wenn's noch so glänzend war, eins ward vermißt,
mir fehlte die Gefahr." Das ist ein so eigenartiger Zustand, der mit
Tapferkeit und Mut, mit Furchtlosigkeit gar nichts zu tun hat. Wenn
man es sich ein wenig journalistisch zurechtlegen will, kann man

sagen: vielleicht ist diese Lust an der Gefahr der Ausdruck einer
Spannung in vielen von uns, einer Spannung, die in unserem
heutigen Alltag keine Lösung findet. Vielleicht zittert in unsern Nerven
eine Erregung von Jahrtausenden her, eine Erregung aus der Zeit,
da noch jede Stunde des Daseins im Kampf mit wilden Tieren
ertrotzt werden mußte. Vielleicht wirkt diese Hochspannung Hunderter
von Generationen noch in uns nach und sucht ihre Lösung im
Außergewöhnlichen.



— 271 —

Noch etwas ist zu bedenken. Es gibt in der Geschichte genug
Beispiele, daß eine fortgesetzte Bedrohung, das unausgesetzte
Bedrohtwerden eines Einzelnen oder einer ganzen Menge, von unsern
Nerven eine Widerstandskraft fordert, die wir nicht aufbringen
können. Wir müssen wissen, ehe wir ein apodiktisches Urteil fällen,
daß es eine physiologische Grenze der Tapferkeit gibt. Die Fälle sind
selten, sie kommen eigentlich nur in Kriegszeiten zur Beobachtung,
aber es gibt sie. Ganz etwas anderes ist der Begriff, den ich nur dem
Worte nach streifen will: es ist der Begriff des „ruhmlosen Helden"..
Dieses Wort „Held" ist etwas außerordentlich Interessantes, denn es
hat sehr verschiedene Farben. Wenn Sie sich an Ihre Jugend
erinnern, werden Sie zugeben, daß man unter „Held" einen Menschen
verstanden hat, der durch eine tapfere Tat etwas Großes erreicht hat.
Später, wenn man nüchterner wird, mehr erfährt, mehr sieht,
erkennt man, daß mit dem Begriff „Held" heute das Erreichen eines
Zieles in gar keiner Weise verbunden ist. Wenn vor Jahrhunderten
jeder waffenfähige Mensch ein Held geheißen wurde, so war das ein
Standesbegriff; heute ist es etwas ganz anderes, heute wird damit ein
Mensch bezeichnet, der mutig und tapfer eine Tat begeht, ganz ohne
Rücksicht darauf, ob das erstrebte Ziel erreicht wird oder nicht.

Noch ein Kapitel gehört hieher, das ist die Frage der Suggestion
beim Einzelnen und bei der Masse. Ich habe schon zu Anfang gesagt:
leicht ist es mit der Massensuggestion nicht. Ein anderes : der
Fanatismus, der als nationaler, als religiöser Fanatismus ungeheure Wellen
menschlicher Geschichte aufwarf. Denken Sie an den Mohammedanismus.

Es ist gar keine Frage, daß der Grund der Glorie des jungen
Mohammedanismus Fanatismus war. Auch viele christliehe
Märtyrer mögen nur auf Grund des Vergeltungsglaubens so tapfer
gewesen sein. Aber wie für manchen Mohammedaner ist auch für
manchen christlichen Märtyrer der Grund seines Verhaltens die
Ueberzeugung gewesen, daß der Kampf für Gott und seine heilige
Lehre eine höchste Angelegenheit des Gewissens ist. Denken Sie an
die Gestalt des Sokrates, einen Heroismus unbegreiflicher Art, und
denken Sie an den uns geläufigem Jesus von Nazareth. Hier tritt der
Begriff des Helden in die größte Erscheinung, von dem die Stoiker
sagten, er werde der Gottheit ein Schauspiel.

Wenn wir uns die Feigheit in derselben Art klarlegen, so bekommen

wir zunächst den Eindruck, daß Tapferkeit und Feigheit reine
Gegensätze sind. Fragen wir wieder die Sprache. Furchtsamkeit ist
ein Zustand, d. h. eine Einstellung jeder Form von Erlebnissen
gegenüber. „Aengstlieh"—da ist schon eine Spannung darin, eine Art
Richtung: ich-bin ängstlich um etwas besorgt, da liegt schon der
Begriff des Einsatzes. Und nun hören Sie unvoreingenommen das Wort
Feigheit an, so liegt darin ein Werturteil über eine Leistung. Feigheit
heißt, daß jemand eine Leistung, die von irgend woher gefordert
wurde, nicht getan hat auf Grund eigener Einschätzung des Ein-



— 272 —

Satzes, mit andern Worten: „Mir ist das, was ich da dransetzen müßte,
wertvoller als alle Konsequenzen, die sich daraus ergeben, daß ich die

Tat nicht tue." Nehmen wir die geläufigen Erscheinungsformen der

Feigheit: Ein Mensch tritt eine Seereise nicht an aus Furcht vor der

Seekrankheit oder vor Schiffbruch. Ein Mensch weigert sich, ein
Automobil oder einen Aeroplan zu besteigen aus Furcht vor einem

Unfall. Ein Mensch geht nicht durch das hohe Gras, weil er fürchtet,
es könnten Schlangen darin sein. Das ist ein Verhalten, das wir als

Feigheit hinstellen. Und doch müssen wir daran denken, daß es dabei

physische und psychische, körperliche und seelische Momente gibt, die

uns beim Urteil acht geben lassen müssen. Ein Mensch, der schlecht

sieht, der nervöse Herzzustände hat; einer, der an Schwindelgefühlen
leidet, wenn er irgendeine waghalsige Tat vollbringen soll, zu der

Blicksicherheit nötig ist, bei dem muß man mit der Bezeichnung,.Feig¬
heit" zurückhaltend sein. Es gibt auch seelische Gebundenheiten. Ich
kenne Menschen, die im entscheidenden Augenblick absolut tapfer
waren, die sich aber zu einem rein aus sportlicher Lust geforderten
Unternehmen nicht hergaben, weil sie die Verpflichtung des Sich-
selbsterhaltens für ihre Eltern, ihre Geschwister, höher stellen mußten.

Ich kenne einen Menschen, der sich im Krieg ungeheuer bewährt
hat. Dieser Mensch hat es als Hochschüler glatt abgelehnt, eine sportliche

Waghalsigkeit mitzumachen, und zwar weil er sich dazu zu alt
fühlte. Wir haben gesagt: „Er ist ein feiger Kerl." Später, als es

darauf angekommen ist, mit der Tapferkeit etwas zu erreichen, hat

er seinen ganzen Mann gestellt.
Das Urteil „Feigheit" ist nicht ohne weiteres aus der Handlung

ableitbar. Die Motive einer Handlung müssen gewertet werden. Es

ist bekannt, daß, um eine Masse tapfer zu machen, unter Umständen

zu allen möglichen Mitteln gegriffen.werden muß, dieses Ziel zu
erreichen, und die Weltgeschichte ist überladen mit solchen Praktiken,
die versucht worden sind, um in eine Masse Tapferkeit zu bringen.
Hingegen braucht es absolut kein Mittel, um eine Masse feig zu

machen. Die Panik hat ihren Vertrauten in jedem Herzschlag. Zur
Panik braucht es keinen Befehl, keine Aufforderung; da genügt ein

Blick, ein Zuruf. Aber trotzdem Terenz sagt, daß ein toter Soldat
besser aussieht als ein lebendiger, der sich durch Flucht gerettet hat,
und trotzdem dieser Ausspruch in zehntausend Kalendern und
Soldatenfibeln hunderttausendmal wiederholt worden ist, trotzdem reckt
sich im entscheidenden Moment eine Urkraft gegen alles Erlernte und

alles Beigebrachte. Es ist doch ein kolossaler Gegensatz, daß man zu

dem einen keinen Ansporn braucht und zum andern so ungeheure
Mittel. Das zeigt, daß Tapferkeit und Feigheit nicht einfach dieselbe

Sache sein können mit positivem und negativem Vorzeichen, sondern
daß sie psychologisch oder physiologisch grundverschieden sind. Wir
müssen uns aber fragen: ist denn Mut oder Furcht etwas, das von uns
so abhängt, das jeder Mensch im gleichen Maße eigentlich mit hat,



— 273 —
oder ist vielleicht nur die Furcht dasjenige, was wir originär
mithaben, eine automatische Reaktion, und der Mut vielleicht ein durch
Intellekt gelenkter Wille.

Der ersten Lebensäußerung eines Menschen kommt weder das
Prädikat tapfer, noch das Prädikat feig zu. Ein Kind, das nach der
Brust der Mutter greift, um zu saugen, oder das die Hand ausstreckt
nach dem Monde, ist darin weder kühn noch furchtsam. Wenn aber
ein Kind nach der Mutterbrust greift und sich dabei an einer Nadel
im Gewände sticht, oder wenn es nach der Lampe greift und sich dabei

verbrennt, dann ist einmal eine schmerzhafte Hemmung eingetreten

in der Betätigung einer instinktiven Handlung, und jetzt ist
die Basis einer Erfahrung da. Das ist jetzt die erste Grundlage
dafür, daß man überhaupt von Tapferkeit oder Feigheit reden kann,
denn wir haben gesagt: Die Kenntnis der Gefahr ist die Grundlage
für Tapferkeit wie für Feigheit. Das gebrannte Kind fürchtet das
Feuer.

Bei der Furcht an sich könnte man das viel schwerer theoretisch
entwickeln. Aber etwas ist auffällig. Die Psychiater haben schon lange
festgestellt, daß die Erscheinung der Angst beim Gesunden und
Kranken immer mit der Atmung, mit dem Herzschlag in Beziehung
gebracht wird, also mit zwei Erscheinungen, die das Leben bedingen.
Darin liegt der Beweis, daß Angst an sich eine Reaktion auf die ernstliche.

Bedrohung des Lebens ist. Für Mut kennen wir einen solchen
Zusammenhang nicht.

Es wäre denkbar, daß jeder von uns ein Quantum Angst als
primitiven Schutz mit sich herumträgt. Déroulède sagt in seinem
Kriegstagebuch: „Der Mut ist ein bestimmter Vorrat wie die
Patronen."

Es liegt ganz nahe, daß man diesem sehr oberflächlichen
Vergleich einen ähnlichen Vergleich anschließt: „Die Furcht ist eine
gewisse Fülle von seelischen Spannungen, die wir haben, die in uns
sind und die irgend einmal in Erscheinung treten wollen." Man kann
sie jahrelang bekämpfen, man kann sie immer wieder zurückdrängen
und ihrer Herr werden, einmal kommt ihre Stunde, und in dieser
Stunde machen sie sich über uns her, mit der elementaren Kraft aller
Urphänomene des Organismus. Es gibt zahllose Beobachtungen
verdienter Offiziere, die sich in allen Lagen bewährt hatten, die wiederholt

wegen ihrer Haltung vor dem Feind ausgezeichnet wurden, und
von denen später manche an entsetzliehen Angstzuständen litten. Als
bekanntes typisches Beispiel nenne ich Marschall Ney, der den
Beinamen „Tapferster der Tapfern" trug.

Man hat den Eindruck, daß es ein gewisses Areal von Furcht
gibt, das jeder Mensch hat, und dieses Areal von Furcht wartet, bis
es ihn einmal packen kann. Diese Stunde erlebt vielleicht nicht jeder;
aber viele erleben sie, und das ist dann der Moment, wo wir willenlos



— 274 —

dieser Furcht unterworfen sind. Daraus geht hervor, daß die Furcht
ein originäres Phänomen des menschlichen Lebewesens ist. Die ganze
Geschichte der Menschheit in allen ihren politischen Unternehmungen,

in allen ihren Bündnissen und Verträgen, die ganze Geschichte
der Menschheit und die Geschichte jedes einzelnen vom nervösen
Lidschlag an, diese ganze Geschichte ist nichts anderes als die Geschichte
der Furcht. Das Areal der Mitte], deren sich Priester und Krieger
bedient haben, ist unbegrenzt. Denken Sie an die Gorgo im Schilde
der Pallas, an die mexikanischen Götterbilder,' an die raffinierten
Schilderungen der Qualen im Fegefeuer und in der Hölle — sie sind
nichts anderes als die Ausnützung der Furcht, um irgend etwas mit
den Menschen zu erzielen. Das haben die Krieger gemacht, um den
Feind niederzuringen, sie haben Furcht hervorbringen wollen; das
haben die Priester gemacht, um die Glaubensschwachen zu erziehen;
sie haben in ihnen Furcht erweckt. Die Furcht hat ungeheure
Kapitel menschlicher Geschichte geschrieben. Und wir müssen uns wahrhaft

fragen, ob wir ohne weiteres behaupten können, die Furcht ist
etwas ganz Gemeines und Niederträchtiges. In unserer Zeit, in der
wir es erlebt haben, daß Tausende von Menschen aufgestanden sind
gegen eine seit Jahrhunderten bestehende Ordnung und gesagt haben:
„Alles, was ihr uns gelehrt, und alles, was ihr uns gepredigt habt,
habt ihr nur getan, um uns zu beirren, um aus uns zu machen, was
ihr wolltet." Und nun fragen wir uns: vielleicht hat dieser Pöbel
recht, vielleicht ist die Furchtverbannung und die Qualifizierung des

Mutes nur ein ungeheurer Trick von ein paar Menschen gewesen, die
sich dachten: „Wenn ich die Tapferkeit als gute Eigenschaft
hinstelle und die Feigheit als schlechte, dann gewinne ich für mich und
um mich herum eine Schar, die mich emporhebt, die mir die Güter
des Lebens sichert."

Vielleicht ist das wirklich nur die freche Erfindung von ein paar
Gauklern gewesen, und es wäre viel natürlicher, feig zu sein. Ich
glaube, daß wir zu solchen Gedanken vor den Rebellionen, vor den
Revolutionen gar nicht gekommen wären. Aber heute müssen wir auch
diesem Gedanken nachgehen.

Wenn wir es uns überlegen, wie es mit der Furcht im Tierreich
ausschaut, so müssen wir zugeben, daß es Tiergattungen gibt, bei
denen sicher der Fluchtreflex das erste ist. Beim Menschen haben
wir gesehen, muß zuerst irgend einmal eine Gefahr kommen, um uns
in einer bestimmten Richtung zu lenken. Aber im Tierreich gibt es
auch Tapferkeit, die natürlich ist, z. B. die Tapferkeit des Männchens
zur Brunstzeit und die Tapferkeit des Weibchens zur Zeit des
Brutschutzes. Auf den Hund, den Sie immer und immer wieder vom Hofe
jagen, können Sie Steine werfen, er wird wieder kommen, wenn er
weiß, daß eine läufige Hündin im Hofe ist. Oder eine Hündin, die
sonst flieht, wenn Sie bloß in die Nähe gehen, sie fletscht Ihnen die
Zähne entgegen, wenn Sie ihren Jungen etwas anhaben wollen. Wir



— 275 —
wollen diesen Vergleich nicht auf menschliche Verhältnisse ausdehnen,

wenn sich auch Parallele ziehen ließen, aber wir wollen folgendes
feststellen: Der Lebensinstinkt, der reine Selbsterhaltungstrieb hat
an sich keine Veranlassung, uns tapfer zu machen; wenn der Wille
der Arterhaltung dazu kommt, so ist das etwas, wofür wir nichts
können. Der Mensch aber hat diesen Lebenswillen, diesen
Lebensinstinkt längst umgeformt zum Glückswillen. Der Glückswille ist
etwas Spezifisch-Menschliches, er ist der Umbau, die Umformung des
natürlichen und einfachen Lebenswillens. Dieser Glückswille ist die
letzte Stufe, die Vorstufe des Willens zur Macht. Ich denke dabei
nicht an einen staatlichen Willen zur Macht. Es ist ganz falsch, wenn
man behauptet, daß der Glückswille den Machtwillen in sich schließe.
Glück ist ein Erfahrungsurteil, der Begriff Macht kennt keine,
Erfahrung. Der Glückswille ist begrenzt, er ist wandelbar und teilbar.
Der Machtwille ist unbegrenzt und Macht ist unteilbar. Dem Glückswillen

bleibt immer noch die Oase des Kompromisses: irgendwie
kommt man schon noch zu seinem Glück. Der Machtwille hat einen
einzigen Weg, auf dem er besteht oder zerbricht. Der Glückswille
ordnet sieh dem Lebenswillen unter, der Machtwille nie, und sein
höchstes Ziel ist noch dessen Beherrschung. Der Wille zum Glück
drängt sich in die Träume des Machtwillens. Der erste Atemzug des
Machtwillens aber ist die Macht über das Glück. Das ist, vom
Einzelnen gesprochen, diese absolute Selbstzucht, dieses sieh keinem
irgendwie wohligen, sympathischen, lässigen, angenehmen Gefühl
hinzugeben, sondern sich ganz in der Hand zu haben und unter allen
Umständen das zu tun, was im nackten, kalten Willen liegt:' das ist
der Wille zur Macht. Wenn wir den Glückswillen nehmen, verstehen
wir sofort die Furcht. Es ist ganz klar, daß dasselbe Erlebnis den
einen in der Richtung feig macht, den andern gar nicht, und darum
ist es verständlich, daß die Menschen Furcht zeigen können, sofern
es sich um die Bedrohung ihres Glückes handelt; aber Mut, Tapferkeit

und Furchtlosigkeit sind Dinge, die nur dem Machtwillen
gleichgerichtet sind. Und jetzt verstehen wir, warum sie so selten
sind. Ich glaube, daß der Glückswille, unter dessen Bann ich die
Mehrzahl der Menschen sehe, ein Degenerationszeichen ist und daß
die Menschheit, die nach meiner Vorstellung erstmals als Menschheit
auf den Plan getreten ist, in dem Augenblick, da sie den Machtwillen
in sich erkannt hat, daran ist, über den Glückswillen zum reinen
Lebensinstinkt herabzusinken. Es ist aber möglich, daß die Alleinherrschaft

des Machtwillens erst die Zukunft ist und daß diese ganz
nationale und soziale Erhebung, daß die. bolschewistischen Wogen, daß
der Kampf um die Freiheit der Liebe, daß das alles die ersten Sturmsäulen

sind, die endlich den Machtwillen zur Geltung bringen wollen,
gegen einen faden und erbärmlichen Glückswillen. Diese zwei
Möglichkeiten sind da. Eins aber ist sicher, daß nur diesem Machtwillen
Mut und Tapferkeit gleichlaufend gerichtet sind. Es ist allerdings



— 276 —

fraglich, ob unsere Zeit zu dieser Wertung fähig ist. Die primitive
Tapferkeit tritt deshalb in Erscheinung, weil durch die tapfere
Tat dem Lebensinstinkt am besten gedient wird. Die Entwicklung
dieser primitiven Tapferkeit bis zum furchtlosen Einsetzen des
Lebens für eine Idee ist die Kulturgeschichte der Menschheit. Die
absolute Todesbereitschaft des modernen Soldaten ist nach meinem
Dafürhalten der Höhepunkt dieses Weges. Die Möglichkeit, daß sich
solche Einstellung verkehrt bis zur sinnlosen Flucht, bis zur Panik
im Krieg, dieses verfluchte „Rette-sich-wer-kann" zeigt, welchen
blutigen Weg die Menschheit in ihrer innern Geschichte eigentlich,
genommen hat. Es ist klar, daß unter dieser Erkenntnis seit Jahrtausenden

alle erzieherischen Methoden versucht worden sind, um Tapferkeit
und Mut zum Gemeingut der besten einer Nation zu machen. Die

Mittel, die man angewendet hat, sind unübersehbar.
Von der Elephanten-Phalanx Hannibal's, die hinter den

Fußtruppen nachrückte, um die Zurückweichenden zu zertreten, bis zu den
Maschinengewehren hinter den russischen Sturmkolonnen vor' Prze-
mysl verläuft der Weg bekanntester Methoden. Aber auch alle andern
Mittel: Fahnen, Musik, Schlachtrufe, haben ihre Wirksamkeit nach
kurzer Zeit eingebüßt. Es blieb gar nichts von der Fülle dieser Mittel.
Härteste Bedrohung hat sich tausendmal als erfolglos erwiesen,
Versprechungen, Hoffnung auf Belohnung haben nicht verfangen,
religiöse Dogmen haben ihre Wirksamkeit verloren. Gefühle sind schwankend

im einzelnen und im ganzen Volke. Es ist ein einziges von allen
geblieben, ein einziges in den zehntausend Jahren Geschichte: die
Pflicht. Ich habe mit Tausenden von Soldaten in der Gefangenschaft

gesprochen, die mir ihre Erlebnisse bei dem und jenem Gefecht
geschildert haben. Selbst der einfältigste tirolische Bauer, der wenig
Veranlassung hat, über die Daseinsfragen nachzudenken, ist mit
automatischer Sicherheit zur Ueberzeugung gekommen, daß es die
Pflicht gewesen ist, die ihn geführt hat. Es scheint, daß im Augenblick

des Bewußtwerdens der Pflicht selbst dem primitivsten
Menschen ein Erlebnis wird, das als so über ihm stehend, so für ihn
unerreichbar, so seinem Gesetze nicht mehr unterworfen anerkannt wird,
daß dieses einzige entgegen allen sinnlichen Stimulanzien, die es gibt,
noch standhält.

In der Zeit des Weltkrieges sind harte Jahre über die
mitteleuropäischen Völker gegangen, aber in diesen Jahren ist ein Wort
Bismarck's oft zu Fleisch und Blut geworden: „Das Pflichtbewußtsein

des Soldaten, der sich einsam im Dunkeln totschießen läßt." Auf
diesem Katafalk hat das Glück nicht Raum zum Epigramm. Dieses
vergessene Grabkreuz trägt eine Schrift, der alles Herumphilosophieren

zur Rune wird. Das Leben löst diese Fragen in stummem
Entschluß. Wenn heute ein moderner Ethiker behauptet, daß der
einsame Weg Nansen's zum Pol die Tapferkeit in ihrer höchsten
Auswirkung darstellt, der gegenüber die Tapferkeit des Soldaten auf dem



— 277 —

Schlachtfeld gar nicht zu zählen ist, so ist diese Behauptung ebenso
falsch wie die Worte Spinoza's. Wenn die Richtung der Gefahr und
die Richtung des Willens dieselbe ist, ist von moralischer Tapferkeit
keine Rede. Wenn sich aber in mir alles aufbäumt und dagegen
sträubt, etwas zu tun, was das Leben kostet, und ich tu es dennoch
und tue es deshalb, weil es meine Pflicht ist, es zu tun, dann ist
es Heldenhaftigkeit im höchsten Sinne. Wie Bismarck gesagt hat:
„Das Pflichtgefühl des Soldaten, der sich einsam im Dunkeln
totschießen läßt." Das Ergebnis wäre also, daß es eine Tapferkeit gibt,
eine Tat, die ganz frei ist vom Schielen nach Glück und nach Lust,
die Tat aus Verpflichtung.

Welche philosophischen und religiösen Anschauungen wir
immer haben, eine Tatsache gibt es, um die wir nicht
herumkommen, und diese merkwürdige Realität ist der Staat. Der
einzelne kann über den Staat, dem er angehört, denken was er will; er
kann von der Staatsform, der er unterworfen ist, halten was er will;
darüber, daß der Staat ein Vertrag mit Gegenseitigkeit ist, darüber
kommt man mit keiner Sophisterei hinweg. Das war für mich in den
Jahren der Gefangenschaft, als ich so ab und zu diese Probleme
überdachte, wundersam zu erleben, daß ich von zwei Seiten als Ende einer
Gedankenkette zu demselben gekommen bin,' einmal die rein
philosophische Ueberlegung, die zur Pflicht führt, und auf der andern
Seite eine nüchterne Tatsächlichkeit, mit einer Hauptcharakteristik
der Verpflichtung. Es ist klar, wie ungeheuer groß die Tragweite einer
solchen Gedankenreihe in sozialer, ethischer und erzieherischer Hinsicht

ist. Das auszuspinnen, hat keinen Zweck.
Ich glaube, daß es auch töricht wäre, den Zusammenhang dieser

Gedankengänge mit den Fragen des Krieges aufzurühren, töricht selbst
vor einem Auditorium von Offizieren. Aber ich habe in den letzten
Jahren der Gefangenschaft den Bruderkrieg in Rußland in seiner
ganzen Schauerlichkeit mitgemacht, und da erst ist es mir klar
geworden, was für eine ungeheure Bedeutung dem Verpflichtungsgedanken

zukommt. Als die Bolschewiken die erste große Truppenrevue

abgehalten haben, wurden etwa 300 gefangene Offiziere der
Zentralstaaten als Staffage befohlen. Als die Musik die Internationale
zu spielen beginnt, sprengt ein Adjutant zu der Gruppe der Offiziere
und verlangt die Abnahme der Mützen. Die Hälfte der Offiziere
nimmt die Mützen ab. Ein neuer Befehl zur Abnahme der Mützen
folgt unter Androhung strengster Strafe. Wieder nimmt ein Großteil
die Mützen ab, noch immer behalten sie einige auf. Der Volkskommissär

läßt erklären: Es wird jeder zweite Offizier erschossen, wenn
nicht sofort alle die Mützen abnehmen. Jetzt fallen die Mützen
herunter. Nur zwei oberösterreichische Fähnriche rühren sich nicht. Sie
werden vor die Front herausgestellt. Sie antworten: „Diese Mutze
trägt die Initialen unseres Kaisers, wir werden sie niemals für die
Internationale abnehmen." „Dann werden Sie auf der Stelle er-



— 278 —

schössen!" „Gut, dann werden wir niedergeschossen." In der nächsten

Minute waren diese beiden tot.
Wenn Arnold von Winkelried sich den Speer in die Brust stößt

und ruft: „Der Freiheit eine Gasse," so wird da wirklich etwas
Reales erreicht, es ist eine ganz große reale Angelegenheit. Diese zwei
sterben für nichts, und doch für etwas ebenso Unzerstörbares: für die

geistige Geschichte der Menschheit, in der sie fortleben werden.

Als die weiße russische Armee noch einmal daran war, die Oberhand

zu gewinnen, hat man den gefangenen Führer Admiral Kolt-
schak vor ein Gericht der Volkskommissäre gestellt und zum Tode
verurteilt. Am 7. Februar 1920 hat man ihn früh morgens in
den Hof des Gefängnisses geführt. Er geht aufrecht in voller
Gelassenheit, er ist ohne Fesseln. Als man ihn aufstellt, nimmt er
eine Zigarette heraus, zündet sie an und raucht. Ein Volkskommissär

befiehlt, zu schießen. Die Rotgardisten leisten dem Befehl
keine Folge. Kein Schuß wird abgegeben. Da nimmt Koltschak die
Zigarette, wirft sie weg und ruft: „Es scheint, daß ich auch da noch
das Kommando übernehmen muß. Soldaten, wenn ihr nur einen Funken

Pflichtgefühl in euch habt, so schießt." Auf sein Kommando
wird die Salve abgegeben, die ihn tötet.

Dieses Niederbrechen der russischen Armee und dieses Niedersinken

des russischen Bürgertums, dieses tatenlose, feige Zusammenbrechen

vor einem kühnern' und stärkern Willen, dieses Fallenlassen
eines Verpflichtungsgefühls, weil keine Person da ist, die den Wechsel

einer Jahrhunderte alten geistigen Kultur einlösen sollte, dieses
Erlebnis hat mir gezeigt, welch' ungeheure Bedeutung der Tapferkeit,
dem Mut, dem Verpflichtungsgedanken zukommt. Und es hat mir das

Schauerliche gezeigt, ein memento, daß das, was dort geschehen ist,
eigentlich das Bild, die Fratze unserer Zeit ist. Volkstum ist Verrat. Der
Staatsgedanke? Blutszusammengehörigkeit? Spielereien für ein Narrenhaus!

Geld!! Hinaufkommen!! Verpflichtungsgefühle? Ausgelöscht!
Verantwortungsgefühle? Ausgelöscht! Das Meer einer dreckigen, plumpen

Lebensmöglichkeit, das ist das Gesicht unserer Zeit. Wenn ich mir
das klar mache, dann kommt mir der ganze Untergang Oesterreichs
und Deutschlands gar nicht so als rein militärisches Ereignis vor.
Da versagte kein General, da meuterte kein Irredent. Wenn der
geistige Inhalt einer Epoche erschöpft ist, strecket die Divisionen
die Waffen.

Meine Herren! Die Menschheit ist in den zehntausend Jahren
Geschichte nicht edler, nicht besser, nicht reifer geworden. Mit Psalmen

wird sie nicht gelenkt, wenn sie nicht irgendwie andere Zügel
hat. Aber das Primat des Rechts gegen das Unrecht, die Ehre gegen
die Würdelosigkeit, dieses Primat muß von den Menschen geschützt
werden, die dafür noch irgendeinen Atemzug übrig haben. Ich bin
überzeugt, daß die Menschheit solche Kräfte zu diesem Schutz noch
hat und daß sie neu sich solche Kräfte wieder schaffen kann.



— 279 —

Es ist mir eine eindringliche und unvergeßliche Stunde, im
Anblick einer solchen Kraft gesprochen zu haben.

Tagesfragen. — Actualités.

Gegenwärtig berät die Landesverteidigungskommission über die
Ausbildung der Offiziere. Es herrscht die Auffassung vor, daß die
Zentralschule II zur Ausbildung von Stabsoffizieren nicht mehr
genüge, und daß durch andere Einteilung der gesetzlich gegebenen
Ausbildungszeit bessere Ausbildungsmöglichkeiten geschaffen werden
sollten. In Frage kommt die Umwandlung der 3—4 Wochen als
Bat.- oder Abt.-Kdt. in einen besonderen Instruktionskurs ähnlich
der früheren Zentralschule IV; doch wurde diese Lösung als
undurchführbar erachtet. Es dürfte interessant sein, diese Frage in
der Militärzeitung erörtert zu sehen ; dabei muß aber davon
ausgegangen werden, daß Gesetzesänderungen bis auf Weiteres nicht
erhältlich sein dürften.

Vor einigen Wochen ging folgende Notiz durch die Tagespresse:
„Japans Marine-Neubauten. Die „Daily News" lenken die

Aufmerksamkeit auf die außerordentlich starke und raffinierte Ausgestaltung
der von der japanischen Regierung soeben fertiggestellten vier

neuen Kreuzer. Obwohl diese hinsichtlich der Tonnage innerhalb der
vom Washingtoner Abkommen zugelassenen Grenzen stehen, stellen
sie außerordentlich starke Kriegswaffen dar. Die Geschütze, mit
denen die Kreuzer versehen sind, sollen der Schiffsartillerie der
übrigen Nationen überlegen sein. Ausländische Marinesachverstän-
dige waren von der Leistungsfähigkeit der japanischen Kreuzer übei-
rascht. Die Bauart wird von den Japanern streng geheim gehalten.
Die von den andern Ländern gegenwärtig gebauten Kreuzer kommen
viel teurer zu stehen, sie seien leichter verwundbar und bedeutend
weniger leistungsfähig." •—

Die Mitteilung ist außerordentlich typisch für das unvermeidliche

Schicksal aller Rüstungsbeschränkungen : Die ganze menschliche
Intelligenz wirft sich darauf, den Konkurrenten auch im Rahmen
der aufgestellten künstliehen Regeln zu übertrumpfen^ (Redaktion.)

Vom Dank des Vaterlandes.
Von Oberleut. Hans Berli, Mitr. Kp. IV/68, Uetik'on a./S.

Wenn ein Heer aus blutigem Kriege heimkehrt, die Fahnen
zerfetzt, die Reihen gelichtet, die Leiber mit Narben und Wunden
bedeckt, dann hat es höchstens seine Pflicht und Schuldigkeit getan,


	Tapferkeit und Feigheit : Vortrag, gehalten vor den Offiziersgesellschaften Bern, Aarau und St. Gallen im Februar 1926

