
Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation

Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 110 (2007)

Artikel: La place du religieux et de la croyance dans notre société : notes
incomplètes et personnelles d'une étudiante

Autor: Yldirim, Gülsen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-685058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-685058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La place du religieux et de la croyance
dans notre société

Notes incomplètes et personnelles d'une étudiante

Gülten Yildirim

« Le XXL siècle sera religieux ou il ne sera pas» a dit André Malraux,
et il avait sûrement raison car, sous une forme ou sous une autre, la reli-
gion aujourd'hui est présente partout et elle est un sujet attractif et parti-
culièrement actuel. Elle intrigue et révolte. En cherchant, en feuilletant
magazines et journaux, une caractéristique de notre époque ressort: la
soif de spiritualité qui habite le monde, et principalement le monde occi-
dental, dont les repères ont été en partie remplacés par la carrière brillan-
te, la recherche de biens matériels, la technologie ou encore l'économie.
Tous les livres qui portent sur la spiritualité et sur une philosophie ac-
cessible à tous - on pense à Eric-Emmanuel Schmitt, à Paulo Coelho ou
encore au grand succès de Brown, le Da Vinci Code - en sont également
des preuves. Les sectes s'accroissent et attirent de plus en plus de per-
sonnes. Que recherchent les gens dans les sectes qu'ils ne trouvent pas
dans une Eglise traditionnelle? Quant à elle, la chrétienté semble chan-

ger de ton, elle paraît plus clémente sur des questions qui auparavant
amenaient de grands débats et semble par ailleurs faire des compromis,
n'hésitant parfois pas à changer sa morale afin de s'adapter à la société.
On assiste d'autre part à un intérêt croissant pour l'«exotisme» religieux
et pour toutes ces tendances - Bouddhisme, ésotérisme, arts divinatoires

- perçues comme attrayantes et à la mode'.
Réactions contradictoires face à cette nouvelle spiritualité, certains

doutent que la religion soit encore cette entité capable de donner des

réponses à certaines questions existentielles universelles et intemporel-
les: «D'où viens-je? Où vais-je? Quel est le sens de la vie et son but?»
Et lorsqu'il est en proie au désespoir, à l'injustice et à la tristesse, l'hom-
me a parfois la drôle de réaction d'en vouloir à des forces invisibles,
Dieu ou autres. Ce besoin est interprété par certains comme irres-
ponsable. «Les hommes ont toujours fabulé pour éviter de regarder le
réel en face. [...] La théologie donne des réponses magiques, fictives ou
illusoires aux questions qu'on se pose'» dit le philosophe Michel
Onfray, auteur de l'ouvrage Traûé t/'afhdo/ogm. Ainsi, les défenseurs de

319



la rationalité et de la raison pure pensent être immunisés contre la

croyance et ses effets.
Mais cela est-il seulement possible? Un homme peut-il ne pas croire

et raisonnablement vivre? Les multiples mouvements et courants de
pensée religieux, qui sont le résultat de croyances, nous ont bien montré
que l'homme semble avoir fondamentalement besoin de croire. Pour-
quoi Pourquoi avoir besoin de croyances et de convictions pour avan-
cer, atteindre ses propres objectifs et trouver des réponses satisfaisantes?
Par-dessus tout, de quel genre de croyances avons-nous besoin? Pour
nous qui vivons l'ère de l'inconstance et de la crédulité, la question est
de poids.

Les religions traditionnelles délaissées?

Par «religions traditionnelles», j'entends parler des grandes religions
qui sont ancrées dans un pays depuis des siècles, c'est-à-dire institution-
nalisées et qui sont le point de départ de petits groupements : le Christia-
nisme, l'Islam, le Bouddhisme, l'Hindouisme et le Judaïsme.

Par rapport aux Eglises évangéliques de souche réformée, souvent
qualifiées de «sectes» dans nos régions, l'Eglise catholique est en perte
de vitesse en terme de fréquentation des offices. Les chrétiens suisses,

protestants et catholiques confondus, admettent qu'ils sont membres
d'une Eglise ou d'une communauté religieuse parce qu'ils ont été élevés
ainsi? Ils accordent plus d'importance à la tradition et aux trois évé-
nements principaux d'une vie dont la religion se charge: naissance,
mariage, enterrement. Mais peut-on dire que la religion catholique est
délaissée quand on voit le nombre de personnes qui se réunissent au
Vatican chaque dimanche?

Si l'on aborde les religions orientales, il faut remarquer que même si
le Bouddhisme ou l'Islam attirent de plus en plus de monde aujourd'hui,
ces confessions sont aussi délaissées par leurs propres membres, c'est-à-
dire par les familles originaires de pays à prédominance bouddhiste ou
musulmane pour lesquels la religion est plus une affaire de respect des
traditions et des coutumes qu'une quête spirituelle. C'est un Islam
falsifié ou gangrené de coutumes et de lois absurdes, qui n'ont bien
souvent pas de fondement dans le Coran, que des musulmans déracinés
pratiquent. Il existe nombre de musulmans qui se disent non pratiquants
et qui ne voient pas la nécessité d'enseigner l'Islam à leurs enfants.
En revanche, ils perpétuent, en Suisse, les coutumes apprises au pays et
en famille.

Si l'on parle du délaissement des églises en tant que phénomène ca-
ractéristique de notre époque, c'est qu'il existe des causes. Dans son

320



livre La/orce cfe conviction, Jean-Claude Guillebaud donne des explica-
tions et évoque non seulement le délaissement de la religion mais aussi
un phénomène de décroyance. Pour évoquer quelques causes, nous pour-
rions parler de la perception de l'histoire que nous avons et au cours de
laquelle les institutions, Eglises et Gouvernements, n'ont pas tenu des

places très glorieuses. Les Etats ont enflammé le patriotisme et les

Eglises ont soutenu les actes de barbarie commis par les armées en leur
donnant la bénédiction de Dieu. Des valeurs telles que le sacrifice à

Dieu et à la patrie n'ont plus été et ne sont pas encore reçues favorable-
ment par la majorité, parce que dans le passé elles ont encouragé le ra-
cisme et ces souvenirs ne doivent rester que des souvenirs. De plus, les
hommes n'ont pas su tenir compte de leurs erreurs passées.

L'exemple du génocide rwandais qui a fait plus d'un million de vie-
times tutsies le prouve. Ce pays, selon le AGfionai Cafboiic Reporte?;
compte 70% de catholiques." L'Observer, un journal britannique, ex-
plique: «Au cours des années 30, les catholiques ont favorisé l'aristocra-
tie tutsie, tandis que les protestants se sont rangés du côté de la majorité
hutue opprimée. En 1959, les Hutus se sont emparés du pouvoir et ont
rapidement bénéficié de l'appui des catholiques et des protestants. Ceux-
ci continuent d'apporter un puissant soutien aux Hutus.»® En fait, au
Rwanda ou ailleurs, les Eglises de la chrétienté agissent de la même ma-
nière. Jean-Paul II a déclaré à ce sujet: «La lutte de la nation africaine se
traduit par un véritable génocide dont même les catholiques sont, mal-
heureusement, responsables.»® Le Monde a rapporté les paroles d'un
prêtre qui constatait avec tristesse: «Ils se massacrent en oubliant qu'ils
sont frères.» Un autre prêtre rwandais a avoué: «Des chrétiens ont été
tués par d'autres chrétiens, après un siècle de sermons sur l'amour et le
pardon. C'est un échec. [...] Comment éviter de penser, par exemple,
que les Tutsis et les Hutus, qui se font la guerre au Burundi et au Rwan-
da, ont été formés par les mêmes missionnaires chrétiens et fréquentent
les mêmes églises?» '

Ainsi la dégradation de la situation mondiale, à laquelle les institu-
tions ont pris part, a amené le désenchantement, la déception et la
désillusion. Il n'est donc pas étonnant de voir les gens perdre la confian-
ce qu'ils avaient en leur Eglise. Ainsi «la conviction ou la foi, explique
Guillebaud, sont vus comme des handicaps.» Les convictions font souf-
frir et elles sont aussi à la base des idéologies qui ont fait trop de mal. A
notre époque, la tolérance est posée sur un piédestal et nous avons rem-
placé les convictions par les choix. Ce qui compte est l'authenticité per-
sonnelle, plus personne ne doit être écrasé sous le poids des convictions
propagées par les institutions. Mais cet état d'esprit a-t-il comblé le vide
créé par le monde de l'évidence, de la raison et de la rationalité dans

lequel nous vivons

321



De la croyance à la crédulité

Ce monde que je viens de décrire semble avoir pris ses racines il y a

près de quarante ans, en 1968, lorsque les multiples soulèvements
estudiantins ont appelé au rejet des institutions, provoquant des boule-
versements économiques, scientifiques et politiques qui ont marqué la
société tout entière. «La croyance crée la discorde alors que la raison
unit et pacifie, »* pense-t-on. Ainsi notre monde a fait appel à la raison et
a banni la croyance. Enfin, le croyait-on...

C'est en effet vers les années 1980 qu'un vaste mouvement a fait son
apparition: le Aew Age. Son effet a été de réveiller le besoin de mysticis-
me, de magie, de surréalisme, d'impossible et d'irrationnel dans nos
vies. Le monde décroyant d'antan laissait sa place à un monde foncière-
ment crédule. Pour expliquer cet effet tire-bouchon, «la brutale détente
d'un ressort qui aurait été trop comprimé»', Cyril Dépraz, dans son in-
terview à Roland Campiche, évoquait un «ras-le-bol d'une société en

manque de réponses et axée sur le matériel, la réussite et le progrès»'"
créé parce que les questions existentielles ont malgré tout subsisté et
sont restées sans réponses trop longtemps. Il semblerait effectivement
que la technologie et le progrès ne remplacent pas les questions spiri-
tuelles de l'homme. «Le progrès est rétrograde, [...] ce qu'outils et
objets déverrouillent, nos œuvres et mémoires le referment.»" Régis
Debray explique ici le déséquilibre qui existe entre l'apport matériel et

l'apport spirituel. Il indique que «la carte bleue ne peut pas rendre obso-
lète la carte d'identité» comme l'auraient souhaité les économistes. Il
n'est pas possible que notre besoin de racines et d'espoir soit remplacé
par des biens que nous acquérons. Tôt ou tard ce besoin se manifestera
et nous aurons à cœur de trouver des réponses sur nos origines et sur
notre avenir. C'est pour cette raison que nous cherchons des croyances.

Mais avec le Aevv Age est-il encore possible de parler de croyances?
Dans le Petit Robert, le mot croyance est lié à des mots comme la certi-
tude, la conviction, la confiance, la foi. Or le /Vew Age a introduit une
multitude et une diversité de pistes afin de trouver la vérité. Il fait appel
à toutes sortes d'anciennes superstitions et a ainsi engendré la crédulité,
qui est le fait de croire trop facilement. Comme le dit Gérard Mendel:
«La libération au moins partielle de l'individu n'a pas placé celui-ci de-
vant le «rien» du nihilisme philosophique, mais au contraire devant un
«trop». Guillebaud ajoute encore: «Au-delà de ce qu'on appelle trop
vite le «retour du religieux», on constate une prolifération d'adhésions à

la magie, de superstitions enfantines, d'intégrismes étroits, d'activismes
sectaires, de fétichismes pittoresques.»

D'après Guillebaud et Mendel, la prétendue religiosité que vit notre
époque semble plus être un besoin de consolation. Mais voyons com-

322



ment concrètement les gens ont trouvé des moyens de satisfaire leur
spiritualité, à court ou à long terme.

A la recherche
de la satisfaction spirituelle dans...

le syncrétisme

Le religieux hors-piste, la religion à la carte sont pour ainsi dire
synonymes du phénomène que l'on appelle plus communément le
syncrétisme. Pour illustrer encore ce dernier, nous pourrions penser à un
buffet où les mets sont des croyances et où chacun se sert à sa guise.
Voilà donc un moyen extrêmement commode de rechercher une voie
spirituelle. S'intéresser à toutes sortes de confessions apparaît comme un
signe d'ouverture, ce qui renforce un peu plus encore le phénomène de
mode.

Cette attitude syncrétique s'explique par la croyance de beaucoup
de personnes que bon nombre de religions se rejoignent ou du moins
prêchent le même message. D'ailleurs, 90% des citoyens américains
affirment que toutes les religions ont une part de vrai.'- Comment sont-
ils arrivés à cette conclusion? Peut-être en cherchant les points de

convergences entre plusieurs religions.
Par exemple ce verset tant connu: «Tu aimeras ton prochain comme

toi-même.» Ce commandement se trouve à la fois dans la ß/h/c chré-
tienne et la 7ora/z juive. Toutes deux monothéistes, Christianisme et Ju-
daïsme sont des religions qui considèrent qu'en plus des nombreux actes
de bonté envers le prochain, l'amour de ce dernier est indispensable.
Dans la ßz'We, ce commandement contenu dans l'Ancien Testament est

repris par le Christ dans les Evangiles: «Aimez vos ennemis, et priez
pour ceux qui vous persécutent.»" Puisque juifs et chrétiens veulent
obéir aux commandements divins, ils se sentent poussés à aimer ceux
qui les entourent, le «prochain», ce qui dans les deux religions
englobe des gens de toutes catégories et statuts sociaux.

Dans le Corare, cet amour du prochain n'est pas explicitement men-
donné. Néanmoins, toutes sortes d'actions traduisent l'amour du pro-
chain, que ce soit dans la famille ou encore en affaires: «Rends à tes

proches ce qui leur est dû, ainsi qu'au pauvre et au voyageur. [...]
Quand vous mesurez, remplissez la mesure. Pesez avec une balance jus-
te. Cela vaut mieux et c'est plus beau... »'* Cependant aucun comman-
dement général n'existe, qui engloberait toutes les autres lois.

323



Entre les trois confessions déjà évoquées, un autre point commun
existe: la place de Dieu et ses pouvoirs. Que ce soit chez les musulmans,
chez les chrétiens ou les juifs, Dieu détient une place prépondérante
et unique. La Sourate 17,23 dit: «Ne mets point d'autres dieux à côté
de Dieu.» La 7bra/z: «C'est Yahvé seul que tu dois adorer.» La ß/h/e:
«Tu adoreras le Seigneur, ton Dieu, et tu le serviras lui seul» ou Dieu
«est jaloux» dans le sens qu'il n'accepte aucune concurrence avec
d'autres dieux.

Dans ces trois confessions, Dieu est unique et détient l'autorité suprê-
me, Il est clément et miséricordieux et Lui seul mérite une totale adora-
tion. L'amour du prochain est présent, bien que sous des formes sensi-
blement différentes. L'hospitalité, la bonté, la justice et l'humilité sont
des valeurs fortes.

Si ces mêmes valeurs se retrouvent dans le Bouddhisme, la place de
Dieu est perçue différemment. Bhikkhu Subhadra, auteur de <2n'est-ce
qz/e /e ôoz/ûV/zzsme3, explique: «Le Bouddhisme enseigne le moyen
de cultiver une bonté et une sagesse parfaites sans l'aide d'un Dieu
personnel; d'acquérir la connaissance suprême sans «révélation»; d'être
racheté sans racheteur, de gagner un salut dans lequel chacun est son

propre sauveur.» ' Là où les trois confessions précitées s'accordent à

dire qu'il n'y a pas de salut sans Dieu, le Bouddhisme affirme que l'in-
dividu a la capacité de trouver la «vérité» par lui-même et en soi-même.

La majorité des Américains a donc raison, il y a du vrai partout. A
travers ces exemples sur les points de convergences entre quatre confes-
sions, nous avons pu constater, qu'en effet ce n'est pas toujours le fond
et les croyances qui changent. Ce qui diffère est la transmission des

croyances et la formulation des principes, la forme en somme. Dans le
Christianisme, l'on trouve énormément de célébrations, d'icônes, de
traditions, de chants et les doctrines chrétiennes relèvent un peu du
mystère. (Pensons par exemple aux doctrines que sont l'immortalité de
l'âme et la trinité, qu'un catholique peine à expliquer clairement.) Dans
le Judaïsme et l'Islam, l'enseignement se fait par l'apprentissage d'une
langue, l'hébreu, l'arabe et autres. Toutes les célébrations commémora-
tives comme le Hanoukka ont bien sûr une place très importante. Pour-
quoi donc ne pas mélanger plusieurs confessions afin d'arriver à une re-
ligion ultra-personnelle, sans toutes les contraintes d'une religion insti-
tutionnalisée Le fait de trouver des principes proches de ceux qui nous
ont été inculqués dès notre jeune âge mais avec des approches diffé-
rentes et facilitées attire les gens. Toutefois, nous verrons par la suite
qu'un tel «vagabondage» spirituel est peut-être plus nuisible que salutai-
re. Considérons pour l'instant d'un peu plus près les religions orientales
qui exercent un attrait croissant en Europe et dont les différences de

perception de la spiritualité et de la vie sont peut-être à l'origine de leur
succès.

324



les religions «exotiques» ou orientales

Phénomène courant, beaucoup s'intéressent moins à ce qui les touche
de plus près. Beaucoup ne connaissent pas la région qu'ils habitent ou
ne jugent pas nécessaire de s'y intéresser. Il en est de même avec la reli-
gion. Qui connaît la plupart des fêtes religieuses qui nous valent de
nombreux jours de congés, surtout dans notre Jura catholique? Ainsi,
beaucoup délaissent l'Eglise de leur famille pour s'intéresser à celle des

pays lointains, d'un ailleurs qui semble meilleur.

C'est, je pense, ce qui attire un chrétien vivant dans un milieu occi-
dental vers des confessions exotiques. Une telle manière de concevoir la
spiritualité permet d'autres approches: on pense particulièrement au
Bouddhisme dont une des caractéristiques est la participation active que
prend le corps à la quête spirituelle. Le corps est absent des trois autres
religions précitées où seuls le cœur et l'esprit sont impliqués dans la
spiritualité. Le temps et l'espace sont extensibles à l'infini, l'âme de
l'homme se réincarne et laisse donc une trace de lui quelque part. L'éter-
nel retour est l'idée clé du Bouddhisme. A l'opposé, dans la confession
chrétienne, le seul destin des humains est d'aller soit au ciel soit en enfer
qui, soit dit en passant, selon les termes originaux, Shéol en hébreu et
Hadès en grec, ne désigne pas un lieu de tourments éternels mais tout
simplement la tombe Ce ne sont pas des perspectives très attirantes par
rapport à ce que promet le Bouddhisme. Cette vision n'offre pas beau-

coup d'espoir, pas de seconde ou troisième vie, même si la B/We donne
une espérance au sujet de la mort, à savoir la résurrection. Cette dernière
ne semble cependant pas être prise très au sérieux.

La vision de la réalité est aussi tout autre dans la pensée bouddhiste.
Il faut l'accepter telle qu'elle est et c'est l'homme qui doit s'adapter au
monde. Il ne peut que changer son approche et son regard face au mon-
de, puisqu'il ne peut pas changer le monde. «Il vaut mieux croire au pré-
sent qu'à l'avenir, car à chaque fois qu'on a voulu s'occuper de l'avenir
ça a foiré,»" se disent inconsciemment ou sciemment les gens. En effet,
comment croire encore à l'avenir? Ce que désiraient les dictateurs du
siècle passé, Lénine, Staline, Hitler ou encore Mussolini, était le bien de
leur peuple. Où ont mené ces buts louables sinon à la mort de millions
de personnes qui croyaient à la promesse de leur chef de faire d'eux des
hommes libres? Beaucoup sont alors découragés par l'espérance. On n'y
croit plus. Selon la confession bouddhiste, les hommes devraient se rési-

gner à accepter le monde dans lequel ils vivent et à en avoir une vision
plus sereine, pacifique et tolérante, puisque l'espoir aurait disparu. Je
trouve que c'est une vision un peu fataliste et contradictoire. Tout ce qui
arrive devait arriver et l'on ne peut rien faire pour s'y opposer. C'est nier
que le Bouddhisme encourage à la paix, à la tolérance et qu'il tend par

325



ce biais à améliorer l'humanité. Etre bouddhiste signifie adopter un état
d'esprit susceptible de transformer et de changer le monde.

Ainsi l'on pense qu'adopter les attitudes cool et zen signifie être
bouddhiste. C'est la «dalaï-mania...»'* ou le Bouddhisme simplifié.
C'est la vision de facilité que voient les gens. A leurs yeux, penser
«respect d'autrui et position zen» et suivre les quelques enseignements
prodigués par le Dalaï-Lama lors des visites qu'il effectue périodique-
ment en Europe et lors desquelles sont organisées des journées d'ensei-
gnement, suffisent pour adhérer à la confession bouddhiste. Une telle
manifestation s'est aussi déroulée à Zurich en 2005. Ce que beaucoup
oublient, c'est qu'«être bouddhiste relève d'un exercice intellectuel,
d'autoréflexion et d'intense méditation [...] et que cette religion n'est
pas monothéiste.'"» Si tous les chrétiens prenaient conscience de tout ce

qu'il faut faire pour adhérer à cette religion et s'ils se rendaient compte
qu'ils doivent passer d'une religion monothéiste à une religion qui a

un nombre considérable de dieux, ils resteraient très certainement sur
leurs positions. Entendre des maîtres spirituels bouddhistes dire: «Vous
n'avez pas à devenir bouddhiste, restez ce que vous êtes» ou «je vous
apprends le Bouddhisme qu'on m'a transmis, s'il le faut adaptez-le à

votre environnement» donne l'impression que n'importe qui, sans con-
naissances approfondies, peut devenir bouddhiste même à un niveau très
superficiel. Chacun est libre. Pas besoin non plus de dieu personnel pour
assurer son salut. Nous sommes donc en droit de nous demander si les
bouddhistes sont alors athées? «Si par athéisme on entend signifier le
rejet d'un Dieu personnel, alors nous sommes athées,» explique Bikkhu
Subadra." A l'heure où l'athéisme est une religion en soi et signifie faire
partie des gens éclairés, autonomes et responsables, l'argument est de

poids.
Le Bouddhisme s'affiche donc par un non-prosélytisme. Personne ne

doit devenir bouddhiste, mais on a la liberté de s'y intéresser et ainsi de
devenir presque membre confirmé de la religion, certes à un niveau très
superficiel, mais membre quand même. Cet exemple est la preuve que le

rapport religion-croyant change: ce ne sont plus les gens qui s'appro-
chent de la religion et qui s'y conforment, c'est la religion qui vient à

eux et qui s'adapte. Ce phénomène est visible aussi au sein de l'Eglise
catholique. Mais je reviendrai plus loin sur ce point.

les sectes

SECTE. D'après Le Peft'f îîoùerf, ce mot désigne premièrement «un
groupe organisé de personnes qui ont la même doctrine au sein d'une re-
ligion.» Si nous continuons à lire la définition, le dictionnaire précise
que la secte est spécialement «une communauté fermée, d'intention

326



spiritualiste, où des guides, des maîtres exercent un pouvoir absolu sur
les membres.» C'est à cette deuxième définition que pensent les gens
aujourd'hui lorsqu'ils entendent le mot «secte». Voilà qui est un peu
plus inquiétant: le pouvoir absolu d'une personne sur un groupe. Mais
si on fait l'amalgame du début de la définition et de ce qui suit, toutes
les religions sont potentiellement inquiétantes, voire dangereuses. Une
religion est bien un rassemblement de personnes partageant les mêmes
doctrines et, qu'on le veuille ou non, représentées, dirigées par une seule

personne: le Pape, le Dalaï-Lama... etc. Une secte à grande échelle...
D'ailleurs dans son livre Pcr/Y /exùywe r/c.y ù/ée.v/imv.ve.y sur /es re//g/o«s,
Odon Vallet dit ceci: «Une religion est une secte qui a réussi, un petit
groupe devenu grand, une chapelle rebaptisée Eglise.» Mais n'enten-
dons pas par là qu'une secte a pour ambition de ne recruter qu'un petit
nombre d'adeptes.

Néanmoins les sociologues marquent une différence entre la religion
et la secte. La secte est une association vo/orato/re (c'est moi qui sou-
ligne) de croyants en rupture avec la société et qui se sent portée par une
mission. «Entrer dans une secte, c'est d'abord un choix délibéré.»"
L'Eglise est une institution religieuse bureaucratisée, organisée par un
corps de prêtres professionnels qui a un dogme codifié des textes sacrés.
La différence réside donc dans ce fait: «on naît membre d'une Eglise
alors qu'on adhère volontairement à une secte."» Il ne faut pas oublier
que les sectes n'ont parfois aucun fondement religieux. Mais le dévoue-
ment à la secte peut être qualifié de religieux. Une secte peut aussi

proposer des cours sur la santé et le bien-être, auxquels il faudra être
présent, contribuer financièrement, et aura finalement une influence
grandissante dans la vie de la personne au point de lui faire prendre des
décisions qui risquent d'engendrer de grands changements dans sa vie
professionnelle et familiale, voire de la détruire.

Comment donc expliquer le succès que connaissent les sectes étant
donné les dangers qu'elles présentent?

Depuis le drame de l'Ordre du Temple Solaire (OTS) survenu en
1994, un suicide collectif par incendie, les médias ne font qu'accentuer
la dangerosité qu'il y a à faire partie des sectes, bien souvent «en ne
faisant pas de place à la question du sens des croyances pour les

adeptes.»" Comme le dit Roland Campiche, il est important de vérifier
les causes d'un tel drame. Le rôle des médias est certes déterminant. En
quelques heures, ils sont capables de faire le tour d'une situation, de
trouver des témoins, qui par exemple dans le cas de l'OTS n'avaient rien
à voir avec cette organisation. Le but est de modeler l'opinion publique
par un scandale qui va évidemment révolter et marquer les esprits.
«Comment peut-on faire des choses pareilles?!», pensent les gens. Les
médias fondent leurs spéculations sur des documents dont ils tirent
des informations, qui, sorties de leur contexte, prennent une tout autre

327



signification. Dans le cadre de l'OTS, ce sont plein d'informations non
vérifiées qui ont été transmises: l'OTS aurait contrôlé un trafic d'armes
ou de drogue, ou encore était un empire financier fondé sur le blanchi-
ment d'argent. Toutes ces hypothèses ont été démenties dans l'enquête
qui a suivi. Quand on parle des rites que suivent les adeptes, il est parti-
culièrement facile de s'en moquer et de les ridiculiser. C'est un compor-
tement qui «témoigne simplement d'une ignorance des gens concernant
la signification de ces croyances pour les gens qui les pratiquent.»^ Il
est donc primordial de savoir pourquoi il y a adhésion à la secte et quels
facteurs l'influencent.

Les adeptes sont des individus en pleine possession de leurs capacités
psychiques qui, déçus des réponses reçues dans les religions tradi-
tionnelles, cherchent ailleurs. Bien souvent, ils sont en rupture avec la
société. La plupart du temps, ils ont très peu, voire pas d'amis et sont
peut-être déjà en de mauvais termes avec leur famille, situation dont il
résulte une grande solitude. Il existe énormément de gens qui correspon-
dent à ces critères. Certains sont conscients du désarroi et du désespoir
qui habitent une grande partie de la société et n'ont aucun scrupule
à en profiter. En effet, l'insécurité dans laquelle baigne le monde en
décourage d'aucuns à mener une vie normale, préférant se cloîtrer et ne
pas affronter les difficultés de la vie courante. De plus, seuls certains ne
voient pas d'issue à leurs problèmes. En manque de repères fiables et
stables, beaucoup ne savent plus quelle est leur place dans la famille,
dans la société, n'ont pas d'objectifs, pire encore, plus d'espoir. D'où le
sentiment qu'il n'y a rien à faire pour changer sa situation. Combien
sont-ils à avoir perdu famille, emploi, santé et ainsi le goût de vivre?
Des centaines, des milliers? Ce n'est pas parce qu'on est dépressif et

pessimiste par rapport au futur de l'homme qu'on adhère à une secte, me
direz-vous. C'est exact. Mais nombreux seront ceux à trouver dans la
secte ce qu'ils cherchaient: des amis, une famille, et même un but à

la vie. Rencontrer des gens qui ont les mêmes centres d'intérêt et la
même «mission», imposée par le meneur, a quelque chose de rassurant
et de réconfortant. Le seul but de l'existence devient le maintien de
l'unité de la communauté. Bien sûr des lois précises, synomymes de re-
pères, régissent la vie des membres. Le gourou devient un être excep-
tionnel qui sauve du faux pas et un enseignant auquel on peut faire
confiance et à qui il est important de vouloir plaire. Mais gare à celui qui
met en péril la communauté par un comportement contraire à ses lois car
il risque l'excommunication.

Mary Anna Barbey, dans la préface de l'ouvrage de Nicole Schneider,
dit: « L'histoire que voici commence au milieu des années 70. L'heure
est aux utopies, à la libération du corps, à la profusion de biens matériels
et de sentiments exaltés. Dans une ferme vaudoise, idyllique dit-on, un
certain Guy-Claude Burger s'est fait l'apôtre du régime cru, censé guérir

328



tous les maux. Fruits et légumes abondent, sont magnifiques. L'homme
est admiré: physicien, il a l'aura du scientifique. Musicien de renom,
père de six enfants - qui mettra en doute ses dons pédagogiques, son
amour du beau? [...] Ce livre ne s'est pas fait, cependant, en un jour.
Pendant plusieurs années, Nicole a travaillé à rendre lisible ce récit du
temps qu'elle avait passé dans la ferme du couple Bürger. Nous avons
partagé avec elle l'enthousiasme des débuts; nous nous sommes étonnés
des amours étranges qui électrisaient - et divisaient - la communauté;
nous avons vu éclater les drames de la jalousie sentimentale; assisté

aux sanctions qui frappaient ceux qui étaient infidèles aux doctrines.
Nous avons senti sourdre la peur. [...] A chaque nouvelle étape, Burger
se heurtait à ses propres ambivalences à l'égard de l'aventure insensée
qu'avait été son adhésion à la communauté. Certes, son comportement
était condamnable mais... n'avait-il pas représenté une figure paternelle
à l'heure où elle en avait besoin? N'avait-il pas contribué ainsi à poser
les fondements de sa propre personnalité » -*

Précisons que c'est seulement trente ans après avoir vécu dans une
communauté que Nicole Schneider parvient, par l'écriture, à nous re-
transmettre son vécu, de la manière la plus complète possible, après un
énorme travail sur elle-même, sur les sentiments et les besoins éprouvés
à l'époque qui justifiaient son appartenance à la secte.

Si nous revenons au texte, nous retrouvons les quelques points abor-
dés plus haut : le gourou est décrit comme un homme ayant le pouvoir de

guérir tous les maux. Vivre dans la communauté est d'abord magnifique
et la doctrine adoptée salvatrice. Le gourou prend ensuite une place très
importante, les liens se resserrent au point de lui obéir aveuglément ou
peut-être par amour. Ce texte fait aussi allusion aux sanctions adminis-
trées en cas de désobéissance. Dans le livre, lorsqu'un membre de la
secte fait connaître sa décision de quitter le bateau, le gourou «frappe
parfois, menace et maudit. »

La première phrase «L'heure est aux utopies, à la libération du corps,
à la profusion de biens matériels et de sentiments exaltés» est fort inté-
ressante. Mary Anna Barbey essaye peut-être de donner une première
explication au choix de Nicole Schneider d'adhérer à la secte, en disant

que ce choix doit être remis dans le contexte de l'époque. Cela joue cer-
tainement un rôle. Mais notre monde ne semble pas s'être libéré de ses

utopies et il est plus attaché qu' auparavant à la recherche et à l'accumu-
lation de biens matériels. Notre époque, malgré les apparences, n'est
pas si rationaliste que le pensent les scientifiques. Nombre de gens font
appel à ce qui dépasse l'entendement et sont à la recherche de ce qui est
irrationnel.

Ce qui explique effectivement que, même si la doctrine de la secte n' a

rien à voir avec le religieux, la secte fait appel à un «religieux plus dif-
fus qui se manifeste de façon extraordinaire, hors cadre. Cette

329



conception beaucoup plus large du «religieux» repose sur les relations
«religion-corps, religion-santé, religion-nature.""» Dans l'exemple de
Nicole Schneider, la doctrine était celle de l'instinctothérapie où le corps
est très impliqué dans la recherche des énergies. «Le regard s'est modi-
lié et élargi, d'où cette focalisation sur l'exceptionnel, le particulier, le
hors normes, qui rompt avec l'image conventionnelle et un peu ronron-
nante qu'on se faisait auparavant du religieux,'"» ajoute Roland Cam-
piche. C'est un fait: aujourd'hui l'homme ne veut plus entendre parler
des aspects ennuyeux de la religion. Il lui faut du spectacle, de l'extraor-
dinaire et si possible une confession pas trop exigeante, voire laxiste.

Le tout pour le tout

« Créativité» semble être un mot important parmi les religions et

particulièrement dans le Christianisme. Toutes se tournent vers un public
en quête de sensations, de messages de solidarité, de paix et d'espoir: la
jeunesse. Toutes veulent plaire et c'est précisément ce que leur repro-
chent nombre d'intellectuels et de philosophes.

En 2005, à Cologne, plus d'un million de jeunes se sont rendus aux
Journées mondiales de la Jeunesse (JMJ) pour écouter la messe du Pape
Benoît XVI qui déclara: «Ces entretiens sont des jalons importants sur
la route du dialogue et de la coopération dans notre engagement
commun à bâtir un avenir plus juste et fraternel. Un avenir plus authenti-
quement humain. [...] Qu'autant de gens se soient déplacés pour ren-
contrer le successeur de Pierre est un signe de la vitalité de l'Eglise.»"

Le même genre de rassemblement s'est tenu à Taizé en juin 2006, lors
du «Concile œcuménique des jeunes» organisé depuis 1974 par Frère
Roger, assassiné en 2005. En juin 2006, l'aumônerie du Lycée cantonal
de Porrentruy a organisé le voyage jusqu'à Taizé. Il n'était pas nécessai-
re d'être chrétien pour y participer ou de croire en Dieu. C'est plus par
ouverture d'esprit, par envie de découvrir et de rencontrer d'autres
jeunes d'autres pays dans un même esprit, que les jeunes s'y rendent.
Des chants et des discussions sont organisés. «C'est presque pas reli-
gieux, mais l'ambiance est sympa» ou encore «je ne suis pas plus
croyant maintenant qu'avant», sont les échos de ces journées que l'on
entend au Lycée. C'est à se demander si le chef de l'Eglise n'est pas un
peu trop optimiste en parlant de «vitalité.» Si l'Eglise est si pleine de vi-
talité, pourquoi tenter tout et n'importe quoi pour attirer des fidèles?

Pour prendre un exemple, lors du Mondial de football 2006, les

églises allemandes proposaient à la population de voir les matches sous
des tentes avec écrans géants." Pendant la mi-temps, des messages reli-
gieux étaient transmis: «J'aimerais demander la bénédiction de Dieu
pour vous tous, et aussi pour la sécurité de notre pays.» Sur une scène,

330



des musiciens salutistes mettent un peu d'ambiance. Pour les religieuses
qui tiennent des stands ou qui assistent à ces manifestations pour assurer
leur bon déroulement, il n'y a rien de superficiel. Même si elles se ren-
dent compte que «très peu de gens ont une demande spirituelle», l'im-
portant est d'être en contact avec eux et de transmettre une image positi-
ve de l'Eglise. L'une d'elles dit: «Un visage souriant de l'Eglise de

Stuttgart.» Le reporter précisait que «les gens partent vite. Le succès est
mitigé. Ils ne viennent pas pour écouter des discours religieux.» Les or-
ganisateurs le savent et cherchent à établir des liens entre le football et

l'Eglise. «L'Eglise et le foot n'ont rien à voir. Mais il y a dans les deux
une fascination, une foi. C'est là que parallèlement ils se rejoignent», di-
sait un organisateur. Une organisation lancée par l'alliance protestante,
Kickoff, soutient cette initiative et a deux buts: 1) sensibiliser les gens
qui viennent voir le Mondial à l'existence des Eglises 2) unir les Eglises,
faire avancer l'unité et consolider la collaboration entre l'Eglise catho-
lique territoriale et l'alliance protestante.

Les bénévoles de cette organisation sont soumis à un code vestimen-
taire et éthique et ne doivent pas faire de prosélytisme. Ils proposent la
visite des édifices religieux, pour des approches historiques, artistiques,
teintées de catéchisme afin de toucher des gens de toutes confessions.
Sur son site Internet, l'organisation proposait, pour chaque jour où un
match se déroulait, une prière que chacun était invité à formuler durant
la journée." En voici un exemple:

Vézzdredi, 9juin
P.varazraev 5 7, J
L'A//czraagzzc se cozz/ic era ses propres /orces et era ses capacités.
Pczzdazzf ces yorars de /a corape dra zraozzdc, raoras voyoras c/airczraczzf /es
/brades des e/jôrfs /rararaa/ras de sécwrdé. Daras /es ejfforZs des cbréberas
de partager /'évaragde à faraf de zraozzdc, raoras recoraraa/ssoras arass/

raofre déperadarace de /'a/de de Diera et des prières des c/zréfieras dra

zraozzdc erafier.
• /Voms raoras déc/aroras déperadarafs de / 'acfiora et de / 'œravre de Diera
peradarat /a Corape.
• /Voms /aisoras cora/iarace arax proznesses de Diera et arax prières des
c/zrétieras.
• /Voras raoras savoras protégés eratre /es ma iras de raotre Père cé/este et
coraraaissoras sa ùorarae vo/oraté porar /a société a/ierazarade.

Cet exemple nous montre que l'attitude des Eglises chrétiennes en gé-
néral est très discutable. Tous ces discours sur la paix, l'amour, sont sou-
vent ce que les gens veulent et ont besoin d'entendre, mais qui finale-
ment ne les marquent pas. Ces discours sont un peu comparables à des
remèdes qui agissent rapidement pour faire disparaître certains maux.

331



Ces remèdes n'empêchent pas les maux de refaire surface puisqu'ils ne
sont pas conçus pour soigner la racine du problème. De même, les gens
écoutent ces belles phrases qui font du bien sur le coup et les oublient, et
ainsi de suite, jusqu'à ce que le prochain besoin de réconfort se fasse
sentir.

A juste titre, le journal Le Morale qualifie les Journées mondiales de
la Jeunesse (JMJ), et par extension toutes les autres manifestations de ce

genre, de «vitrine trompeuse.» L'article ajoute: «Elles n'ont jamais
rempli les églises et les séminaires. Elles cachent des phénomènes de
désaffection qui s'accentuent en France comme en Allemagne ou dans le
reste de l'Europe. C'est le paradoxe: jamais l'Eglise ne se sera autant
affichée et jamais elle ne se sera aussi mal portée.» " En effet, l'Eglise
catholique est en perte de vitesse. Elle en est consciente mais se refuse à

l'admettre. Les manifestations comme les JMJ ou le rassemblement
de Taizé ne sont pas les seuls moyens qu'utilise l'Eglise pour essayer
d'attirer les foules puisqu'elle en vient même à oublier ses principes
moraux. Acceptant les mariages homosexuels, elle va à l'encontre des
Ecrits sacrés qui devraient être son fondement, par crainte de perdre des
ouailles qui, devenus homosexuelles, rejettent les lois bibliques et donc
l'Eglise. Alors cette dernière change, modère ses propos et fait des
concessions.

L'Eglise pense à assouplir les règles. Ainsi en témoigne cette «véri-
table révolution doctrinaire» sur laquelle est en train de discuter le Vati-
can concernant sa position sur l'utilisation du préservatif, alors qu'elle
restait totalement fermée sur la question depuis 1968. Mais le préservatif
resterait exclusivement utilisable dans le cadre matrimonial. 77m /rede-
/mretferef explique la révision de cette loi: «Le Vatican, accusé par beau-

coup de favoriser l'épidémie du sida en rejetant l'usage généralisé du
préservatif, alors que c'est le seul moyen de lutte vraiment efficace,
pourrait en modifiant sa doctrine ouvrir la voie à une régression de la
maladie.» Dit ainsi, on pourrait croire que le Vatican modifie la loi sur
l'utilisation de moyens de contraception pour des motifs humanitaires.
Mais le journal dit bien que le Vatican est «accusé» finalement d'être à

la source de la progression du virus. Le seul moyen de ne plus l'être se-
rait de modifier la doctrine de la contraception pour basculer dans le

camp des sauveurs, de ceux qui sont pour le maintien en vie des hu-
mains. Il est vrai qu'en Europe, on a bien du mal à comprendre que des

gens attendent l'arrêté du Vatican sur de telles questions puisqu'on a
écarté la religion de ce domaine depuis longtemps. Le journal
confirme justement: «Ces débats peuvent sembler des arguties sans
intérêt. [...] Mais nombre de catholiques attendent des indications au
sujet de cette question du préservatif, à laquelle ils ne comprennent au
final pas grand-chose.» Ce journal ajoute que la question théologique de
fond est de décider si «le recours à la contraception au sein du mariage

332



est intrinsèquement mauvais ou non.»'® Mais enfin! Si le Vatican n'a
vraiment pas envie de modifier la loi sur le préservatif, il peut toujours
se rappeler que son rôle a été et devrait être celui de donner des prin-
cipes moraux, par exemple sur la fidélité dans le mariage, puisque les
maris infidèles sont en grande partie responsables de la contamination
des femmes en Afrique. Mais comme cette vieille méthode ne semble
plus intéresser grand monde, l'Eglise essaye autre chose. La tendance
est donc à la modernisation de la religion. Certaines religions essayent
même parfois de récrire leur histoire pour qu'elle corresponde aux
exigences de notre société.

Preuve en est le débat qui a lieu aux Etats-Unis concernant le contenu
des manuels d'histoire. La concurrence entre religions est rude. «Les
manuels d'histoire sont devenus l'enjeu d'une grande bataille, chaque
groupe confessionnel œuvrant pour que sa religion soit présentée sous
un jour meilleur», disait le Wa// Sfreef jowraa/."' En effet, juifs, musul-
mans et hindous «n'hésitent pas à tordre le cou à la réalité.» Il y a trente
ans, les Etats américains n'entraient même pas en matière sur l'ensei-
gnement de l'histoire des religions. Mais peu à peu, «sous la pression
des groupes confessionnels», les Etats veulent que le sujet religieux
fasse partie des cours d'histoire. Dans un pays où les confessions se

croisent, il n'est évidemment pas facile de parler de religion. Il faut être
vigilant dans les propos tenus. Cependant parler avec tact ne doit pas
signifier transformer la réalité. Prétextant ne pas vouloir froisser ou bles-
ser les pratiquants de ces confessions, ces manuels scolaires abordent les

religions sous un angle faussé, défigurant les faits. Le journal ajoutait:
«La Hindu Education Foundation qui est liée à une organisation nationa-
le-hindouiste d'Inde, a ainsi proposé de remplacer un passage où il était
dit qu'autrefois en Inde «les hommes avaient beaucoup plus de droits
que les femmes» par «les hommes avaient des droits et des devoirs dif-
férents. Il y a beaucoup de femmes parmi les sages auxquels furent révé-
lés les Véda [textes sacrés].» Pour éviter donc que les manuels soient
source de préjugés, les organismes confessionnels s'octroient le droit de
récrire l'histoire et de mentir. Il faut absolument bannir tout ce qui pour-
rait ternir l'image d'une religion. La spiritualité n'entre plus en ligne de

compte. La question est: comment faire pour que la société actuelle, qui
prône les valeurs que sont l'égalité, la fraternité et la tolérance, accepte
une religion qui pendant des siècles a banni de tels concepts? Et nous
nous demandons: si les garants de ces religions ont si honte de leurs
agissements passés au point de vouloir les minimiser, voire de les effacer
définitivement de l'histoire, pourquoi en faire partie? C'est bien la preu-
ve que ces religions ne s'assument pas et qu'elles transmettent un faux
message et de cette nature découle son insignifiance.

333



« Une polyphonie de l'insignifiance» ^

Les différents faits exposés jusqu'ici, le délaissement des religions
institutionnalisées, le syncrétisme, les religions orientales, les sectes et
l'inventivité des religions en général ont tenté de donner un aperçu de
la religiosité de notre époque, mais ont surtout démontré la fragilité de la

croyance en général. Cette fragilité pousse par exemple les membres de
certaines religions à défendre leurs croyances d'une manière démesurée
et qui ne sert pas du tout leur but, c'est-à-dire à faire en sorte que leurs

croyances soient respectées. Comment en effet être crédible si les faits,
par exemple dans le cas des livres d'histoire des religions, sont dénaturés
et faussés? Paradoxalement pourtant, bien des gens se préoccupent peu
de savoir si ce qu'ils propagent est vrai, avéré, possible et en harmonie
avec la croyance dont ils se réclament. Ce qui semble les intéresser est

que leurs croyances soient «dans le vent.»
Prenons par exemple la fête de Noël. Chaque année, quelques jours

avant sa célébration, radios et journaux rappellent l'origine de cette fête.
Beaucoup de gens savent donc que Noël est une fête qui n'a rien à voir
avec la naissance du Christ et qui ne concorde pas avec le récit biblique
ou du moins qui n'est pas un enseignement biblique. Mais tout le monde
passe outre cette vérité. Nous pouvons néanmoins imaginer que même si
Noël avait un quelconque fondement biblique, cette fête n'aurait plus
beaucoup d'importance spirituellement. Les paroles de Jean-Claude
Guillebaud prennent alors toute leur signification: «Ce qui compte ce
n'est plus le sens mais le mouvement.» Depuis bien des années déjà
nous assistons à la commercialisation de Noël et cette période est carac-
térisée par une course effrénée aux biens matériels. Les gens parlent aus-
si de 1'«esprit» de Noël qui devrait nous inciter à l'amour, à la compas-
sion, à la gentillesse, à la compréhension, au pardon... etc. Cet esprit se
manifeste à peu près jusqu'à nouvel an, avec une multitude de bonnes
résolutions qui se verront rarement réalisées. Combien de fois enten-
dons-nous la phrase suivante: «C'est Noël, je fais un effort,» vis-à-vis
d'une personne dénigrée le restant de l'année. Hypocrisie générale... Et
une fois la période passée, toutes les illusions retombent, il faut passer à

autre chose. Pourquoi ne pas manifester cet état d'esprit tout au long de
l'année? Noël n'est qu'un transit, un tunnel et un tunnel a toujours une
sortie. C'est une consolation, une illusion qui inspire un peu d'espoir ne
serait-ce que pour une courte période. Pour comprendre ce phénomène,
revenons à ce que disait Guillebaud plus haut en parlant de mouvement.
Si nous cherchons la signification du mot «mouvement», le dictionnaire
nous dit qu'il exprime, à part un déplacement constant, l'élan, l'émotion,
l'impulsion, la passion et ces sentiments sont caractérisés par le fait
qu'ils sont brefs, temporaires, transitoires ou provisoires. Pour parler
de cette furtivité, Guillebaud utilise encore un autre terme et dit:

334



«La croyance s'est métamorphosée pour devenir un «engouement». Si
le mouvement implique que l'on ne s'arrête pas, l'«engouement»
traduit «les sentiments favorables et excessifs que l'on conçoit pour
quelqu'un ou quelque chose.» Noël est un de ces «engouements» parta-
gés par la presque totalité de la planète.

Jean-Claude Guillebaud nous explique la problématique de ces en-
gouements: «Tous les engouements allient la force de l'expression et la
fragilité des contenus, le parler gros et le penser petit.» Cette phrase est
une belle description de notre époque où les croyances sont bien souvent
«superficielles et zappeuses». Il n'y a plus de stabilité et de permanence
dans la croyance puisque cela est souvent perçu comme rétrograde. Et
cette superficialité mène indubitablement à l'insignifiance. Pour illustrer
cela, parlons du syncrétisme et des commentaires qu'il suscite chez cer-
tains intellectuels. Eric-Emmanuel Schmitt, qui aime à parler «d'indivi-
dualisme», dit apprécier que «les gens cherchent par eux-mêmes, c'est
très sain et pas du tout fait dans un esprit de consommateur.» Que les

gens cherchent par leurs propres moyens des réponses, ou une voie spiri-
tuelle, sans avoir besoin de chaperon, est un signe de responsabilité
certes. Néanmoins nous pouvons sans aucun doute contester les dires de
Schmitt selon lesquels les gens ne fondent pas leur démarche sur la
consommation. Les faits montrent que la religion n'est plus comprise
dans l'identité de la personne mais dans ce qu'elle possède, elle est un
bien comme un autre. Nous sommes devenus des consommateurs de

croyances. Remarquons simplement que les gens passent d'une religion
à l'autre, vont voir ce qui se passe sans jamais s'accrocher, s'enraciner,
de la même manière qu'ils choisissent un nouveau gadget électronique.
Le succès que remportent les livres sur les différentes spiritualités, y
compris les livres de Schmitt, témoigne de cette attitude nouvelle...

Pour sa part, François Varillon explique: «Il est tout à fait légitime de
chercher un point de vue supérieur qui permette d'harmoniser ce qu'il y
a de vérités partielles dans certains systèmes de pensée. [...] Mais c'est
tout autre chose d'ajuster, tant bien que mal, des lambeaux de doctrines
comme une sorte de mosaïque philosophique, sans mesurer exactement
l'erreur de la vérité.» Les engouements ne nous laissent pas le temps
d'examiner nos sentiments et croyances et ainsi de mesurer l'erreur de la
vérité, ce qui est réellement primordial^. L'encadré de Michel Lacroix,
paru dans le Monde des Re/ïgïons, dans un dossier qui se penchait sur la
question du religieux au XXP siècle, énumère encore d'autres problèmes
que pourrait générer le syncrétisme.

Nous constatons donc que la croyance est vue comme un bien et,
comme la plupart de nos biens n'influencent pas nos choix et ne nous
aident pas à réfléchir, la croyance n'influencera donc plus un individu
dans sa vie et dans son comportement puisqu'elle n'est qu'une chose et
non plus une force qui devrait l'animer et le guider. Nous avons en effet,

335



P/ziZoso/r/ze er e/zseig/za/zr à
/ 'zz/iiversiré z/'LVry /Lssozz/zej.
Mic/zeZ Lacroix esZ z//z o/rserva-
rezzr attezztt/ r/es reZigio/zs er r/es
S77z'rz'a/a/i7es coTzZezzzporaz'/zes.

7/ £7 écrir pZr/sz'er/rs ozzvrages szzr

ce r/zè/zze, par/717 Zesz77zeZs :
L'idéologie du New Age; Le
Développement personnel, du
potentiel humain à la pensée po-
sitive: Le Culte de l'émotion
(Lozzs ér/irés c/zez LZa/rz/rzario/îj.
7Z poz/îte ici Zes pr/'/ic/paZe.v 7/é-

rives £7777' gzzette/zr, seZo/7 Zzzi, Zes

z7zzéres spirittze/Zes co/îte/r/po-
rames.

Le «zappi/zg» vpZ/ZZTreZ

«Co/77/7/e .y7 Ze /rzo/zr/e e/îtt'er émir
à sa r/i.ypo.virio/i, Z 'z'/zt/z'vz't/m co/7-
re/uporain essaie 7777 pez/ 7/e ceci,
7777 pe/7 7/e cei£7. Azz /i/zaZ, iZ 77e

szzir rie/7 à /ozît/. C'esr Ze règ/ze
t/zz Zrrico/age er Ze sig/ze z/'zzzze

r/i.yper.vioTi /zorz'zo/zZaZe e/7 Zie/7 er
pZ£7ce z/'zzzz e/îraci/îe/r/e/îr verri-
caZ», estt'/rze Mic/zeZ Lacroix.

L'oMgatt'o/z z/e /"észz/ZaZ

La .ypirirr/aZiré r/evie/ir, seZo/7 Ze

p/zz'Zosop/ze, 7777 Z/ie/7 z/e co/îso/rz-
/77ario77 co//7/77e 777? azzrre. 5o77Z?ai-

ra/;r «e/7 avoir po/?r so/7 arge/;?»,
Ze cZie/zr esr à Za recZ?ercZ?e z/e ré-
v/rZrarv i/ii/iiér/iarv er z/e «rezzra/ri-
Ziré».

La «/ec/t/zicisaZiozz »
Dazzs ce Type z/e 777/êZe, Mic/zeZ
Lacroix rerrozzve Zes /rzé/rzes z/é-

rive.y azimpieZZes zzorre sociéré esr
co/î/rozîrée, zzora/zz/zzezzr Za rec/z/îi-
ci.yario/i. «Co/rz/r/e si Za .ypirirr/a-

Ziré reZevair z/zz z/o/rzaizze z/zz

cozzrroZa/rZe, Zreazzcozz/r z/e per-
so/z/zes estt'/zzezzr 7777e Za vie spiri-
ttze/Ze 77 'est /zossi/r/e 7777e si Z '0/7 a
à 7/isposirio77 Zes recZ?77i£777es

é//roz7vées », sozzZig/ie-r-iZ.

Le Zea7-7-e ?Ze /'aaZosaj^isa/ree

Co/îsiTZéra/zr 7777'iZ a 7777 «/zore/7-
rieZ» s/?irirz7eZ, Z ï/zz/iviz/zz esri/rze
aZors //ozzvoir /aire Zes cZzoses
Z77i-/77é/77e. Cerre attittzz/e, seZo/7

Mic/zeZ Lacroix, ozzvre Za voie azz

rey'er z/e Z'iz/ée z/e rrazzscezzz/azzce

er expose Z ï/zz/iviz/zz à 77/7 ris£777e

z/e ro77re-/777issa/7ce.

L'/z rapporZ a/z/Zzig'zz à /'ego

«Dazzs Zes zzozzveZZes /or/rzes z/e

s/iirittzaZiré, y'e /zerçois 7777e co/7-
ce//rio77 tZ '7777 ego sa/;s /ro/îtt'è-
res», estt/rze Ze /r/ziZoso/z/ze. Dazzs
7777e 77707771e 7/7777 TZo/rzi/z7-7- ;/ar
Zï/zz/iviz/zzaZis/zze, cette attitt77/e
co/zz/zzir, seZo/7 Zzzi, à 7777 rezz/orce-
/rze/zr 7/e Z'égoce/îttïs/rze.

L'/z att/'air exacer/>é 7/e / 'az7/ez7/"s

«/'ai Z'i/rz/rressio/î 7777e Z'o/7 zré-

gZige ce 77777' esr //roc/ze 7/e 77077s,

zzora/rz/rze/zr Za rraT/irio/î y'zzz/éo-

c/?rérie/777e 77777' a /zozzrttz/zr 7/es

arozzrs /a/zzz/ezzx, regrette Mic/zeZ
Lacroix. L'/'777/iv/'t/z? cozzre/zz/zo-
rai/7 pré/ere rorz/'or/rs aZZer c/?er-
c/?er aiZZezzrs. » Le 7/ésir 7/e Z'77777'-

versaZiré, e/7 soi positt/ /zezzr
cozîT/zzire à 7777 sy/zcréris/zze 7/e ;/a-
cott'ZZe.

336



besoin de croire. Nos croyances donnent un sens à notre vie. «Le fait de
croire est constitutif du principe d'humanité» a dit Guillebaud. Dans son
livre, il cite Jacques Ellul qui, en quelques lignes, nous fait bien com-
prendre que ce sont nos croyances qui nous font, qui nous construisent,
que nous soyons chrétien, musulman, athée ou agnostique (Voir encadré
«Si je ne crois rien»). Justement donc, contrairement à ces croyances
frivoles que sont les «engouements», nous avons besoin de croyances
fortes, c'est-à-dire de convictions.

« 57 Je we crow new... »

« 7e comprewT? mw/ ces gwere//es Jwr/ewses ew?re cewx crcwew? ew ww 7/ew ?raw5rew7ww?,

ow ww 7/ew #w/ re/?resew?e é/es /orces ww?wre//es, ow ww 7/ew #w/ s'expr/me pwr /w /?owc/ze

7'wwe py?/we... Ce/w importe jipew. L? cewx #w/ sepre?ew7ew? w?/îees ow agwost/gwes ow? ew-

core vwgwemew? (e? #we/#weJow exp//c/?emew?) wwe re/erewee o ww 7es?/w ow o wwe Ja?a//?é,

gwww7 //s we remp/weew? pas /e 7/ew ?ra7/?/owwe/ pwr /ewrs crojowces 7ows /o Sc/ewce. Ce
mo? crojowce es? cew?ra/. 7e we efts pas gwe /'ftomme es? ww anima/ re//g/ewx, // es? sew/e-

mew? crojow?. Le wio? «cro?re» s'app//#we à ?ow?. Afows crojows ?ow? e? ?ow? repose swr /a

crojowce. Les venïes sc/ew?ijigwes Mo/s Je sw/s o/?//ge 7e cro/re, cor Je sw/s /wcapaft/e 7e

prowver par moi-même ce #w/ o e?e 7ewiow?re. L? 7ows /es re/o?/ows 7e /o vie #wo?i7iewwe, /o

crojowce Jowe cows?ommew? ww ro/eprem/er: 7 w'yopos 7e commww/co?/owposs/L/e, pos /o
wîo?w7re cowverso?/ow s? Je we cro/s pos ce gwe /'ow?re es? ew ?ro/w 7e me 7/re. Même /e

7esoccor7, /o 7/scwss/ow reposew? swr /o crojowce é/we /'ow?re o 7/? gwe/gwe cftose #wi mer/?e
7'e?re 7/scw?e: s/ Je we cro/s r/ew, Je ftowsse /es epow/es e? Je m'ew vo/s. »

7ac#wes £7/w/, /s/om e? 7w7eo-Cftr/s?/ow/sme

«La force de conviction»

Selon le dictionnaire, la conviction a pour synonymes l'assurance, la
certitude, la confiance et la croyance. La conviction est donc une opi-
nion assurée et consolidée. Nous pourrions encore ajouter que la convie-
tion est une idée qui a été nourrie et enrichie par d'autres idées, méditée
en somme. Il a fallu du temps pour la construire. La conviction n' a donc
rien à voir avec l'engouement. La conviction demande des efforts et un
engagement volontaire et constant. C'est une recherche constante de la
vérité et de la certitude même si ces aspects ne sont que très partielle-
ment atteignables. Les contraires de la conviction, selon le dictionnaire,
sont le doute et le scepticisme. En fait, les deux attitudes indispensables
à une croyance forte.

En effet, sans les doutes, les objections et les interrogations, il est très
difficile de se rendre compte de la solidité d'une croyance. Il faut réussir
à affronter les assauts contraires à notre croyance afin de la renforcer et
de la raffermir. Mais cela ne veut pas dire que nos croyances doivent
se muer en certitudes figées. Nous pourrions appeler ce stade de la
réflexion la remise en question et la mise à l'épreuve qui font appel à

337



notre esprit critique et qui sont absolument salutaires car ils sont les

garants d'une croyance mûre, mesurée et réfléchie, qui empêchent aussi
de tomber dans les pièges du fanatisme ou de l'insignifiance. D'ailleurs
quelques intellectuels souhaitent voir ce retour à une lucidité de la

croyance, qui ne peut le devenir qu'à l'aide d'un questionnement
profond, et qui peut mener à être à contre-courant des idées couramment
admises, peu importe la confession. En voici deux exemples.

Dans son excellent article paru dans Le Monde des Le/igions/ Jean
Mouttapa s'interroge:

C'est être reZigieusezzzent incorrect, de nos jours, que de ne pas s'ex-
fas/er devant /a victoire de ia «zzoz/veZZe évangé/isafion», c'est/aire
preuve d'une coupaWe insensi/ziZifé et d'un rationaZiszzze désuet que de

ne pas verser une /arme devant ies/ou/es dévotes cZazzzant Santo Subito/
CeZui qui ose rester en retrait /ace aux grands ent/zousiaszzzes popuZaires
des /M/, de Lourdes ou de Za pZace .S'aint-Lierre s'expose à Za pire des

»pures en notre époque dite démocratique: «LZifisme». .Si, en outre, iZ

sezn/zZe/aire Za moue devant Z'exaZtation queZque peu surfaite de cen-
faines de miZZiers de jeunes, iZ se verra ipso /acfo quaZi/ié de ringard.
Lf si, en/in, /aute suprême, iZ prétend critiquer cette reZigiosité popuZaire
au nom de Z'LvangiZe, s'ZZ décèZe des éZéments de paganisme dans ces
pratiques Ligotes, s'iZ suspecfe des reZenfs d'idoZâfrie dans une certaine
vénération excessive du pape, aZors son compte est Lozz: beaucoup de
ses coreZigionnaires crieront à Za tra/u'son.

/..y A Z'/zeure où Zes puLZicifaires ef Zes ZnfeZZecfueZs Zes pZus mé-
créanfs se décZarenf voZonfiers épafés par Ze savoir-/aire médiatique de
Lozne, iZ esf maZ vu, surtout de Za parf d'un cat/zoZique, de/aire Za/ne
Lozzc/ze: Zes protestants évangéZistes et Zes imams intégristes n'em-
pZoient-iZs pas des znéf/zodes Liezz pires pour attirer à eux Zes /ouZes
Mais Zà esf foufe Za question précisément: Z'£vangi7e a-f-ii pour voca-
tiozz de pZaire à tout prix au pZus g/a/zd nonzZzre, et à /orce de vouZoir
convertir tont Ze monde, Z'ZfgZise /ze risqne-t-eZZe pas de deve/zir nzo/z-
dai/ze? (C'est moi qui souligne). La proLZézzzafique zz'a rien perdu de
sozz acfuaZifé cruciaZe depuis Za préfezzdue conversion de Z'eznpereur
Cozzstazztizz - qui convertit pZufôf Z'LgZise azzx pratiqzzes de Z'Lzzzpire ro-
znai/z. Mais iZ seznLZe qu'aujourd'/zui, pour znasquer Za crise réeZZe du
c/zrisfianiszzze, on c/zerc/ze à /aire passer ce gezzre d'interrogations au se-
cozzd pZazz. L'essezzfieZ esf de/aire zzoznLre, ef que Ze zno/zde Ze sac/ze/
L'asseznLZée des discipZes de Z'LvazzgiZe se réduira-f-eZZe au/Zof znièvre
de ces «/ouZes senfizzzenfaZes, assozj/ées d'idéaZ» que c/zazzfaif zzaguère
AZaizz Souc/zozz Laissez-zzzoi espérer uzz c/zrisfianis/z?e zzzoizzs Liezz-pen-
sazzf, pZzzs discref ef cozzsciezzf de sozz essenfieZZe/ragiZifé...

Jean Mouttapa a su résumer la situation: l'Eglise se médiatise et, en
faisant des compromis, elle s'éloigne de son véritable but: enseigner les
Ecritures. De la sorte elle fait croire que les Ecritures permettent tout ou

338



du moins s'adaptent. Or Jean Mouttapa ne pense pas que ce soit à la
B/We ou à l'Eglise de s'adapter mais que cela est bien le rôle des fidèles.
Le dictionnaire définit par mondain ce qui appartient au monde, au
siècle, qui est opposé au sacré et au religieux, qui est même profane,
attaché aux vanités du monde. Cette mondanité est proposée par l'Egli-
se. Nous parlions avant de superficialité et nous constatons maintenant
qu'elle émane directement des Eglises.

Oui justement, que l'on ne se fâche pas à de tels constats sur l'Eglise
catholique, puisque presque toutes les religions sont atteintes du même
problème: le manque d'autocritique. Dans l'Islam, il existe, par
exemple, une minorité de musulmans conservateurs, car plus attachés au
respect des lois (des Chiites), qui semble être à l'origine de nombreux
soulèvements qui ternissent l'image de l'Islam et font passer tous les
musulmans pour des terroristes. Les coutumes et le nationalisme sont à

l'origine de ces problèmes. La spiritualité n'a presque plus lieu d'être.
Les intellectuels musulmans tiennent alors les mêmes propos que

Mouttapa. Ils veulent rétablir la véritable signification de l'Islam et

déplorent l'absence de critique et de remise en question. Naser Khader,
«une des personnalités danoises les plus en vues», selon le Ber/mgs&e
7ïc/e«c/<C'', se désole de constater que beaucoup de ses coreligionnaires
pensent que «seuls quelques individus hautement qualifiés - les «exé-
gètes» - ont le droit de se prononcer sur l'Islam.» Une femme qui lui ré-
pondait en réaction à l'un de ses articles disait: «Nous, musulmans, qui
n'avons pas de grandes connaissances sur l'Islam, nous devons faire at-
tention à ce que nous disons sur l'Islam. Nous ne sommes pas des spé-
cialistes, et c'est haram (interdit) d'interpréter le Coran comme bon
nous semble. Ou bien de l'interpréter d'une manière qui plaise aux non-
musulmans.» Nous comprenons que cette musulmane ne souhaite pas
une mauvaise interprétation du Coran. Mais elle dit elle-même qu'elle
ne connaît pas l'Islam, comment peut-elle dès lors savoir ce qui est vrai
ou ce qui est faux? En écoutant son imam peut-être. Mais comment être
sûr qu'il interprète le Coran comme il se doit? En se basant sur les an-
nées d'études qu'il a accomplies? Et pourquoi pas en vérifiant par soi-
même? Peut-être cela demande-t-il trop d'efforts. Naser Khader conclut
son article ainsi: «Chers consœurs et confrères: réveillez-vous, pensez
par vous-mêmes. [...] Allah dit dans le Coran que l'homme a un cer-
veau pour distinguer le bien et le mal. Servez-vous-en. »

Effectivement, puisque bien peu de musulmans connaissent leur
religion, comme tant de chrétiens la leur, beaucoup ignorent ou ont
vaguement entendu parler de l'époque où «la civilisation arabo-musul-
mane a été à la pointe de la modernité (VIP au XIIP siècle)» " et ce dans
de nombreux domaines: astronomie, mathématiques, physique, chimie,
médecine, philosophie, architecture, botanique et histoire, - qui inté-
graient une grande part de recherches intellectuelles. Le déclin de cette

339



civilisation est survenu à partir de 1019 quand le calife de Bagdad Al
Qadir «prend une décision politique en utilisant la religion: il fait lire au
palais une profession de foi appelée, «l'Epître de Qadir», dans laquelle
il condamne la doctrine du «Coran créé», interdit les exégèses et fixe le
credo officiel. Il «ferme la porte de l'ijtihad (effort de recherche person-
nel)». Il tue ainsi l'esprit critique et encourage le taqlid, l'«imitation ser-
vile», au détriment de l'innovation.» ^

Les «nouveaux penseurs de l'Islam» ont justement à cœur de rétablir
l'ijtihad. Gamal Al-Banna, fils de Hassan Al-Banna, fondateur des
Frères musulmans, interviewé par Te/ que/ explique:

Le Coran /.../ est im ont// <57« appeZ/e à /'ej/orf, à /y/'fïhat/ et à /a ré-
//exïo/î. 7/ ne pet/f reposer sur /a sea/e transmission aveng/e de père en

/lis. C'est cette dernière approche qiu est priviiégiée atyoMtr/'hta, et
c 'est de ià gne vient ie danger Le sa/q/zstne signi/ie une iecfure conser-
vafn'ce, passéiste de i'isiatn. Le refour aux sources de i'isiatn signi/ie
autre chose: comprendre ie contexte sociai, et même économico-hisfo-
rique, qui a en/anté ia Coran. Aucune comparaison n 'est possihie entre
ces deux approches. Quant à ia charia, rien ne dit que c 'est un texte sa-
cré. La charia est une hase de travail, ii /auf en garder ies iois compa-
fihies avec notre époque, et changer voire éiiminer ies iois qui ne sont
pas, ou ne sonf pius y'usfes. Le retour aux sources n 'esf pas un retour au
saia/zsme, mais à ia raison, à ia sagesse de i 'esprit. Parce que i 'essence
même de i Lsiam, et je dirais même de toute reiigion, ce n 'est pas ie texte
sacré mais ie cerveau humain. C'est i'homme qui prime. Lf i'homme,
c'est i'esprit, c'est ia ré/Zexion, c'est ie renouveiiemenf. 7?n priviiégianf
i'approche inverse, /gée, on perpétue ies hhora/af (ies/ahiesj. ^

C'est ce qu'ont oublié grand nombre de musulmans. Sans interroga-
tion, le texte sacré ne sert à rien. Il doit faire réfléchir et réagir l'homme.
Si le pratiquant considère sa religion comme une liste de coutumes et
d'ordres à respecter sans les avoir examinés, ces croyances ne sont ba-
sées sur rien. Cependant Gamal Al-Banna va loin quand il préconise
d'éliminer toutes les lois qui ne sont pas justes. Il ne reste plus qu'à con-
vaincre tous les musulmans de cette nécessité de changement et que le
Coratt lui-même encourage à la tolérance et à la coexistence. «Ceux qui
croient, ceux qui pratiquent le Judaïsme, ceux qui croient en Dieu et au
dernier Jour, ceux qui font du bien: voilà ceux qui trouveront leur ré-
compense auprès du Seigneur,» dit le Coran.^

L'autocritique est donc bonne, essentielle même. C'est ce que Sartre
appelait le «moi divisé.» Pour illustrer ce concept, il faut s'imaginer un
individu en quelque sorte capable de sortir de lui-même et de s'analyser
objectivement. Tâche difficile mais salutaire. Cela implique d'être exi-
géants envers nous-mêmes et nos croyances. Ne nous contentons pas de
traditions dénuées de sens, ou alors, si des traditions devaient exister,
elles devraient rappeler des événements précis, importants, et se revêtir

340



d'une signification profonde afin qu'elles nous poussent à nous remettre
en question et à agir sur nous-mêmes. Si ces traditions restent des en-
gouements, elles ne méritent pas notre considération. C'est à de telles
conditions que nous arriverons à construire des croyances fortes et du-
rabies, car lorsque l'on donne du sens à sa croyance, c'est un argument
de plus pour qu'on la respecte.

Il s'agit encore de respecter celle des autres. Ce principe ne va pas de
soi, même s'il le devrait. Les nombreux débats politiques sur le multi-
culturalisme et ses problèmes le montrent. Christine Barré en a aussi
parlé' : «Du côté des politiques, le multiculturalisme pose problème: la
prise en compte des diverses appartenances religieuses ne risque-t-elle
pas d'être source de tensions, de divisions exacerbées? La présence de

l'Islam, religion affichée, très revendiquée par rapport à une adhésion
chrétienne et même juive plus discrètes, préoccupe. Or, enseigner l'Is-
lam, c'est marquer la légitimité de sa présence sur sol européen. C'est
donc un moyen de reconnaissance, une démarche d'intégration face à

des attitudes de rejet.» Le multiculturalisme suscite la peur et cela est
souvent dû à l'ignorance et à l'indifférence. Christine Barré nous propo-
se une solution, qu'il serait intéressant de prendre en compte: il faudrait
un enseignement des religions à l'école ou plutôt au lycée, comme elle
le préconise, afin que les élèves puissent apprendre «à vivre et à tra-
vailler en coopération avec des femmes et des hommes qui ne partagent
pas les mêmes convictions en matière de religion»^ et qu'ils compren-
nent «comment ce que l'autre croit le fait vivre.» C'est grâce à une com-
préhension mutuelle et au dialogue que de nombreux problèmes se ré-
solvent.

La place que nous laissons au religieux et à la croyance est très im-
portante. Globalement, nous pourrions dire qu'il règne une religiosité
ambiante mais qu'elle a de fragiles fondements. Les exemples cités plus
haut ont montré aussi que ce sont les institutions mêmes qui souvent
inspirent cette superficialité en organisant par exemple de grandes mani-
festations telles que les JMJ et bien d'autres. Nous avons vu que bien
des religions vont à l'encontre de leurs propres enseignements. C'est
pourquoi de nombreuses personnes se sont trouvées désemparées, ce
qui a amené la société à se fabriquer des croyances, souvent fragiles car
instables.

Il faudrait néanmoins réussir à inverser les tendances. La croyance de-
vrait avoir plus de place que la religiosité. Nous devrions tous prendre le
temps d'analyser nos croyances, leurs fondements et l'importance
qu'elles ont pour nous. Nos croyances doivent nous servir de repères.
Comme j'ai tenté de le faire comprendre, ce n'est pas toujours la multi-
tude des confessions et des croyances qui pose problème, mais plutôt ce

qu'elles deviennent et le sens qu'elles revêtent. Nous pourrions parler
aussi des actes qui en découlent. Une croyance, si elle est vraiment

341



ancrée en nous, doit nous pousser à agir dans le sens de ce que nous
avons appris. C'est ce qui se passe pour les kamikazes, c'est vrai, et il
est donc bien difficile aussi de fixer les limites des actes qui sont accep-
tables de ceux qui ne le sont pas. Car ce que l'un considérera comme un
acte de foi, l'autre le considérera comme un acte terroriste. C'est
malheureusement à cause de personnes qui ont des croyances instables
et qui sont dirigées aveuglément par celles-ci que les lois existent et que
les hommes ont dû fixer une limite entre les actes acceptables et ceux
qui ne le sont pas. Ceci montre bien que nous avons besoin de con-
traintes pour vivre en société. Les lois nous interdisent de tuer quelqu'un
parce que cela touche à sa vie, mais notre conscience devrait nous indi-
quer aussi que c'est mal.

Moralement, nous nous interdisons un tel geste. Mais si quelqu'un
n'a pas reçu ce principe et pense qu'il est bien de tuer, qui l'en empêche-
ra, sinon les règles et les lois? Cet exemple montre d'une part que la
subjectivité du bien et du mal tant prêchée aujourd'hui a des limites et

qu'elle doit en avoir, sinon tout le monde arriverait à justifier n'importe
quel crime ; d'autre part, si tout devient subjectif, si nous avons le choix
entre tuer et ne pas tuer, cela implique qu'il faut instaurer des règles en-
core plus strictes, puisqu'il ne serait plus possible de faire confiance à

notre conscience et à notre morale. A ce moment-là, il n'est plus du tout
question de choix, mais d'obligations. L'actualité nous le montre lors-
qu'il est question d'alourdir les peines de jeunes mineurs ou de les juger
comme des adultes dans certains cas. Parce que l'on voit une augmenta-
tion de la violence chez les jeunes, qui est souvent due à un manque de
repères, et pour maintenir tout de même l'ordre, il faut des règles plus
strictes. Guillebaud l'a bien exprimé: «Quand la morale est rejetée, le
code retrouve son empire.»^ Si donc nous ne voulons pas d'une société
totalement codifiée, il est important de modeler notre conscience et
notre morale à partir de convictions réfléchies et méditées, qui doivent
être des guides sûrs et nous permettre de vivre en société. Quelques
principes suffisent à résumer beaucoup de lois. Il faut donc inculquer ces
différents principes aux plus jeunes, dès leur plus jeune âge.

G/VV.vc'/? KZdirim est née en /9S9, vit à DeZémont et a obtenu sa
maturité an Lycée canfonaZ Je Porrentruy en yuiZZef 2007. LZZe va
entreprendre prochainement Za /ormation de spéciaZisfe en information
documentaire.

342



NOTES

' Jean-Claude Guillebaud, La /crce Je canv/cJan, Editions du Seuil 2005, coll. Points,
p. 140-141.
* Michel Onfray cité dans /7/eMo du 10 février 2005, p.70, 71.
* Se référer au dossier Le paysage re//g/ew;*; en SWsse publié par l'Office fédéral de la statis-

tique, p. 14.

* Tiré du bimensuel La 7awr Je GarJe du 15 décembre 1994, p.28, publié par les Témoins de
Jéhovah.
' Op. cit.
* Op. cit.
' Op. cit.
* Jean-Claude Guillebaud, La/arce Je canv/cJon, Editions du Seuil 2005, coll. Points, p.209.
» p.133.

Se référer à l'interview de Cyril Dépraz à Roland Campiche paru dans le livre ßnanJ /es

sectes aj(fa/enf, aux éditions Labor et Fides, 1995.
" Le ManJe Jes re//g/ans, septembre-octobre 2005, N° 13, article de Régis Debray, p. 24-25.
" Le ManJe Jes re//g/ans, novembre-décembre 2004, p.3.
" £Vang//e se/an Matf/Jen 5 :44, Traduction du Monde Nouveau.

Scnrate 17 : 28, 37.

Cité dans L77nman/?é à /a rec/terc//e Je D/en, publié par les Témoins de Jéhovah.

http://www.thercg.org/fr/bic/rcgbic-010-fr.html, site de l'Eglise restaurée de Dieu ou dans le
livre Comme/i? ra/sanner à pa/t/r Jes LcrJnres?, 1989, Allemagne, éditée par Les Témoins de

Jéhovah, p. 123, on trouve cette explication: Le mot «enfer» apparaît dans de nombreuses ver-
sions de la Bible. Certaines traductions lui préfèrent «le tombeau», «le séjour des morts», etc.,
alors que d'autres se contentent de transcrire les termes originaux parfois rendus par «enfer»,
ce qui revient à dire qu'elles les rédigent dans notre alphabet, mais sans les traduire. Quels sont
ces termes? Il s'agit de l'hébreu s/ie'd/ et de son équivalent grec //a/Jes, qui désignent non un
lieu de sépulture individuel, mais la tombe commune aux morts. Citons encore le grec géénna,
qui est employé comme symbole de la destruction éternelle. Toutefois, dans la chrétienté
comme dans de nombreuses religions non chrétiennes, on enseigne que l'enfer est un endroit
peuplé de démons, où les méchants sont punis après leur mort (et où, au dire de certains, ils
subissent des tourments).
" Jean-Claude Guillebaud, émission Hautes Fréquences, RSR la 1% 6 août 2006. Pour en savoir
d'avantage, lire La/arce Je ComJcJaw (2005) et Le gon? Je /'avenir (2003), tous deux parus
aux éditions du Seuil.

Rolf Hafner, commentaire paru dans Le ßwaJJ/e«ynrass/en du 6 août 2005.

" Op. cit.

Guéshé Rabten, cité dans /'L/e/?Ja N°52 de la semaine du 24 décembre 2004, p. 14.

" Bhikkhu Subhadra cité dans L'7/ama/îJé à /a rec/zerc/te Je D/en, publié par les Témoins de
Jéhovah.

Roland Campiche, ßnanJ /es sectes a/fa/en?, p. 49.

Op. cit.
^ Roland Campiche, ßnanJ /es sectes a/fa/en?, p. 16.

Op. cit.
^ Pour connaître le parcours de Nicole Schneider, lire Sep? a/is sows / 7n/Znence, Editions Mon
Village S.A. 2002.

Op.cit.
Roland Campiche, ßnanJ /es sectes a/fa/en?, p. 15

343



Op. cit.

Op. cit.

Cité dans Lß/ du 19 août 2005, p. 18.

" RSR la 1", émission Hautes-Fréquences du 2 juillet 2006.
" http://kickoff2006.org, 23 septembre 2007.
** Cité dans Lß/ du 22 août 2005, p.3.
" Propos tirés du Courrier /nfernoJona/ du 5 mai 2006.
^ Cité dans le Courrier /nförrutfiona/ du 23 février au 1" mars, N° 799.

" Expression empruntée à Jean-Claude Guillebaud dans son livre La /orce Je convic/ion -
A gnoi//onvons-nons croire?, Editions du Seuil 2005, coll. Points, p.233-236.

Numéro de septembre-octobre 2005 N°13.
Le Mo/iJe Jes Re/igions, septembre-octobre 2005, p. 23.

Cité dans le Courrier /niernaiiona/ du 4 mai 2006, N° 809.

Doif-on crainJre /'L/am?, par Paul Balta, chapitre 5.
*- Op. cit.
** Cité dans le Courrier /niernaiiona/ du 4 mai 2006, N° 809.
^ Sowrafe II, 62, cité dans Doif-on crainJre /'L/am?, par Paul Balta, chapitre 4.

^ Lire l'article de Christine Barré L'enseignement Je /a Science Jes re/igions on fycée, paru
dans les Actes 2005 de la SJE, p. 169-178.
** Op. cit.
^ Jean-Claude Guillebaud, La/orce Je conviction, Editions du Seuil 2005, coll. Points, p. 121.

344


	La place du religieux et de la croyance dans notre société : notes incomplètes et personnelles d'une étudiante

