Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation
Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 110 (2007)

Artikel: Pour une histoire ancienne du "secret" : les prieres de Marie de Cornol
(1590)

Autor: Kottelat, Vincent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685053

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pour une histoire ancienne
du «secret»

Les priéres de Marie de Cornol
(1590)*

Vincent Kottelat

Y a-t-il vraiment quelque chose de nouveau a dire au sujet de la sor-
cellerie? C’est avec ces mots que I’historien Guy Bechtel débute son
étude des origines de la sorcellerie et de sa répression aux XVI¢et XVII*
siecles®. Cette question, 1égitime, nous amene a nous demander quelles
peuvent étre les raisons d’entamer de nouvelles recherches concernant
ce vaste domaine, étudié avec passion par tant d’historiens. En effet, les
nombreuses études publiées ces vingt dernieres années ne laissent que
peu de champs de recherche possibles a explorer sans prendre le risque
de tomber dans la banalité. Toutefois, cette derni¢re constatation ne
signifie pas qu’il ne reste plus rien a dire, car, comme nous le fait
remarquer tres justement Norman Cohn, cette prolifération de publica-
tions induit nécessairement de nombreux désaccords’ et, malgré I’effort
fourni par les historiens les plus sérieux, les stéréotypes et les interpréta-
tions erronées concernant la sorcellerie sont encore bien présents et
difficiles a faire disparaitre.

S’il existe un domaine ou peu de recherches ont été€ entreprises dans
notre région, pourtant fortement marquée par la lutte de I’Eglise et de
I’Etat contre les pratiques magiques et la sorcellerie, c’est bien celui des
prieres destinées a écarter la maladie ou le malheur et que les spécia-
listes appellent apotropaiques®. Les Archives de I’ancien Evéché de Bale
conservent quelques proces de sorcellerie contenant ce genre de «for-
mules»°®, mais nous nous contenterons ici de la présentation de celles
contenues dans le proces de Marie Barat de Cornol, daté de juin 1590°.
Elles ont été retenues, avant tout, pour leurs différences typologiques
marquées.

193



Avant d’entamer I’analyse de ce qui fait la particularité¢ du proces
de Marie, il est nécessaire de définir ce que 1’on entend par priere apo-
tropaique, a la suite de quoi, fort de cette explication, il sera possible
d’entrer véritablement dans le vif du sujet, a savoir la présentation des
variables typologiques des «formules» d’une part, et de I’analyse struc-
turale des récits d’autre part.

Bien que la recherche de 1’origine de ces formules magiques puisse
étre en soi un sujet passionnant, il dépasserait le cadre de notre étude;
cependant, nous verrons que certaines des formules revétent peut-étre
des caractéristiques d’une origine lointaine, voire antique. De méme, la
relation qu’a toujours entretenue la médecine avec les pratiques occultes
de guérison, loin d’étre un sujet dénué d’intérét, ne sera qu’effleurée
ici’. On pourra cependant signaler la présence, dans certaines encyclopé-
dies du XVIII* siecle, de nombreuses références a ces procédés
magiques de médecine populaire®, preuve de I’attrait que les pratiques
occultes exercaient dans les milieux scientifiques méme au siecle des
Lumieres.

Variables typologiques et analyse structurale:
approche et définition

On peut présenter une priere apotropaique comme une formule verba-
le utilisée pour prévenir et guérir les maladies ou échapper aux dangers,
appelée parfois, dans nos régions notamment, un «secret». Ces formules
sont censées donner un effet physique ou matériel bénéfique, alors que
la recherche d’effets maléfiques s’apparenterait plutot a de la sorcellerie
a proprement parler. En effet, on se doit d’établir une différence entre
I’envoliteur, cens€ pratiquer une magie maléfique ou bénéfique, et le fai-
seur de secret, le «panseur de secret»’, qui ne peut, lui, que rechercher le
bien, du fait qu’il ne s’en remet qu’a la seule autorité divine.

Les formules apotropaiques peuvent se présenter sous de nombreux
aspects, d’un simple commandement (Je t’arréte le sang au nom du
Christ!) a une longue priere pouvant contenir un véritable récit, comme
on en trouve dans le proces de Marie. De plus, a cette grande diversité
vient s’ajouter le fait que la frontiere avec d’autres catégories de prieres
peut étre floue. Ainsi, les prieres apotropaiques présentent souvent des
similitudes étroites avec des prieres liturgiques, des bénédictions ou des
exorcismes, ceci s’expliquant certainement par un souci de ressemblance
avec les prieres reconnues officiellement par I’Eglise. En effet, ces
prieres sont quelquefois directement issues de textes sacrés comme les
Evangiles, notamment celui de Jean.

194



Méme s’il peut paraitre malaisé, voire déconcertant, de tenter de défi-
nir une priere apotropaique, il est néanmoins possible de séparer claire-
ment une formule ayant pour but unique la guérison d’'un mal précis,
d’une autre qui pourrait étre utilisée a des fins de protection. Cette der-
niere s’ apparenterait alors a une lorica', qui est une invocation versifiée,
ou les différentes parties du corps sont citées afin qu’elles soient bénies
et protégées par le ciel. Pour terminer cette premiere approche, prec1sons
encore que les prieres apotropalques s’adressent principalement a Dieu
et a la Vierge Marie, et qu’il s’agit toujours d’'une demande et non d’une
conjuration contre des pouvoirs maléfiques.

Divers systemes de typologie ont €té proposés par les érudits et les
philologues allemands de la fin du XIX¢ siecle, ainsi que par les folklo-
ristes. Les différents types de classification présentent des avantages et
des inconvénients; ¢’est pourquoi il semble nécessaire d’en présenter les
principaux afin de dégager celle qui nous permettrait d’effectuer au
mieux notre analyse.

La classification des formules

La premiere de ces classifications regroupe les formules apotro-
paiques selon le but a atteindre, la finalit¢ méme de la priere. Pour cela,
on établira des criteres selon la maladie combattue, en tenant compte des
divers objets ou moyens permettant d’y parvenir. Ainsi, le crucifix est
généralement considéré comme objet apotropaique, au méme titre que
les reliques des saints ou qu’un morceau de papier sur lequel était écrit
un passage biblique. Malheureusement, si cette typologie fonctionne re-
lativement bien a propos de maladies clairement définies dans le texte
méme de la priere, elle n’est que d’une utilité tres limitée lorsqu’il s’agi-
ra de classer des formules plus vagues comme les prieres «contre tous
les maux».

La deuxieme méthode proposée classe les formules selon leur mor-
phologie. Ainsi, les formules simples comme les exclamations' ou les
monogrammes'” se distinguent de formes plus élaborées, dotées d’une
structure plus complexe, s’approchant véritablement du modele du récit.
De cette maniere, les textes seront classés en fonction d’une analyse
structurale, ce qui facilitera certainement leur étude d’un point de
vue linguistique, mais ne donnera, en contrepartie, qu’un mauvais reflet
de la valeur de la priere en fonction de la maladie qu’elle est censée
combattre.

Le troisieme type de classification ramene les formules a un €lément
commun, qui peut étre une action, un lieu ou encore un personnage
récurrent. Il est possible, ainsi, de définir un classement selon le role

195



donné a certains saints qui agissent en rapport avec un épisode de leur
vie: par exemple, tel saint mort brilé en martyr sera présent dans un tex-
te apaisant les brilures. Cette méthode est sans doute la plus adéquate
dans la perspective d’une recherche sur 1’origine d’une formule"”. Quoi
qu’il en soit, il s’avere qu’une classification de toutes ces formules selon
un schéma exclusif n’est pas la meilleure solution; il vaut mieux combi-
ner les interrogations.

Présentation des priéres

Dans le petit village de Cornol, en ce 23 juin de I’année 1590, une
vingtaine de témoins seront entendus dans le cadre d’une enquéte relati-
ve a des faits de sorcellerie. En effet, quatre femmes du village sont
soupgonnées d’avoir pratiqué, a un moment ou a un autre, des actes dou-
teux, qu1 ont porté préjudice a quelques-uns des habitants du village. En
ce qui concerne Marie, sa description reste somme toute relativement or-
dinaire pour une «sorciere» de son temps. Agée de soixante ans, veuve
d’un homme qui fut son deuxieme et dernier mari, on lui reproche de ne
pas s’étre expliquée, «purgée» de la rumeur qui la déclarait sorciere.
Son comportement habituel est aussi des plus suspects, on la connait
comme €tant une grande blasphématrice, a 1’esprit vindicatif. Sa ferveur
religieuse n’est pas un modele en soi; n’allant jamais a 1’église, elle se
moque éperdument des f€tes religieuses et travaille quand elle le souhai-
te, méme le dimanche. Du reste, on a vu un crapaud sortir de sa poitrine
et, plus grave encore, elle se permet d’entrer dans les étables sans y étre
invitée. Mais si Marie est aussi crainte au village, c’est bien parce qu’elle
pratique la médecine sur le bétail comme sur les gens.

L’enquéte sur Marie porte non seulement sur des actes de sorcellerie,
mais également d’empoisonnement (veneficium), or, les aveux de Marie
auraient di permettre a ses juges de la condamner sans autre. Pourtant,
de I’enquéte sur Marie, de ses réponses comme des dépositions des té-
moins, on pourra noter I’absence d’un €lément capital: le diable. Aucu-
ne mention de pacte démoniaque ne ressort des documents, aucune allu-
sion a des débauches sexuelles ne transparait, aucune recherche d’une
marque diabolique n’est effectuée sur Marie, aucun sacrifice d’enfant
n’est avancé, ni méme un quelconque rituel ot du sang humain aurait €té
bu. Beaucoup trop de crimes habituellement reprochés aux sorcieres ne
sont pas représentés ici. Tout juste fait-on une référence a un éventuel
sabbat, mais cette piste n’est pas vraiment étudiée, vu la fragilité de la
source de cette dénonciation. Partant du principe que, juridiquement,
I’aveu de pratiques magiques ne suffisait pas a légitimer une condamna-
tion a mort'* et que la présence du diable ou la preuve irrécusable d’une

196



pratique satanique était nécessaire, on pourra admettre que Marie ne fut
pas condamnée.

En ce qui concerne les formules utilisées par Marie, il s’agit de pra-
tiques visant avant tout a guérir, donc ce que I’on pourrait nommer des
prieres «bénéfiques». Ces prieres sont appelées «oraisons» dans les mi-
nutes du proces, ce qui marque d’autant plus leur caractere fortement
spirituel: étre en oraison, c’est avant tout prier avec ferveur la divinité
qu’on invoque. Les prieres apotropaiques sont donc une forme tres reli-
gieuse de discours, mais sans toutefois signifier un véritable acte de foi,
nous le verrons.

Ces formules, comme c’est encore le cas chez la plupart des «pan-
seurs de secret» d’aujourd’ hui, sont employées a des fins thérapeutiques
légeres; on guérit les yeux irrités, les foulures, les maux de ventre, les
fievres. Quant au rituel thérapeutique proprement dit, le peu de rensei-
gnements le concernant nous empéche d’avoir une vision concrete de la
méthode pratiquée. Tout au plus est-il possible d’imaginer que, pour ce
qui est des prieres présentées ici, la présence de Marie aupres de la béte
ou du malade ne devait pas €tre obligatoire, puisqu’aucun autre artifice,
comme un objet devant toucher la béte ou le malade, n’est mentionné.

La premiere oraison est un récit qui met en scene un seul
protagoniste: Jésus-Christ. Il n’y a pas de formule introductive ni de
signe de croix. La formule, d’une structure simple, commence directe-
ment par la description du Christ, sur lequel est pos€ vraisemblablement
une sorte de couronne composée de trois fleurs. Ces dernieres possedent
des vertus différentes et seule la troisieme détient la capacité de guérir.

Sur la téte de notre Seigneur il y a trois fleurs

L'une de grdce, Uautre de volonté, et Uautre pour guérir ce sang.
Qu’il en tombe autant de gouttes que notre Seigneur a dit de bourdes!
Au nom du Pere, du Fils et du Saint Esprit ”.

Dans ce cas précis, le mal visé est une blessure ayant entrainé un sai-
gnement. La formule se termine par un signe de croix et peut paraitre re-
lativement courte, au regard des deux autres qui vont tre présentées ici.

En effet, la priere suivante se caractérise non seulement par 1’emploi
de formules verbales précises, mais aussi par 1'utilisation d’un véritable
récit a I’intérieur de la priere. Ainsi trouve-t-on, au début du texte de la
priere, non seulement la Trinité, mais aussi une remarque introductive au
sujet de la volonté de Dieu d’agir lorsque cela lui semble bon.

Au nom du Pere et du Fils et du Saint Esprit.
Dieu ne fit jamais chose qui ne fut bien faite; celle-ci le sera aussi s’il
plait a Dieu.

197



1l était une vierge; comtes et rois la chasserent; tant la chasserent qu’ils
Uaffamerent. Elle s’en va dans ses champs chercher sa pature. Notre
Dame par la passait :

— Qu'a-t-il fallu, vierge, pour te faire pleurer ainsi?

— Comtes et rois m’ont chassée, et m’ont fait mettre le pied dans une or-
niere. Je me suis fait une foulure.

— Prends du sel et du beurre, soigne ta foulure!

Puisse-t-elle entrer dans la terre maigre

Qui pourra mieux la porter que ton pied ou ta main ne le fait.

Le texte contient un véritable récit: la poursuite par des comtes et des
rois d’une vierge a travers la campagne. Tres affaiblie par cette chasse,
la jeune fille trébuche sur un obstacle, met le pied dans ce qui semble
étre une orniére'’, ce qui occasionne une foulure. La Vierge Marie,
apprenant cela, lui indique le moyen de guérir sa blessure: avec du sel
et du beurre ", sa foulure disparaitra sous la terre. Cette formule était uti-
lisée par Marie pour les maux s’apparentant aux foulures et semble avoir
ét€ destin€e aussi bien aux individus qu’aux animaux. En effet, la priere
devait se terminer par le nom de la personne a soigner ou celui de 1’ani-
mal, a la suite de quoi Marie récitait encore trois Notre Pére et trois Ave
Maria.

La derniere formule comporte la particularité de se présenter sous une
forme versifiée, certainement par souci mnémotechnique. Cela pourrait
montrer aussi que la formule était prononcée de maniere mélodique, ce
qu’il est bien sir difficile de prouver. Il s’agit d’une pricre dont Marie
usait pour guérir des douleurs oculaires. La formule débute directement
par le récit de sainte Catherine et de ses draps qu’elle laisse sécher tout
en allant se laver les mains. Une poussiere entre alors en contact avec
ses yeux et I’empéche de voir quoi que ce soit; apres s’étre levée, elle
apercoit le Seigneur qui s’en va. Elle rencontre par chance la Vierge
Marie qui lui donne la volonté d’aller retrouver le Christ pour qu’il
puisse guérir ses yeux. Ensuite, il est a nouveau précisé que le mal
tombera, puis pénétrera dans le sol.

Sainte Catherine s’est levéee

Ses mains est allee laver

Dans ses chambres, laissait

Les cing draps de notre Seigneur sécher.
De la poussiere, aux yeux, lui a volé
St gros mal lui a fait

Que goutte n’y voyait.

Sainte Catherine, s’étant levée,

Voit Notre Seigneur s’en aller;

198



La Vierge Marie a rencontree:

— Sainte Catherine ou allez-vous ?

— Douce Vierge Marie, je m’en vais vers Notre Seigneur.
— Sainte Catherine retournez

Vers mon fils, tout droit!

De si bon cceur le prierai

Que vos yeux guériront

De la misere et de tout le mal qui s’y trouve.
Qu’il tombe en terre et puisse y entrer

Elle pourra mieux le supporter

Que vos yeux ne le font.

Au nom du Pere, etc.”

Ne minimisons pas un fait important: les réponses de Marie ne nous
sont parvenues qu’a travers le récit des enquéteurs; de ce fait, il est fort
possible que ces formules aient été parfois raccourcies ou modifiées,
comme semble le suggérer la priere ci-dessus’. Aussi, une analyse
structurale ne saurait rendre qu’une vision incompleéte, voire biaisée, des
formules de Marie, du fait de 1'imprécision des rapports €crits des
enquéteurs. Il est toutefois possible de dégager, dans les grandes lignes,
un certain nombre de similitudes concernant la composition des prieres,
notamment entre les deuxiéme et troisieme formules présentées ici:
elles contiennent toutes les deux un récit a caractere mythologique, mais
la spécificité des personnages présents dans chacune des «histoires»
differe sensiblement; ainsi, il peut s’agir de personnages saints comme
d’individus nobles.

La premiere formule ne contient pas de récit a proprement parler; de
par ses spécificités, nous 1’étudierons plutdt pour son origine.

Le rituel thérapeutique

A travers certaines des pricres présentées ici, nous pourrons observer
la nécessité de quelques objets, voire un cérémonial particulier, afin
d’assurer le bon déroulement du processus de guérison. Il est malheu-
reusement impossible de connaitre avec certitude les gestes précis des
guérisseurs, et les pratiques actuellement exercées par les «panseurs de
secrets» ne permettraient que trés difficilement une comparaison objec-
tive.

199



Médecine et croyance populaire

Un certain nombre de caractéres ruraux, campagnards, de religiosité
teintée de superstition se dégagent de ces formules et une analyse, méme
sommaire, met en évidence une forme de croyance populaire visant
avant tout a adapter a des fins pratiques un christianisme incapable de
remédier aux problemes de la vie courante. Ainsi, dans les deux for-
mules qui contiennent un récit, diverses figures divines, des saints, se
trouvent confrontés a un probléme typique du monde rural et agissent
comme s’ils faisaient partie de ce monde. Dans la derniere formule,
sainte Catherine lave des draps et recoit de la poussiere dans les yeux.
Le rapprochement avec la réalité est ainsi accentué, grice a une humani-
sation du personnage. Chaque saint est présenté de maniere simple, sans
description vestimentaire particuliere. Les personnages du récit menent
une vie campagnarde, circulant aval les champs, traversant les cam-
pagnes, affrontant les difficultés tout comme le faisaient les paysans.

Cette maniere de décrire la vie des saints comme €tant relativement
proche du monde pastoral semble contribuer fortement au rapproche-
ment des individus avec le monde sacré, les formules ne faisant que ren-
voyer a un pass€ intemporel, mythique. En effet, le rite primordial est
tres important pour expliquer les chants magiques a fin médicale™; ainsi,
le remede ne devient efficace qu’a partir du moment ou 1’on rappelle ri-
tuellement son origine. On rencontre ce phénomene dans la priere pour
soigner la foulure; I’incantation contient I’histoire de la maladie et la
mention des responsables, soit, ici, des rois et des comtes.

Ce principe évoque un moment mythique ot une divinité ou un saint
réussit a dompter le mal. Ainsi, [efficacité thérapeutique de ’incanta-
tion réside dans le fait que, prononcée rituellement, elle réactualise le
Temps mythique de l'origine, aussi bien ’origine du Monde que 1’origi-
ne de la maladie et son traitement. '

Des deux formules étudi€es, il est encore un détail non négligeable
qui démontre le caractere rural de I'incantation. En effet, chacune des
maladies soignées est renvoyée dans les profondeurs de la terre. Ceci
pouvait signifier soit que le mal devait retourner d’ou il venait, c’est-a-
dire I'enfer, soit que la terre, tout a la fois nourriciere et bienfaitrice,
symbole de vie, se chargeait de transmuer la maladie en un élément
sain, engageant ainsi une sorte de cycle de guérison. Quelle que soit
I’interprétation que 1’on choisit, on voit clairement que la terre seule
peut supporter la maladie; I’important, ici, est de souligner le symbole
fort que représente la terre ainsi que son role primordial dans la vie de
I’individu.

200



Le rOle des saints: entre acte religieux et expression du divin

Pour I’Eglise de Rome, la maladie n’était que le corollaire du péché
et, de ce fait, elle devait se combattre d’abord par la priere et la péniten-
ce™. Pour le fidele, 1l s’agissait d’adresser sa priere a Dieu par I’intermé-
diaire de la Vierge ou des saints; cette pratique, qui pouvait engendrer
quelques confusions, fut combattue par les Réformateurs. L'Eglise ro-
maine, lors du concile de Trente, réaffirma la licéité du culte des saints,
confirmant du méme coup une de ses préoccupations majeures, qui €tait
d’accaparer le surnaturel au détriment des résidus de croyances paiennes
ou superstitieuses>. Pour I’Eglise, les saints invoqués lors d’une priere
ne devaient avoir qu’une fonction médiatrice, mais, dans les faits, les fi-
deles voyaient en eux de véritables puissances surnaturelles capables
d’intervenir directement dans leur vie. L’analyse de la fonction véritable
des saints est rendue encore plus difficile par le fait qu’ils pouvaient
également servir a masquer aux yeux de 1I’Eglise officielle un rite peu
orthodoxe; c’est le cas des rites agraires en Italie *.

La spécialisation des saints, dans les formules, est assez faiblement
marquée, du fait qu’ils se trouvent étre associ€s a la Trinité ou encore a
la Vierge Marie. Du reste, qu’il soit vu comme généraliste ou spécialisé,
on notera que, pour ce qui est des prieres contenues dans le proces de
Marie, le saint n’a que rarement le rdle du guérisseur. Ainsi, que le nom
cité fasse référence a tel ou tel personnage divin n’a que peu d’importan-
ce, seule est indispensable la représentation particuliere de la force divi-
ne que I’on souhaite invoquer. Citer le nom d’une de ces divinités suffit
a avoir une certaine emprise sur elle et le «panseur de secret» peut, des
le moment ot il connait le nom du «premier guérisseur», se connecter
au cosmos®; i1l devient le relais, I’intermédiaire entre le cosmos et son
monde. Ce petit détour par Mircea Eliade nous aide a mieux cerner la
complexité des rites «occultes» de nos campagnes. Ainsi, le guérisseur-
rebouteux présent dans les différents proces contenant des prieres apo-
tropaiques est loin de correspondre au sorcier tel que le concevaient les
démonologues du XVI* siecle.

Le lieu et le moment

Le guérisseur, dans la plupart des cas, se devait d’étre au calme pour
agir convenablement. En outre, s’agissant d’un pouvoir magique, d’un
«secret», il est peu vraisemblable que le détenteur de ce savoir divulgue
sa maniere d’agir aux yeux de tous. Du reste, la priere devait certaine-
ment étre prononcée a voix basse, peut-étre méme de fagon inintelligi-
ble*®. Toutefois, aucune information concréte ne nous est donnée
dans les divers proces étudiés quant a la facon dont les prieres étaient

201



prononcées. De méme, il est tres difficile de savoir si le guérisseur se
trouvait sur le lieu méme ou I’effet de son pouvoir devait se faire sentir.

En ce qui concerne le moment ou effectuer le rituel proprement dit,
les contraintes sont quasi inexistantes. Cette absence de point de repere
temporel est en complete opposition avec toutes les précautions qu’il est
nécessaire de prendre lors d’un rituel satanique. Ici, aucune allusion a un
alignement de planetes favorable, a une lune pleine ou noire, a un «avant
minuit» ou toute autre chose. De méme, si un objet s’aveére nécessaire, il
ne devra pas étre confectionné a un moment précis, a un équinoxe ou
lors d’un orage, par exemple.

Le destinataire

Le proces de Marie nous dévoile cinq formules traitant autant de ma-
ladies différentes. Si certaines des prieres apotropaiques sont utilisées
avant tout pour le bétail, on trouve un exemple visant uniquement 1’étre
humain. On remarquera aussi qu’il en est une dont Marie se sert a la fois
pour soigner un individu et un animal, le mal soigné par cette formule
étant identique chez ’homme et I’animal.

Le destinataire n’est généralement pas défini a I'intérieur méme des
formules et, lors de son interrogatoire, Marie précise toujours a qui, ani-
mal ou humain, elle consacrait sa priere. Ainsi, dans la formule «des
trois fleurs», le destinataire est bien un animal: Pour le pissement de
sang du bétail, elle use le soignement suivant.

Les deux dernieres oraisons ont des destinataires a la fois humain et
animal pour I'une et spécifiquement humain pour I’ autre.

En ce qui concerne la derniére priere, Marie avoue simplement, apres
avoir dicté son texte, qu’elle a bien utilisé une priere pour venir a bout
d’une maladie tout en ne sachant plus le nom de celui a qui la priere
ctait destinée: Elle dit qu'elle a guéri quelqu’un du mal des yeux avec

cette oraison; elle ne sait son nom et ne se souvient pas de ceux qui
etarent presents.

Si les formules ne contiennent pas de distinction nette entre le souci
des hommes et celui des animaux, elles indiquent de maniere évidente
I’intérét que représentait, pour le paysan, la bonne sant€ de sa famille
et de son bétail et son souci principal d’éviter toute perte, méme si cela
impliquait le recours a des pratiques douteuses.

Les divers maux dont Marie s’occupait sont, pour la plupart, des ma-
ladies ou des blessures d’un degré de gravité relativement faible. Il faut
préciser ici que la plupart de ces «secrets» ne servaient qu’a soigner des
traumatismes pouvant se résorber d’eux-mémes. Ainsi, une priere ne

202



sera jamais utilisée pour arréter I’écoulement de sang d’une blessure
grave comme un membre arraché: le guérisseur aurait pu s’exposer a de
graves ennuis, puisqu’il pouvait étre rendu responsable de la mort de la
victime, en cas d’échec.

I1 faut toutefois s’arréter un instant sur le sens exact que 1’on donnait
au terme de «maladie grave» car cette définition differe de celle d’au-
jourd’hui. En effet, pour I’individu rural du XVI* siecle, I'importance de
la maladie se mesurait a la géne que celle-ci provoquait a son entourage;;
ainsi, perdre son efficacité dans la tache sociale confiée” devient une
véritable catastrophe, preuve de la gravité de la maladie. Il faut donc
garder a I’esprit que si, pour nous, de la poussiere dans les yeux peut
paraitre comme un mal peu conséquent, il pouvait devenir synonyme de
trouble majeur pour quelqu’un de I’époque ™.

De maniere générale, on ne trouve que peu d’informations relatives a
la maladie que 1’on cherchait a soigner, le but n’étant pas vraiment de
connaitre la cause, mais de restaurer au plus vite 1’équilibre primordial.
Du reste, certaines formules sont destinées a toutes les maladies ou,
plutot, elles ne sont utilisées qu’afin de faire disparaitre une douleur, une
géne, quelle que soit sa nature.

La transmission du secret

Dans la premiere partie des réponses de Marie se trouvent non seule-
ment les formules, mais €galement la maniere dont ces dernieres lui
ont été transmises. L'enquéte menée nous révele ainsi a quatre reprises
les moyens par lesquels Marie obtint ses formules, ainsi que ses connais-
sances pseudo-médicales. Bien que treés vagues, ces indices nous per-
mettent, dans une certaine mesure, de mettre en lumiere quelques
éléments importants tant au niveau de l’origine sociale que de la pro-
venance géographique de ces formules. Nous verrons également que, si
Marie dévoile certaines de ses sources, elle peut parfois rester trés vague
au sujet de la personne dont elle a appris telle ou telle pratique. Dans son
interrogatoire du 27 juin 1590, c’est-a-dire le premier jour, on apprend
qu’un berger accusait Marie d’étre une sorciere et de pratiquer des
rituels de médecine douteuse sur le bétail. Une liste des maladies
susceptibles d’avoir été guéries par Marie est présentée et celle-ci cor-
respond exactement aux maladies guéries grace aux prieres divulguées
ensuite par notre «sorciere».

Ce bref passage nous indique que I’accusée avait appris I’art de médi-
ciner le bestial de sa grand-mere paternelle qui pratiquait son art dans
leur village d’origine: Le berger de Cornol l'a traitée de sorciere, parce
qu’elle se mele de mediciner le bétail et le guérit du rouge mal, du levat,

203



des escarmeusons, el soigne les foulures du bétail. Elle a appris cela
de la mere de son défunt pere, qui guérissait aussi de ces maladies leur
bétail a Oultremont .

Il nous est encore donné une derniere indication quant au mode de
transmission des formules. Lorsqu’elle divulgue sa derniere formule,
celle concernant la méthode a employer contre le mal des yeux, Marie
affirme, du méme coup, I’avoir apprise de la mere de son défunt mari
qui était, lui, originaire de Montbéliard. A travers ces quelques exem-
ples, il apparait clairement que la transmission de ces prieres s effectue
principalement dans un cercle de parents proches. C’est la circulation
des personnes, liée aux événements de leur vie et a leurs voyages, qui
assure celle des formules. Reste que, pour avoir une meilleure idée de la
provenance géographique de chacune des formules présentées, une re-
cherche d’une plus grande envergure serait nécessaire, qui impliquerait
I’étude de nombreux proces, sur le long terme. Pourtant, nous pouvons
nous arréter un instant sur la seule des formules du proces de Marie qui,
a notre connaissance, peut se prévaloir d’une origine historique fiable ou
du moins d’un historique dont la tragabilité peut étre envisagée. Selon
Lecouteux™, cette formule est attestée pour la premiere fois en Suisse en
1429, et se rencontre de I'autre c6té du Rhin des le XVI¢ siecle; cet au-
teur ne précise pas les sources qu’il utilise, mais nous avons pu retrouver
le document de 1429: Sur lai fosse nostre seigneur, il i a trois fleurs:
I'une de grace, I’autre de volonté et I’autre por li sanc guarir.’* E. Bozo-
ky nous permet de mieux appréhender la problématique. En effet, il
s’avere que certaines formules antiques ont été christianisées au Moyen
Age. A la formule primitive vinrent se greffer le Christ, la Vierge ou des
saints. Bozoky évoque un texte de Marcellus Empiricus, fondé sur un
principe triple ou trois personnages engendrent trois actions dont seul le
dernier produit ’effet souhaité”. Ce motif ressurgit tout au long des
ages, puisqu’on releve cette formule dans le Physica Plinii de Saint-Gall
et, également au XIII® siecle, dans le Médicinaire liégeois, ou les trois
sceurs ont pour fonction d’arréter le sang, ce qui nous rapproche de notre
cas. Bien siir, d’aussi grands bonds a travers les siecles auront de quoi
étonner, mais qu’il nous suffise de nous demander s’il est bien
raisonnable d’imaginer une paysanne de Cornol capable d’inventer une
formule aussi stylisée et qui, de surcroit, ressemble dans sa structure a
bon nombre d’autres priéres; voila qui devrait suffire a ne pas mettre en
doute la crédibilité d’un tel historique.

Ainsi, est-il vraiment inconcevable d’imaginer que Marie ait été la
détentrice d’une formule a caractere apotropaique d’origine antique? 1l
parait fort peu probable que Marie ait posséd€ une formule identique a
celle d’un Marcellus Empiricus. Les différences importantes, que 1’on
pourra noter, peuvent toutefois étre expliquées par le caractere oral de la

204



transmission. Ainsi, le phénomene appelé «contamination» par les folk-
loristes* permet d’avancer I’hypothese que les trois fleurs de la formule
devaient €tre a l’origine trois vierges*. La transmission orale aura eu
comme conséquence une diversification des éléments constitutifs de la
formule, parfois augmentée de détails ou, plus souvent, simplifiée. Dans
le proces de Marie, il n’apparait que peu d’éléments inutiles au bon
fonctionnement du processus. Lecouteux indique par exemple que les
fleurs devaient tre a ’origine des lis; de plus, il semble que ces fleurs
aient été parfois colorées . Ces détails, on le voit bien, ne se retrouvent
pas dans la version de Marie:

Sur la tete de notre Seigneur il y a trois fleurs

L'une de grace, l'autre de volonté, et Uautre pour guérir ce sang.
Qu’il en tombe autant de gouttes que notre Seigneur a dit de bourdes!
Au nom du Pere, du Fils et du Saint Esprit.

Conclusion

Cette tentative d’approcher la sorcellerie «par la bande», en quelque
sorte, nous a permis de mettre en lumiere une caractéristique fondamen-
tale et peu €tudiée des proces jurassiens. Les formules apotropaiques
contenues dans le proces de Marie Barat nous montrent en effet un as-
pect original de la vie rurale quotidienne dans 1’ancien Evéché de Bale
de la fin du XVI* siecle. Marie fait partie de cette catégorie de sorcieres
correspondant a la campagnarde agée parfaitement typée, qui agit seule,
s’apparentant plus a un guérisseur qu’a la sorciere telle que décrite par
les démonologues du XVI* siecle. Reste qu’elle ne fut pas inquiétée
outre mesure par la justice, si ce n’est son court séjour en prison. Pas de
torture, et donc pas d’aveux forcés. Il est tout a fait remarquable de noter
a ce propos avec quelle désinvolture elle nous révele ses prieres. Pour
Marie, ce ne sont que des moyens lui permettant de faire le bien a son
entourage, et il lui parait peut-étre tout aussi banal de prier a 1’aide de
«ses» formules que de réciter le Notre Pére en latin, comme le faisaient
la plupart des gens, c’est-a-dire sans véritablement comprendre ce qu’ils
étaient en train de faire™.

Les prieres de Marie peuvent surprendre, au regard de celles d’autres
proces, par leur raffinement et leur complexité. Et les esprits les plus
imaginatifs pourront croire a une communauté d’individus se réunissant
afin d’échanger des textes anciens et ainsi permettre leur sauvegarde.
Rien de plus simple en effet que de voir dans une des formules de Marie
la présence d’éléments prouvant son origine antique. La formule ou

205



apparait le personnage d’une vierge fait allusion a la terre salvatrice et
bienfaitrice; il est alors facile d’imaginer cette formule issue de I’ancien
culte 2 mystere rendu a la déesse Déméter V', déesse des céréales, dont la
fille, Perséphone, €tait surnommeée kore, la vierge. La plus grande diffi-
culté¢ dans ce genre de démonstration réside dans le fait que [’existence
méme de communauté mystérique, de Mysteriengemeinden, ne peut pas
étre considérée comme certaine ® déja pour I’ Antiquité! Certes, 1l est
tout a fait plausible qu'une tradition orale de moyens apotropaiques se
soit perpétuée depuis 1’Antiquité; moyens qui se seraient christianisés
tout au long des siecles, comme semble nous le montrer la priere des
trois fleurs. Cependant, il faut nous garder de tomber dans le piecge d’un
discours par trop imaginatif pour en rester aux faits les plus assurés.
Comme le confirme W. Burkert: Il n’y a pas grand-chose a dire de la
prétention de la Franc-magonnerie ou des sorciers modernes de perpé-
tuer les mystéres antiques par une tradition ininterrompue.

Ainsi, Marie avait la connaissance d’un certain nombre de formules
apotropaiques dont I’origine, dans certains cas, était antique. Cependant,
il serait exagéré d’affirmer qu’il en allait de méme pour toutes les
formules. De plus, le proces nous montre qu’il s’agissait d’une transmis-
sion orale, a 'intérieur d’un cadre restreint, familial. En conséquence, il
serait tres difficile d’établir quand et comment la tradition orale a effec-
tivement remplacé la transmission des textes écrits. Ceci ne doit pas
nous interdire une conclusion plus positive: les formules ont gardé les
structures des textes anciens. Cette fid€lité nous assure du sé€rieux mis a
transmettre les formules oralement, de génération en génération; elle
nous assure aussi, par conséquent, du sérieux mis a les appliquer.

Vincent Kottelat est assistant-doctorant en histoire du Moyen Age et
de la Renaissance (Université de Neuchdtel).

SOURCE

Marie, veuve Barat, de Cornol, le 23 juin 1590, in: Criminalia in sortilegiis, veneficiis et
maleficiis [Archives de 1’ancien Evéché de Béle (AAEB), B 168/14, 1, 1546-1598]

BIBLIOGRAPHIE

Sciences occultes, sorcellerie au Moyen Age et a la Renaissance (échantillon d’études)

Guy BECHTEL, La sorciére et I'Occident: la destruction de la sorcellerie en Europe des
origines aux grands biichers, Paris, 1997

206



Norman COHN, Démonoldtrie et sorcellerie au Moyen Age : fantasmes et réalités, Paris, 1982

Mircea ELIADE, Occultisme, sorcellerie et modes culturelles, Paris, 1978

Mircea ELIADE, Le sacvé et le profane, Paris, 1983

Carlo GINZBURG, Les batailles nocturnes: sorcellerie et rituels agraires aux XVI et XVII*
siecles, Paris, 1984

Francois LEBRUN, Se soigner autrefois: médecins, saints et sorciers aux XVII© et XVIII*
siecles, Paris, 1995

E. William MONTER, Witchcraft in France and Switzerland: The borderlands during
the Reformation, Ithaka, N.Y., 1976

Robert MUCHEMBLED, La sorciére au village (XV<-XVIII© siecle), Paris, 1979

Robert MUCHEMBLED, Le roi et la sorciére: I’Europe des biichers (XV*-XVIII sieécle), Paris,
1993

Grimoires et secrets

Edina BOZOKY, Charmes et prieres apotropaiques, Turnhout, 2003

Dominique CAMUS, Paroles magiques: secret de guérison: les leveurs de maux aujourd’hui,
Paris, 1999

Nathalie FLEURY, Le «secret» dans le canton du Jura: approche anthropologique d’une
pratique de guérison, Lausanne, 1994

Claude LECOUTEUX, Charmes, conjurations et bénédictions: lexique et formules, Geneve,
1996

Les proces de sorcellerie de I’ancien Evéché de Bile

Jacqueline BAUMELER, Aspects de la sorcellerie dans les Franches-Montagnes et a Saint-
Ursanne au XVI* siecle, Neuchitel, 1984 (mém. lic.)

Edouard DIRICQ, Maléfices et sortiléges: procés criminels de I’ancien Evéché de Bdle pour
faits de sorcellerie: 1549-1670, Lausanne, 1910, Porrentruy, 1979

Vincent KOTTELAT, Maléfices ou bénédictions ? Le procés de Marie de Cornol, quelques cas
de prieres apotropaiques dans le Jura du XVI siécle, Neuchatel, 2006 (mém. lic., dir.
Jean-Daniel Morerod)

Pierre-Olivier LECHOT, Elues du démon? A propos des sorciéres jurassiennes: 'exemple de
deux cas orvinois, dans Pour une histoire des femmes dans le Jura, Lettre d’information
N° 25 publiée par le Cercle d’études historiques de la Société jurassienne d’Emulation,
Porrentruy, 2001, p. 45-63.

NOTES

' Le présent article est trés largement inspiré de mon mémoire de licence présenté en
octobre 2006 a la faculté des Lettres et Sciences humaines de 1’Université de Neuchitel (voir
bibliographie a la fin de I’article). Je tiens a remercier ici le Pr. Jean-Daniel Morerod, qui en fut
le directeur, le Pr. Jean-Jacques Aubert, qui m’a permis de développer les paralléles antiques,
ainsi que le personnel des Archives de 1’ancien Evéché de Bile (AAEB) et plus particuliére-
ment son conservateur, M. Jean-Claude Rebetez, pour leurs précieux conseils, ainsi que leur
soutien.

? Cf. G. Bechtel, La sorciére et I’Occident: la destruction de la sorcellerie en Europe des
origines aux grands biichers, Paris, 1997.

3 Cf. N. Cohn, Démonoldtrie et sorcellerie au Moyen Age: fantasmes et réalités, Paris,

1982.

207



* Le mot apotropaique vient du grec 0moTpen® qui signifie «détourner», «écarter de».

> Voir notamment les proces de Jacques Couchant et de Viatte Bougeon, entre
autres [AAEB, B 168/14, 11.33 et I11.211].

¢ Marie, veuve Barat, de Cornol, le 23 juin 1590 [AAEB, B 168/14, 1].

" Pour la relation médecine moderne/médecine populaire dans nos régions, cf. N. Fleury,
Le «secret» dans le canton du Jura: approche anthropologique d’une pratique de guérison,
Lausanne, 1994.

¥ Cf. (entre autres) Dictionnaire universel de Médecine, trad. de I'anglais de M. James,
revu, corrigé et augmenté par M. Julien Busson, Paris, 1746; voir notamment les définitions
des charmes et talismans, ainsi que les mots & pouvoirs apotropaiques comme abraxas ou
abracadabra.

* Cf. D. Camus, Paroles magiques: secret de guérison: les leveurs de maux aujourd’ hui,
Paris, 1999, p. 115 ss.

" Du mot latin lorica, signifiant la cuirasse.

" Ainsi la formule stomen kalos, stomen méta phobou, en frangais: levons-nous dignement,
levons-nous respectueusement. 1l s’agit en fait du début de la liturgie de la communion dans
I’Eglise orthodoxe grecque que I’on utilisait pour guérir... le saignement de nez.

? Comme le «I.N.R.L» ou encore le «C.I.B.V.M.»; ce dernier, signifiant en latin
«Immaculée Conception de la Bienheureuse Vierge Marie», était utilis€ dans les poulaillers
afin de favoriser de bonnes pontes!

® Cf. E. Bozoky, Charmes et priéres apotropaiques, Turnout, 2003, p. 46.

“ Cf. Dorothee Rippmann, Les débuts de la chasse aux sorciéres, dans Jean-Claude
Rebetez (éd.), Pro Deo. L’ancien évéché de Bdle du IV< au XVI¢ siécle, Porrentruy, Delémont,
2006, p. 250.

Y Afin de faciliter la lecture, certaines phrases ont été quelque peu modernisées.
'* Une «raigie» dans le texte original.
7 On retrouve ici deux ingrédients médicinaux essentiels dans la croyance populaire.

® Le scribe ne reporte pas systématiquement les formules finales comme les trois Ave et
trois Pater.

" En effet, le texte original contient une remarque du scribe au sujet d’une répétition, qu’il
est difficile de cerner véritablement.

* C’est ce que 1’on peut décrire comme €tant une régénération par le retour au Temps
originel. Cf. M. Eliade, Le sacré et le profane, Paris, 1983, p. 70.

2 Cf. M. Eliade, op. cit., p. 75.

2 Cf. Fr. Lebrun, Se soigner autrefois: médecins, saints et sorciers aux XVII° et
XVIII® siécles, Paris, 1995, p. 113.

» Notons également que c’est également vers la fin du Moyen Age qu’apparait la contem-
plation des images saintes comme instrument apotropaique. Cf. E. Bozdky, op. cit., p. 65.

* Cf. C. Ginzburg, Les batailles nocturnes: sorcellerie et rituels agraires aux XVI° et XVII
siecles, Paris, 1984, p. 46.

= Cf. supra, note 20.

* Cf. D. Camus, op. cit., p. 44 ss.

7 Cf. D. Camus, op. cit., p. 11 ss.

* Voir la derniére priere de Marie: (...) de la poussaratte aux eux luy an vollay si gros mal
luy en faict (...), 1g. 5-6.

» Cf. cahier des réponses de Marie, p. 2, lg. 17 et suivantes.

* Cf. CL. Lecouteux, Charmes, conjurations et bénédictions: lexique et formules, Geneve,

1996, p. 42.

208



' Cf. SAVk. 18, 5f (Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde. Bile, 1897, sqq), dans H.
Hoftmann-Krayer, Handwdérterbuch des deutschen Aberglaubens, Berlin, Leipzig, 1929.

2 Cf. E. Bozoky, op. cit., p. 93: Stabat arbor in medio mare et ibi pendebat situla plena in-
testinorum humanorum; tres virgines circumibant, duae alligabant, una revoluebat. Un arbre
se dressait au milieu de la mer; il y pendait des seaux remplis d’intestins humains. Trois
vierges en faisaient le tour, deux liaient, une déliait. Trad. Lecouteux p. 44. Les références
données pour Marcellus Empiricus sont: M. Empiricus, De medicamentis, XXVIII, t. II,
p- 500.

3 A savoir le fait que le caractére oral de la transmission des moyens apotropaiques
engendre, le plus souvent, une fusion entre plusieurs priéres pour n’en constituer plus qu’une,
originale. Cf. E. Bozoky, op. cit., p. 47.

¥ Cf. E. Bozoky, op. cit., p. 48.

* Tout en restant tres prudent avec ce genre de comparaison, notons qu’il pourrait y avoir
une correspondance possible avec le Cantique des cantigues, ol, au deuxieéme chapitre, il est
fait mention de fleurs de lis dans une couronne d’épines.

% Cf. Jean-Claude Rebetez, Les devoirs du bon chrétien, dans Jean-Claude Rebetez (éd.),
Pro Deo. L'ancien évéché de Bile du IV® au XVI° siecle, Porrentruy, Delémont, 2006, p. 236.

7 Bien entendu, cet exemple se veut volontairement en porte-a-faux avec les théses plus
communes de la soi-disant persistance du culte rendu a Diane.

% Cf. Walter Burkert, Les cultes & mystéres dans I’ Antiquité, Paris, 2003.

209






	Pour une histoire ancienne du "secret" : les prières de Marie de Cornol (1590)

