
Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation

Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 106 (2003)

Artikel: Deux paradoxes des sciences cognitives

Autor: Froidevaux, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-685028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-685028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Deux paradoxes des sciences
cognitives

Hubert Froidevaux

Dans la vie culturelle, religieuse, scientifique, politique,... Enfin quoi!
Dans la vie, une question rampe dans les âmes humaines: qui est l'être
humain? Qu'est la nature humaine? Les réponses aux questions que je
vais suggérer ont beaucoup à voir avec l'idée que nous nous faisons de
l'être humain.

Dans leur livre: Comme«? /a mot/ère e/evie«? comvc/e«ce, G. M. Edel-
mann (Prix Nobel) et G. Tononi donnent deux citations expliquant ce

que Schopenhauer appelait le «nœud du monde».
En 1940 dans Ma« o« /zrf /Vatare, le neurophysiologiste Charles Sher-

rington écrivait: «Quand je tourne mon regard vers le ciel, je vois le
dôme aplati du ciel et le disque brillant du soleil, ainsi que cent autres
choses visibles au-dessous. Par quelles étapes en arrive-t-on là? Un
rayon de lumière venu du soleil entre dans l'œil et se concentre sur la ré-
tine. Cela donne lieu à un changement, lequel à son tour voyage jusqu'à
la couche nerveuse située en haut du cerveau. Toute la chaîne de ces
événements, du soleil au haut de mon cerveau, est physique. Chaque éta-

pe est une réaction électrique. Mais maintenant se produit un change-
ment qui n'a plus rien à voir avec ce qui a conduit à lui et que nous ne

pouvons pas du tout expliquer. Une scène visuelle se présente à l'esprit:
je vois le dôme du ciel et le soleil, et cent autres choses visuelles des-
sous. En fait, je perçois un tableau du monde qui m'entoure.»

Et Bertrand Russell: «Nous supposons qu'un processus physique
commence avec un objet visible, voyage vers l'œil, s'y change en un
autre processus physique et provoque d'autres processus physiques en-
core dans le nerf optique pour finir par produire certains effets dans le

cerveau, en même temps que nous voyons l'objet par lequel a commen-
cé le processus, la vue étant quelque chose de «mental», de totalement
différent des processus physiques qui la précèdent et l'accompagnent.
Cette vision est si étrange que les philosophes ont inventé toutes sortes
de théories censées lui substituer quelque chose de plus plausible.»

Reprenons brièvement une description du fonctionnement du sens
de la vue. Par la partie avant de l'œil, contenant la cornée transparente,
pénètre la lumière. Celle-ci est transmise et concentrée à travers le

175



cristallin sur la rétine où elle forme une image inversée de l'objet regar-
dé. Sur le fond de l'œil, des réactions chimiques photosensibles excitent
des cellules nerveuses. Et par le canal du nerf optique sont transmises,
jusqu'au cerveau, des impulsions électrochimiques. On sait aussi que
l'activité visuelle induit une activité de certaines parties du cerveau.
Tout cela a été étudié, est étudié et continuera à être étudié dans le détail.
La physique, la chimie, la physiologie, etc. de l'œil, du nerf optique, des

zones du cerveau activées (dans le processus visuel), sont de mieux en
mieux connues. Les techniques de l'imagerie cérébrale ou cérébroscopie
permettent de visualiser les zones de l'activité du cerveau lorsque le su-
jet voit, entend, lève le bras gauche, additionne 2 et 3 ou se gratte n'im-
porte où, etc. On peut jouer à l'infini avec ce genre d'expériences.

Mais comment le cerveau transforme-t-il les signaux arrivant, en la
perception que j'ai de la chaise qui se trouve devant moi: c'est cela le
«nœud du monde» de Schopenhauer.

Il faut bien comprendre: l'image sur la rétine de la chaise, (cette ima-
ge est inversée) disparaît complètement, et ce qui arrive au cerveau par
le nerf optique, ce sont uniquement des signaux électrochimiques. Et ces
signaux activent certaines régions du cerveau spécifiques à l'activité vi-
suelle. Cette activité est de nature physico-chimique. Mais où se trouve
donc cachée l'information chaise que je vois là devant moi?

Il existe une littérature contemporaine très abondante concernant des
extensions du «nœud du monde». Sous la forme actuelle il se nomme:
le cerveau et l'esprit - le corps et l'esprit - la pensée et le corps; la ma-
tière et l'esprit... Les conceptions prédominantes dans l'étude de ces
problèmes recherchent comment le cerveau, conçu comme récepteur de

signaux venant de l'extérieur, par les voies des sens, produit l'informa-
tion. Ou bien: comment le cerveau produit-il la pensée? Ou bien: «pen-
ser c'est calculer». Il faut noter que tout cela n'est pas très nouveau.
En 1844, Cabanis écrivait dans Rapporta r/zz p/zy.yz'c/zze et zr/zz mora/ <r/e

/'/zomme: «Pour se faire une idée juste des opérations dont résulte la
pensée, il faut considérer le cerveau comme un organe particulier, desti-
né spécialement à la produire; de même que l'estomac et les intestins à

opérer la digestion, le foie à filtrer la bile, les parotides et les glandes
maxillaires et sublinguales à préparer les sucs salivaires». (cité dans
Rudolf Steiner, La p/zz/osop/zze c/e /a /zLerîe).

L'attitude matérialiste est la règle générale. Mais elle n'est pas tou-
jours pure et dure. Parfois elle est bien difficile à déceler, car tout est
emberlificoté et manque singulièrement de clarté. Cela est bien naturel,
puisque chaque chercheur ou groupe de chercheurs a sa petite idée sur le
sujet. En tous les cas, c'est un énorme domaine de recherches et d'étu-
des, hyperinterdisciplinaire: mathématiques, informatique, physique,
chimie, physiologie, psychologie expérimentale, sciences cognitives, etc.
qui constituent les neurosciences.

176



De nombreux avantages collatéraux résultent de tous ces travaux. En
effet notre connaissance du fonctionnement du système neurosensoriel
devient bien meilleure. Et en cas de dysfonctionnement de ce dernier, les
interventions sont plus efficaces. Mais le «nœud de Schopenhauer» est
toujours noué.

Pour donner une idée des considérations que des chercheurs font sur
le vaste problème des neurosciences, je vous livre quelques citations ex-
traites des ouvrages donnés en références.

Dans l'ouvrage, La science: c/ien on Jz'aè/e? Guitta Pessis-Pasternak
(G. P.-P.) relate ses interviews d'éminents chercheurs internationaux
d'aujourd'hui:

- Jean-Pierre Changeux (J.-P. C., p. 75-78)
J.-P. C. - Le cerveau «reconstruit» la couleur en extrayant, à l'aide

du contexte coloré, un invariant de la surface émettrice: su rej/ec/unce.
Et dans une aire spécialisée du cortex cérébral se rencontrent des neu-
rones qui répondent à la couleur effectivement perçue plutôt qu'aux Ion-
gueurs d'onde. Il s'agit d'un modèle extrêmement intéressant à partir
duquel on peut réfléchir sur les processus intervenant dans la compré-
hension du tableau.

G. P.-P - Et pourquoi ce titre «L'Âme au corps»
J.-P. C. - Pour attirer l'attention du public sur les productions du cer-

veau que sont l'«art» et la «science». Le mot «âme» est pris dans le
sens cerveau, organe de l'âme qui est, comme vous le savez, le titre du
premier chapitre essentiellement historique de «L'Homme neuronal».

- Alain Berthoz (A. B., p. 90)
G. P.-P - Si la perception n'est pas «représentation» mais «interpré-

tation», donc subjective, la réalité serait-elle alors différente pour
chacun

A. B. - Certainement. Le cerveau est un générateur d'hypothèses qui
projette sur le monde ses préperceptions. Par exemple, un geste nous pa-
raîtra «menaçant» ou «amical» suivant l'intention que nous attribuons à

son auteur. D'ailleurs, l'imagerie cérébrale révèle que les premiers neu-
rones de relais visuel dans le cortex sont activés, même dans le noir, par
des images venues de la mémoire. Cette influence venue des profondeurs
du cerveau va donc modifier mon interprétation d'un visage, d'un objet.
Ainsi, suivant mon passé, les idéologies, les idées que j'ai acquises, mon
interprétation de la même scène différeront de celles d'une autre person-
ne. On dit d'ailleurs que l'on «voit ce que l'on cherche». Les Grecs
avaient eu cette intuition: ils pensaient que le cerveau projetait un «feu»
sur les objets.

- François Vital - Durand (F. V.-D., p. 100)
G. P.-P. - Quel est le support biologique de l'image?
F. V.-D. Pour le physiologiste, la traque des mécanismes cellulaires

responsables de ce type de perception se poursuit sur le territoire du

177



cognitif. Il n'oublie pas que l'étape sensorielle saisit les données que sé-
lectionne le fait de voir. La construction de l'image mentale requiert une
approche globale de la nature des interactions entre des événements ner-
veux qui se choisissent selon des règles ubiquitaires. La recherche des
mécanismes d'identification s'appuie sur les conséquences des lésions
cérébrales qui, chez l'homme, altèrent la reconnaissance. L'imagerie
médicale permet d'entrevoir les volumes de ce que l'électrode explore à

l'échelle infinitésimale.
A l'aube du XX" siècle, le chercheur a le sentiment que le voile qui

recouvre la connaissance des mécanismes d'apprentissage de la percep-
tion est à peine soulevé.

- Jean-Pierre Dupuy (J.-P. D., p. 136)
G. P.-P. - Pourquoi les sciences cognitives prétendent-elles que «pen-

ser, c'est calculer»?
J.-P. D. Lorsque je pense, je me souviens, je désire, je crois, je déci-

de, etc., ce n'est pas un fantôme dans la machine cérébrale, un /zomzmcM-
/zz.y caché, qui est le sujet de ces prédicats - c'est la machine elle-même,
sous la forme, par exemple, d'un réseau de neurones. Il n'y a pas de fan-
tôme dans la machine, il n'y a pas de centre de la subjectivité, comme y
insiste un Dan Dennett. Les attributs de la subjectivité sont des effets
émergents produits par le fonctionnement spontané, «auto-organisé»,
d'une organisation complexe en forme de réseau. Les spécialistes de
sciences cognitives qui défendent ce genre de thèses utilisent des exprès-
sions étranges pour les dire. Ils parlent de selfless selves, d'«egos non
égoïques», de «processus sans sujet». Ce sont là des formules qu'un
structuraliste comme Althusser, par exemple, a employées ou aurait pu
employer.

- Pierre Papon (P. P., p. 169)
G. P.-P. -Seriez-vous d'accord avec la «démystification», de Paul

Feyerabend, selon laquelle les découvertes scientifiques ne sont pas tou-
jours des processus rationnels, logiques ou méthodiques, mais sont aussi
dues à l'intuition. A l'erreur, voire à la «propagande», comme dans le
cas de Galilée?

P. P. - Je n'irai pas jusqu'au bout de cette pensée, mais il est vrai que,
pour sortir d'une impasse, un scientifique peut être amené à formuler
une hypothèse qui ne paraît pas être dans le prolongement logique de ses
raisonnements habituels.

G. P.-P. - Ce qui reviendrait à dire que l'innovation scientifique pour-
rait émaner aussi bien du cerveau droit que du cerveau gauche

P. P. - Probablement.
G. P.-P. - Peut-on alors supposer que, pour être un «bon» scienti-

fique, il faut, au-delà d'une vaste connaissance et d'un travail ardu, pos-
séder aussi une fructueuse imagination?

178



P.. P. - C'est certain Pour faire cle la bonne science, il faut parcourir
un chemin jalonné de réflexions, de calculs et de vérifications expéri-
mentales: tout un protocole régi par des lois canoniques. Mais souvent,
pour sortir des chemins battus et progresser, il faut savoir faire intervenir
le discontinu, c'est-à-dire l'imagination créatrice.

- Comment la matière devient conscience (p. 216 et 255)
Considérons maintenant l'aspect entrant, à savoir comme certains

processus neuronaux inconscients peuvent avoir un effet sur le noyau.
Exemple évident: l'activité neuronale inconsciente qui a lieu à la péri-
phérie sensorielle. Comme nous l'avons déjà mentionné lorsque nous
percevons consciemment une scène visuelle qui a un sens et est cohéren-
te et relativement stable, une énorme quantité d'activité neuronale a lieu
dans la rétine et dans d'autres structures visuelles primaires dont nous
n'avons pas conscience. Cette activité neuronale est nécessaire pour
s'adapter aux niveaux généraux de lumière; pour augmenter le contras-
te ; pour détecter des mouvements cohérents ; pour identifier des bords ;

pour regrouper les objets et les séparer les uns des autres ainsi que par
rapport au fond; pour découvrir le réfléchissement (couleur) indépen-
damment de la composition de la lumière qui les illumine ; pour les iden-
tifier malgré leurs changements de position, d'orientation ou de taille; et

pour extraire un grand nombre de traits invariants et plus abstraits qui
sont essentiels à la reconnaissance. En résumé, cette activité neuronale
est nécessaire pour que la perception reflète les propriétés de l'environ-
nement. Des considérations similaires valent pour d'autres processus
sensoriels, par exemple ceux qui sont responsables de phénomènes com-
me le découpage du langage.

Quelles que soient la puissance ou les limites du processus de pensée
qui est incarné et qui est le résultat de la sélection naturelle et de la
sélection de groupes de neurones, ce processus de pensée a donné
naissance à une propension remarquable à poser des questions sur la
signification ultime des choses - autrement dit, des questions philoso-
phiques. La métaphysique, qui traite de la nature profonde de la réalité,
et l'épistémologie, qui traite des bases et des justifications de la connais-
sance et de la croyance, représentent deux grands pans de la philosophie.
Ces deux domaines sont dans une certaine mesure liés, et ils mordent sur
d'autres préoccupations humaines liées, par exemple, aux valeurs éthi-
ques et esthétiques. Une théorie de la conscience a-t-elle des conséquen-
ces sur notre façon d'aborder ces questions? Nous le croyons.

La meilleure manière de justifier cette conviction consiste sans doute
à examiner certains points d'épistémologie et de métaphysique, et de
voir quels sont leurs liens avec les questions scientifiques. Nous croyons
qu'il existe un monde réel, celui qui est décrit par les lois de la physique
qui semblent pour lors s'appliquer partout. En tant qu'êtres humains,
nous devons suivre sans exception ces lois, parce que nous avons évolué

179



dans ce monde-ci depuis nos lointaines origines animales. En tant que
systèmes vivants, nous sommes également soumis à des contraintes évo-
lutives indépendantes des lois de la physique. La conscience, bien qu'el-
le soit très particulière, est le produit d'innovations évolutives touchant
la morphologie du corps et du cerveau. L'esprit naît du corps et de son
développement; il est incarné et fait donc partie de la nature. Tous ces
énoncés dérivent de ce que nous avons appelé au chapitre 2 le « présup-
posé évolutionniste», qui tous deux sous-tendent notre théorie.

- De : Gödel, Escher, Bach (p. 626 et 652)
Nous en sommes maintenant au point où nous pouvons développer

une des thèses centrales de ce livre, à savoir que tout aspect de la pensée
peut être considéré comme une description de haut niveau d'un système
qui, à un niveau inférieur, est géré par des règles simples, voire for-
melles. Le «système» en question est bien entendu le cerveau, à moins
que l'on parle de processus de réflexion émergeant d'un autre milieu,
tels les circuits d'un ordinateur. L'image est celle d'un système formel
sous-tendant un «système informel» capable, par exemple, de faire des

calembours, de découvrir des régularités en mathématiques, d'oublier
les noms des gens, de faire des erreurs monumentales aux échecs, etc.
Voilà ce que nous voyons de l'extérieur: son niveau logiciel, apparent et
informel. Par contre, son niveau matériel, le «substrat» formel, est caché

et'composé d'un mécanisme formidablement compliqué effectuant des

transitions d'un état à un autre selon des règles qui sont physiquement in-
corporées dans lui-même et réagissant aux événements extérieurs aux-
quels il est sensible.

Une telle image du cerveau est, inutile de le dire, lourde de consé-

quences philosophiques et autres que nous examinerons en détail au
cours du présent chapitre. Cette vision semble impliquer, entre autres,
que le cerveau est, au fond, une sorte d'«objet mathématique». C'est, au
mieux, une vue très maladroite du cerveau car même si, dans un sens
technique et abstrait, le cerveau est un type de système formel, il n'en
reste pas moins vrai que les mathématiciens ne travaillent qu'avec des

systèmes simples et élégants où tout est très clairement défini, ce qui est
loin d'être le cas du cerveau, avec ses quelque cent milliards de neu-
rones semi-indépendants reliés entre eux de façon quasi aléatoire. Les
mathématiciens n'étudieraient donc jamais les réseaux d'un véritable
cerveau. Si vous définissez les «mathématiques» comme ce qu'aiment
faire les mathématiciens, alors il est certain que l'étude scientifique du
cerveau n'est pas un travail de mathématicien.

Il est donc extrêmement intéressant de réfléchir à la signification du
mot «forme» tel qu'il s'applique aux constructions de géométries arbi-
trairement complexes. A quoi réagissons-nous lorsque nous regardons
un tableau et ressentons sa beauté? Est-ce à la «forme» de ses lignes et
points sur notre rétine? C'est évidemment ça, puisque c'est sous cette

180



forme-là que son contenu est transmis aux mécanismes d'analyse de nos
cerveaux, mais la nature complexe du traitement effectué nous donne
l'impression de ne pas être en train de regarder une simple surface à

deux dimensions; nous réagissons à une sorte de signification interne du
tableau, un aspect multidimensionnel piégé d'une manière ou d'une
autre dans ces deux dimensions. C'est le mot «Signification» qui comp-
te ici. Nos cerveaux sont équipés d'interprètes qui reçoivent des formes
à deux dimensions pour en «extraire» ensuite des concepts à plusieurs
dimensions qui sont tellement complexes qu'ils échappent à toute des-
cription consciente. Nos réactions à la musique sont d'ailleurs du même
type.

- Comment fonctionne l'esprit, p. 29 à 75
La structure complexe de l'esprit, tel est le sujet de cet ouvrage. Son

idée clé peut se résumer en une phrase : l'esprit est un système d'organes
de computation élaboré par la sélection naturelle pour résoudre les diffé-
rents types de problèmes que nos ancêtres ont rencontrés dans leur mode
de vie de chasse et de cueillette, en particulier pour comprendre et maî-
triser les objets, les animaux, les plantes et les autres individus. Cette
formule peut se décomposer en plusieurs affirmations. La pensée, c'est
ce que fait le cerveau, en particulier il traite l'information, et la réflexion
est un type de computation.

Prenez notre premier problème, la vision. Une machine capable de

voir doit résoudre un problème qu'on appelle le démontage en optique.
L'optique ordinaire est la branche de la physique qui permet de prévoir
comment un objet d'une certaine forme, d'une certaine matière et sous
un certain éclairage, projette la mosaïque de couleurs qu'on appelle
l'image rétinienne. L'optique est un domaine bien connu, elle est utilisée
dans le dessin, la photographie, l'ingénierie de la télévision et, plus ré-
cemment, en informatique dans les graphiques et la réalité virtuelle. Or
le cerveau, lui, doit résoudre le problème inverse: l'entrée, c'est l'image
rétinienne, et la sortie, c'est une spécification des objets, présents dans le
monde extérieur et de la matière dont ils sont faits, c'est-à-dire ce que
nous savons que nous voyons. Et c'est là qu'est la difficulté. Le démon-
tage en optique est ce que les ingénieurs appellent un «problème mal
posé». Il n'a littéralement aucune solution. De même qu'il est facile de

multiplier certains nombres et d'en donner le produit, mais impossible
de prendre un produit et de donner les nombres qui ont été multipliés
pour l'obtenir, l'optique est facile, mais le démontage en optique est im-
possible. Pourtant, votre cerveau le pratique chaque fois que vous ou-
vrez le réfrigérateur et que vous en sortez un bocal. Comment est-ce
possible?

La réponse, c'est que /e cerveau/our/zri /es m/ormarious raauçuaufes,
les informations sur le monde dans lequel nous avons évolué, et sur la
manière dont il réfléchit la lumière. Si le cerveau visuel «présuppose»

181



qu'il vit dans un monde d'un certain type - un monde éclairé de manière
régulière, et constitué essentiellement de parties rigides avec des sur-
faces lisses uniformément colorées -, il peut deviner sans trop d'erreurs
ce qui se trouve ici-bas. Comme nous l'avons vu plus tôt, il est impos-
sible de distinguer le charbon de la neige à partir de la luminosité de leur
projection rétinienne. Or, admettons qu'il existe un module pour perce-
voir les propriétés des surfaces, dans lequel est intégré le présupposé que
«le monde est éclairé de manière régulière et uniforme»; ce module
peut résoudre la question du charbon ou de la neige en trois étapes:
soustraire tout gradient de luminosité d'un bord à l'autre de la scène, es-
timer le niveau moyen de luminosité de la scène entière et calculer la
nuance de gris de chaque partie en soustrayant sa luminosité à la lumi-
nosité moyenne. Les déviations positives importantes de la moyenne
sont alors vues comme des choses blanches, et les déviations négatives
importantes comme des choses noires. Si l'éclairage est effectivement
régulier et uniforme, ces perceptions tomberont juste en enregistrant les
surfaces du monde extérieur. Comme il y a des siècles et des siècles que
notre planète la terre confirme plus ou moins ce présupposé de l'éclaira-
ge régulier, la sélection naturelle aurait bien fait de l'intégrer.

Selon l'explication traditionnelle de l'intelligence, la chair humaine
est pleine d'une entité non matérielle, l'âme, qui est vue habituellement
comme un fantôme ou une émanation du corps. Mais cette théorie ren-
contre un problème insurmontable: comment ce spectre interagit-il avec
la matière solide? Comment un rien éthéré répond-il à des éclairs de lu-
mière, à des poussées et à des bips pour faire bouger bras et jambes Un
autre problème, c'est la preuve indéniable que l'esprit est l'activité du

cerveau. L'âme prétendue immatérielle, nous le savons maintenant, peut
être coupée en deux avec un couteau, modifiée par des substances chi-
iniques, arrêtée ou remise en marche par l'électricité, et éteinte d'un
coup sec ou par manque d'oxygène. Au microscope, la structure phy-
sique du cerveau apparaît dans une complexité renversante qui est bien à

la hauteur de la richesse de l'esprit.
Une autre explication traditionnelle, c'est que l'esprit vient d'une cer-

taine forme de matière extraordinaire. Pinocchio était animé par un bois
d'essence magique trouvé par Geppetto, et qui parlait, riait et bougeait
tout seul. Hélas, personne n'a jamais découvert cette substance mer-
veilleuse. On pourrait d'abord penser que c'est le tissu du cerveau. Dar-
win a écrit que le cerveau «sécrète» l'esprit et, récemment, le philo-
sophe John Searle a avancé que les propriétés physico-chimiques du tis-
su cérébral produisent l'esprit tout comme le tissu mammaire produit le
lait, et le tissu végétal, le sucre. Or, rappelez-vous que les mêmes types
de membranes, de pores et de substances chimiques se retrouvent dans
le tissu cérébral de tout le règne animal, aussi bien que dans les tumeurs
du cerveau et dans les cultures de tissu. Tous ces fragments de tissu ner-

182



veux ont les mêmes propriétés physico-chimiques, mais tous ne produi-
sent pas une intelligence semblable à celle de l'être humain. Bien sûr, il
existe dans le tissu du cerveau humain, c/zose qui est nécessaire
à notre intelligence, mais les propriétés physiques ne suffisent pas pour
l'expliquer, pas plus que les propriétés physiques des briques ne suffi-
sent pour expliquer l'architecture, et celles des particules d'oxyde pour
la musique. Il y a dans l'organisation structurelle du tissu nerveux quel-
que chose qui est déterminant (fin de citation).

Comment voyons-nous le monde? Essayons de caractériser notre ma-
nière de voir le monde. Nos conceptions du monde règlent, ou en tout
cas inspirent toutes nos activités: les sciences, l'économie, les arts, l'é-
thique, les confessions religieuses, etc. Mais aussi notre façon de ressen-
tir le monde. En fait, en notre temps, à bien y regarder c'est notre con-
ception scientifique du monde qui mène le bal. Celle-là est mécaniste et
matérialiste. Cette attitude a pénétré très profondément la civilisation oc-
cidentale. Et cela à tel point que nous perdons tout jugement critique à

l'égard du mécanisme-matérialisme. Nous critiquons certains résultats
scientifiques sans toujours nous rendre compte qu'ils sont inhérents à la
doctrine mécaniste-matérial i ste.

Nous oublions souvent que toutes les recherches scientifiques, toutes
les activités industrielles, toutes les inventions, tous les ordinateurs, les
voitures, etc. sont le fruit du travail des êtres humains. Et les outils de
base sont les facultés humaines. «Et la méthode de base consiste en une
manière d'exercer ces facultés.» (P. Bereut).

Nous nous rendons bien compte que nos facultés sont importantes
pour toute notre existence, notre individualité et pas uniquement pour
notre appréhension scientifique du monde. Demandons-nous quelles
sont les facultés que nous utilisons dans nos acquisitions de connais-
sances, dans notre activité scientifique en général. Pour répondre à cette
question nous devons choisir un exemple typique dans lequel les facultés
utilisées se révèlent clairement.

Considérons Galilée (1564-1642). On sait qu'il construisit des lu-
nettes astronomiques et observa le ciel autrement qu'à l'œil nu et cela

pour la première fois par un être humain (1609). On peut lire dans les
livres que, regardant la lune (pleine), il ne la vit pas comme une boule
lisse dans le ciel mais couverte de vallées et de montagnes. Or cela ne
s'est pas du tout passé ainsi. Dans son Mewager t/es e'taz'/es il décrit ses
observations de la lune. Ce n'est pas de ses observations seules qu'il en
déduisit la présence de vallées et de montagnes, mais il y ajouta la pen-
sée. Voici une de ses citations particulièrement claire: «Les apparences
qui m'ont conduit à ces conclusions (présence de trous et de saillies)
sont les suivantes: quatre ou cinq jours avant la nouvelle lune, quand la
lune a des cornes brillantes, la limite entre l'ombre et la lumière n'est

183



pas du tout une ligne uniforme, comme sur une sphère parfaite, mais au
contraire elle est accidentée, irrëgulière et pleine de zigzags.»

Et nous, lorsque nous regardons la lune à travers un télescope ou une
lunette, on nous a déjà dit: tu verras les vallées, les montagnes, les plai-
nés..., et évidemment nous voyons ces reliefs lunaires et nous croyons
cela évident. Galilée observe avec exactitude à travers sa lunette, il a
confiance en ses perceptions. Dans toute activité scientifique nous ob-
servons aussi exactement que possible les phénomènes. Dans l'histoire
des sciences, on remarque qu'une observation méticuleuse conduit aux
grandes découvertes. Il faut que l'observation soit objective, que l'ob-
servateur reste neutre, froidement, comme un botaniste observant une
rose ou une mauvaise herbe. Il est bien évident que Galilée est un obser-
vateur neutre. S'appuyant sur ses observations qu'il confronte les unes
aux autres (par sa pensée), il essaie de comprendre (pensées) comment
est organisé le relief lunaire. Et cette attitude de Galilée est celle sur la-
quelle reposent toutes nos sciences.

Les exigences de base que sont l'empirisme et la pensée rationnelle
comportent (selon Bereut) implicitement au moins deux présupposés
majeurs :

a) La confiance absolue dans la faculté de penser en tant que seul cri-
tère objectif pour la conduite des idées ;

b) La confiance absolue en la faculté de perception sensible sur la-
quelle elle fait reposer l'intégralité de ses observations.

Digression apparente

Donnons un exemple, suggéré par Ali Gherbi montrant que l'on peut
prétendre philosopher sans observer ni penser.

Dans son très médiatisé cm /e sens de /a vie, Luc Lerry
résout à sa manière la question posée (pp. 50 et 51). «Lorsque j'ouvre
les yeux sur le monde il m'apparaît de manière indiscutable comme non
créé par ma propre conscience. J'ai donc, en moi (immanence), le senti-
ment contraignant du «hors de moi» (transcendance).» Après quelques
digressions, Luc Lerry donne sa solution en exposant un «exemple fa-
meux»: «... lorsque je dis que je «vois» un cube, je n'aperçois jamais
en vérité que trois faces de celui-ci. Ce qui est au sens strict, «effective-
ment immanent» en moi, ce sont les trois faces, non le cube comme tel,
dont les six faces, qui ne peuvent être vues «d'un seul coup» transcen-
dent toujours ce qui est réellement donné dans ma représentation subjec-
tive. Et pourtant cette transcendance est bien, en un autre sens, aussi «en
moi»: je n'ai besoin d'aucune démonstration pour «savoir» que j'ai en
face de moi un cube. Nul ne dira: «je vois là trois carrés et j'en déduis

184



que je dois avoir affaire à un cube...». Il n'est pas faux d'affirmer que
ma perception contient «plus que ce qu'elle contient». Et un peu plus
bas, après un autre exemple semblable à propos de l'ouïe, Luc Ferry
conclut: «Il doit donc être possible de décrire la transcendance sans
quitter la sphère de l'immanence».

Si nous comparons cette conclusion à la première phrase dans laquel-
le nous est donné le sens que Luc Ferry donne à immanence et transcen-
dance, nous obtenons: il doit donc être possible de décrire ce qui est
«hors de moi» sans quitter la sphère de ce qui est «en moi».

Cela n'est rien d'autre que l'opinion de D. C. Dennett, un des pontes
des sciences cognitives. Dans des propos recueillis par Christian Delà-
campagne (prof, de philo) et parus dans la KecAerc/re de septembre
1999, on peut lire la profession de foi: «Nous savons aujourd'hui que
chacune de nos idées, chacun de nos rêves, chacun de nos états d'esprit
n'est rien d'autre qu'un événement qui se produit dans notre cerveau.
Cette vue matérialiste est, désormais, communément acceptée»..

Tout cela permet à Luc Ferry d'accéder à «une spiritualité authen-
tique». Parler d'esprit ou de spiritualité dans ce genre de considérations
est vraiment abusif et mystificateur.

Examinons de plus prêt la démarche décrite ci-dessus pour reconnaître
qu'un corps est cubique. A moins de savoir a priori que l'objet est un
cube, il sera impossible de le connaître par cette méthode ; ou alors le dé-
cideur sera facilement berné. En vérité pour décider de la forme du corps
qui se trouve là, devant moi j'expérimente, j'observe et je pense. La pre-
mière relation que j'établis entre l'objet et moi est purement sensorielle,
je vois l'objet (à moins que je le heurte je prends donc conscience de la
présence de l'objet. Si pendant cette phase je réussissais à suspendre
toutes pensées, je me rendrais compte qu'il n'y a aucune connaissance de

l'objet.
Si je veux en connaître la forme, ma pensée doit s'activer. Des idées,

des concepts doivent être apportés dans ma pensée. Je dois m'assurer
qu'il n'y a pas que les trois faces que je vois là devant moi. Je change de

point de vue. Il faut penser. Supposons qu'après cela, je sache que le

corps a six faces planes. Ce sont des pensées. Je dois encore m'assurer
que les six faces sont des carrés égaux. C'est une pensée. Pour cela il faut
mesurer des longueurs et des angles: j'expérimente et je pense. Ou bien si
la précision m'indiffère, je puis évaluer, les observant et pensant, les
angles et les longueurs.

Et enfin conclure dans un acte de connaissance, unissant en un tout
observations et pensées, que là devant moi se trouve un corps de forme
cubique. Il est certain que sans mon activité pensante je ne peux pas con-
dure à la forme cubique.

Tout ce parcours peut se dérouler en très peu de temps, et il est courant
d'oublier que nous pensons, d'oublier le penser.

185



Rudolph Steiner dans Le/ pMosop/zze rfe Zu ZZfcerfe observe et analyse le

penser et pp. 46 et 47 il écrit: «Telle est la nature spécifique du penser, le

penseur oublie le penser au moment où il l'exerce. Ce n'est pas le penser
qui l'occupe, mais l'objet du penser qu'il observe». «En d'autres termes:
tandis que je pense, je ne regarde pas mon penser que je produis moi-
même, mais je regarde l'objet du penser que je ne produis pas.»

Deux préjugés

Lorsqu'on lit attentivement et consciemment en s'investissant réelle-
ment, cette littérature, on constate que dans l'exposé (et la réalisation) des

expériences, des raisonnements, des calculs, etc., enfin dans tout ce qui
est technico-scientifique, tout est clair, convenable et compréhensible

- même si tout cela est complexe et compliqué. Mais au fur et à mesure
que l'on s'éloigne de la partie vraiment scientifique - même dans un sens
très large - l'hypothétique et le flou s'installent. Alors, à mon avis, l'argu-
mentation relève plus de l'idéologie que de la science. En fait il me
semble qu'inconsciemment l'on veuille justifier deux préjugés. Les voici,
sans nuances

'Primo: nos perceptions, ou plutôt le contenu de nos perceptions n'ont
rien à voir avec ce que communément on appelle la réalité (subjectivité de

nos perceptions)
Secondo: c'est le cerveau qui pense.
On trouve cela exprimé dans 1-2-3-4-5-9-11-12-13. Denett, dans Par-

ticle de Co/wfrwe (en référence) donne ses préjugés en termes dépourvus
d'équivoques... Le problème est que nous continuons à penser comme si

nous avions une âme, parce qu'à l'instar de Descartes, nous ne cessons de

nous demander: qui donc est ce «je» qui pense dans ma tête? On tend
alors à le croire immatériel ce «je». Mais il ne l'est pas. Pas plus que le
ZzarrZvrare d'un ordinateur. Et la question du journaliste: mon dieu! ne
sommes-nous que des robots? Des combinaisons électrochimiques!? Il
répond: mais oui! En ce sens nous sommes tous des robots! De génie
peut-être mais des robots quand même...

Il n'est pas facile de se dépêtrer de toutes ces affirmations dites scienti-
fiques, et il n'est pas question de les réfuter de front, elles sont ancrées
dans notre civilisation. Cependant il est permis de se poser des questions,
d'être critique, de ne pas y croire, d'étudier d'autres manières d'appréhen-
der le monde. Dès lors je vais vous exposer quelques arguments et expé-
riences qui peuvent nous conduire à douter de la justesse des deux propo-
sitions.

La plupart des idées, je les dois à la lecture de deux œuvres de Rudolf
Steiner VenYe' er Science et PZziZos'opZz/e c/e Zu ZZèerré.

186



Une première remarque

Les deux propositions, qualifiées de préjugés, ne peuvent en aucun cas
être considérées comme découlant logiquement de toutes les études, tra-
vaux, mesures, expériences, etc., sur le système neurosensoriel de l'être
humain. La science mécaniste-matérialiste montre comment les processus
physiques, chimiques, biologiques, etc., conditionnent notre pensée, notre
mémoire, notre conscience, nos perceptions... Il n'est en aucune façon
prouvé que ces processus déterminent ces facultés. Et vous pouvez cher-
cher, lire et relire, réfléchir, vous ne trouverez pas de lien de cause à effet
entre les processus physiologiques et les processus psychiques.

Utilisons une comparaison: un immense et complexe réseau de distri-
bution d'électricité conditionne le fait que nous utilisons de l'énergie élec-
trique. Mais en aucun cas ce réseau ne produit de l'électricité. Il n'y
a pas de relation de cause à effet entre la production d'électricité et le
réseau de distribution. Entre les deux il y a des relations, mais pas de rela-
tion de cause à effet.

Chaque matin lorsque vous vous rendez au travail vous rencontrez les
mêmes personnes. Direz-vous que vous êtes la cause de ces rencontres?
Bien évidemment que non. Vous expliquerez ces rencontres par de tout
autres relations que des relations de cause à effet entre vous et les per-
sonnes rencontrées.

Perceptions sensorielles

Les deux préjugés que sont la subjectivité de nos perceptions senso-
rielles et que c'est le cerveau qui pense sont sournoisement entrés dans
notre manière de voir le monde. Ces deux affirmations sous des formes
plus ou moins tempérées se retrouvent dans les médias ordinaires et
dans la vulgarisation scientifique.

Rudolf Steiner dans la P/u7osop/u'e r/e /« //herté met en évidence une
contradiction dans l'établissement de la subjectivité de nos perceptions
sensorielles. Autrefois, on exprimait ceci par «le monde est ma repré-
sentation». Essayons de montrer la contradiction. Toutes les expérien-
ces, les observations, les déductions, les mesures, etc., faites dans l'étu-
de du système neurosensoriel, le sont en respectant les exigences de base

sur lesquelles repose toute notre activité scientifique. Ces exigences de
base sont données dans les deux présupposés majeurs. Celui concernant
la perception sensorielle peut s'exprimer laconiquement par: «je crois
ce que je perçois par mes sens». On comprend la contradiction! La
subjectivité de nos perceptions sensorielles est établie en posant la

187



confiance en la réalité de nos perceptions sensorielles. Lorsqu'il observe
le fonctionnement de l'œil, du nerf optique, du cerveau, qu'il met en re-
lation des phénomènes, qu'il utilise toutes sortes de moyens et d'appa-
reils extrêmement sophistiqués, le chercheur ne doute pas un instant de
ses perceptions. Et il conclut à la subjectivité de ces mêmes perceptions.
Cette théorie s'appuie sur ce qu'elle veut détruire. Elle s'appuie sur l'ob-
jectivité de nos perceptions pour en montrer la subjectivité. Et si l'on ad-
met la subjectivité de nos perceptions, un des piliers sur lequel s'ap-
puient toutes nos sciences s'effondre.

(Dans P/zz/osop/î/e /« Z/èerte, au chapitre IV, «Le monde comme
perception», il est donné une démonstration fouillée de ce paradoxe.)

Quelques conséquences de l'idée
que la perception est subjective

Prenons le cours de chimie de Monnier et Zohle (édition de 1979). On

y introduit la chimie pain chapitre 1, L'atome; chapitre 2, La molécule;
etc. Pas d'observations, pas d'expériences, pas de pensées, uniquement
des notions à admettre sans compréhension possible. Une phrase (p. 15):
«Les diverses orbitales ont été établies sur des considérations mathéma-
tiques et physiques approfondies. Un étudiant débutant doit en admettre
les résultats sans en saisir toute la portée». Bel acte de foi! En fait la
chimie s'est construite comme toutes les sciences par l'observation,
l'expérimentation et la pensée rationnelle. Les grandes lois de la chimie
ont été découvertes par cette méthode. C'est par cette méthode qu'en
particulier Lavoisier, Proust, Dalton et Gay-Lussac ont établi leurs lois.
C'est par la suite qu'elles ont été expliquées par une théorie atomique.
Or, les atomes ne sont pas immédiatement perceptibles. Cette pratique a
envahi notre manière d'expliquer le monde: expliquer un phénomène
immédiatement perceptible aux sens, par un (ou des) phénomène(s) qui
ne l'est (le sont) pas. Il est admis, c'est même la pratique, que le scienti-
fique explique par des théories et non par des perceptions. Insidieuse-
ment cette attitude est répandue depuis l'école primaire jusqu'à l'univer-
sité. Pour s'en convaincre il suffit d'écouter les réponses du prof. Ma-
boule aux questions des petits zèbres (RSR1 à 12 h 10). Pour l'universi-
té n'importe quel cours scientifique vous le montrera.

Il faut faire ici une remarque essentielle : une théorie pour être consi-
dérée comme valable doit être confirmée par l'expérience en relation
avec des perceptions sensorielles. Question: pourquoi ne doute-t-on pas
des perceptions sensorielles de la validation de la théorie, alors que l'on
doute des phénomènes perceptibles que l'on veut expliquer par la même
théorie? C'est pourtant avec les mêmes organes que l'on perçoit tous les

188



phénomènes. De Pierre Bereut: «Les conséquences que l'on doit tirer de
ce constat sont d'une extrême importance: soit le simple fait de perce-
voir engendre une franche coupure avec la réalité telle qu'elle est en
elle-même, auquel cas la perception d'une vibration est aussi illusoire
que celle du son ou de la couleur, soit la faculté de perception nous don-
ne accès à une partie de la réalité, auquel cas la couleur et le son sont
des phénomènes qu'il convient de prendre en compte à valeur égale de
tout autre phénomène perçu.» Pour comprendre un phénomène nous de-
vrions prendre en considération les perceptions qui lui sont concomi-
tantes. Mais en aucun cas il ne faudrait expliquer une perception par une
autre perception.

Et la pensée! (avec l'aide de P Bereut)

Nous avons vu ce que l'on dit de la pensée. L'opinion la plus courante
est: c'est le cerveau qui pense. De manière un peu moins provocante on
dirait : la pensée est subjective. Essayons de confronter ces deux affirma-
tions à notre expérience. «C'est le cerveau qui pense» signifie que cer-
tains processus physico-chimiques dans notre cerveau produisent la
pensée.

Donc: le cerveau produit les idées, les concepts. Et le cerveau produit
l'activité pensante, la faculté de penser.

Pour commencer on peut ressentir un certain malaise en disant
consciemment: je pense que c'est mon cerveau qui pense. Mon cerveau
pense que c'est mon cerveau qui pense «Je» et «mon»: qui est-ce? ou
qu'est-ce?

Dans l'exemple de Luc Ferry (du cube) on se rend bien compte du
rôle de la pensée. Il «oublie» la pensée qu'il remplace par: «... ma per-
ception contient plus que ce qu'elle contient». C'est la pensée qui per-
met de relier de façon cohérente, en un tout cohérent, les observations.
On le voit si l'on regarde le cube en s'abstenant de toutes pensées. De
même si Galilée avait seulement observé la lune sans penser, il n'en au-
rait jamais compris le relief.

En s'observant attentivement on se convaincra que nos perceptions
sensorielles sont incohérentes sans pensées.

Les pensées s'enchaînent selon leurs propres contenus et cela indé-
pendamment des phénomènes matériels se déroulant dans le cerveau.
Elles s'enchaînent selon la logique.

Ici on peut remarquer que la logique est une science expérimentale.
Il faut penser, observer comment l'on pense et en déduire les lois de
la logique. La logique n'est pas donnée a priori, c'est une discipline

189



expérimentale. C'est seulement dans la manière que nous avons de l'en-
seigner qu'elle est théorique.

Dans nos activités scientifiques nous établissons des lois. Les lois de
la biologie, de la physique, etc. Prenons la loi d'Ohm; nous ne doutons
pas qu'elle est indépendante de nous, qu'elle est objective et valable
pour l'univers entier. C'est une pensée. Alors celui qui croit en la sub-
jectivité de la pensée devrait se rendre compte que pour lui, la loi d'Ohm
doit être considérée comme une production de son cerveau.

Le subjectiviste doit sérieusement se poser la question du lien entre le
monde et les idées qu'il s'en fait. Le penseur matérialiste croit que la
pensée émerge de la complexité de l'organisation du cerveau. Ainsi il
croit qu'il comprendra la pensée lorsqu'il connaîtra l'interconnexion des

neurones entre elles et entre groupes de neurones. Or dans le cerveau
humain le nombre de neurones est d'environ cent milliards et le nombre
de connexions (ou synapses) est d'environ un million de milliards. Par
là, on voit que l'étude de la structure du cerveau n'est pas encore termi-
née Cependant il faut bien dire et répéter que l'on connaît de mieux en
mieux les effets de nos activités sur la structuration du cerveau humain.
Par exemple, les connexions des neurones du cerveau d'une pianiste,
dans certaines aires, ne sont pas les mêmes que celle d'un maçon. Ces
structures sont concomitantes à l'activité mais elles n'en sont pas
la cause.

Revenons à la loi d'Ohm. Les trois concepts de différence de poten-
tiel, de résistance et de courant électrique sont liés par une relation, la loi
d'Ohm. Comment se fait-il que ces concepts et cette loi aient quelque
chose à faire avec le phénomène du passage du courant à travers une ré-
sistance, si c'est mon cerveau qui produit les concepts et la loi? La loi,
l'idée, nous semble être inséparable du phénomène. De même dans la
logique et les mathématiques, celle ou celui qui les pratique et observe
rejettera que les règles, les lois, les théorèmes, etc. résultant de conven-
tions. Au contraire il (elle) est bien certain (e) que tout cela est parfaite-
ment objectif.

La logique, les lois sont des pensées. Exprimer: «c'est le cerveau qui
pense», est une pensée. Nous ne sortons pas du monde des pensées. Le
plus matérialiste des matérialistes exprime sa doctrine en pensées. Il a
confiance en sa pensée Cependant les lois, les pensées ne sont pas per-
ceptibles aux sens. Il faut bien reconnaître qu'on ne peut ni les «voir»,
ni les «sentir», ni les «entendre», etc. Ce monde infini des pensées, des

concepts, se comporte selon ses propres lois (de la logique) et indépen-
damment de ce qui est perceptible aux sens. Ce monde se déploie dans
la conscience pensante de l'être humain. Ce monde n'étant pas sensible,
nous pouvons l'appeler le monde suprasensible.

L'existence de ce monde provient simplement de notre manière de
travailler scientifiquement avec une confiance absolue en notre faculté

190



de penser. Si nous n'acceptons pas ce monde suprasensible nous mettons
en doute notre faculté de penser, notre faculté de relier de façon cohé-
rente et objective nos observations, nos concepts et nos idées. Tel est le
paradoxe.

Si c'est le «cerveau qui pense», si c'est le cerveau qui produit la pen-
sée à la manière de la production de l'insuline par le pancréas, c'est l'or-
gane qui déclenche une activité, c'est l'organe qui «décide». Le problè-
me alors, avec cette opinion, est que l'on ne voit pas comment la volonté
peut intervenir dans l'acte de penser. Or par expérience je sais que pour
penser, je dois fournir un effort, je dois vouloir penser. Que c'est moi en
tant qu'individu qui décide de penser. De plus, si je 11e veux pas penser
rien ne m'y forcera,

Le contenu de pensée est universel, mais l'activité pensante est indi-
viduelle et dépend de la volonté de celui qui pense.

On comprendra mieux que la volonté intervient dans l'activité pen-
santé si on essaie de caractériser ce que Rudolf Steiner entend par «pen-
ser». Cela n'a rien à voir avec le fait «d'avoir des idées» consistant en
une «absorption» passive de vérités, contre-vérités, opinions, idées tou-
tes faites et convenues auxquelles on adhère par sympathie ou que l'on
rejette par antipathie. Cela n'est pas penser.

Penser signifie élaborer activement des relations entre les pensées que
l'on fait entrer dans sa conscience.

La difficulté c'est qu'en général un grand nombre ne pensent pas,
n'ont pas d'idées. Dans l'ordinaire de la vie ils n'éprouvent nullement le
besoin de penser et à la place d'idées ils se contentent de mots. Très sou-
vent ce que l'on appelle penser s'écoule en mots. On pense en mots.
Lorsqu'elles demandent des explications, nombre de personnes sont sa-
tisfaites si la réponse se fait en mots dont le son leur est connu et qui
leur rappelle vaguement quelque chose. Elles tiennent pour une «expli-
cation» le sentiment que ces mots suscitent en elles et croient qu'elles
ont une idée. Nous avons à faire au nominalisme et il a conquis le mon-
de occidental.

En guise de conclusion

Il est bien certain que le constat des paradoxes ne changera pas la face
du monde. Cependant cela permet d'éventuellement mieux comprendre
ce qui se passe aujourd'hui. Si on est attentif aux événements de toutes
natures colportés par tous les médias, on remarquera sans peine que
l'idéologie dominante est celle du subjectivisme des perceptions et du

penser. Elle est rampante et travaille dans le subconscient des humains
et les rend étrangers au monde. Elle coupe du monde. Et chaque être

191



humain se sent plus ou moins isolé des autres. Si tout se passe dans ma
tête comment puis-je être en communion avec le reste du monde?

En ce qui concerne les sciences et techniques non humaines, les théo-
ries n'ont pas le dernier mot. Elles n'ont qu'un rôle de guide. Finale-
ment c'est l'expérience qui a le dernier mot. De nombreuses découvertes
et inventions furent faites sans aucune théorie. C'est par la suite que les
théories permirent d'éventuellement les améliorer. On a fait du pain, du
vin et du fromage bien avant d'en comprendre la physique, la chimie et
la biologie. Et ceux qui font du bon pain ne connaissent sans doute rien
à la physique quantique.

Dans les sciences humaines très générales, il en va tout autrement.
L'expérimentation peut être catastrophique. Si le mécanicien se trompe
en remontant une boîte de vitesses, il s'en apercevra immédiatement à

l'essai. Et il suffira de refaire le travail correctement. Expérimenter une
théorie pédagogique est vraiment scabreux et toujours irréversible. Ce

qu'il faut ici c'est bien connaître le développement de l'enfant, sans
théorie, sans a priori, mais en l'observant.

Comment concevoir la liberté? Il faut prendre garde de bien différen-
cier la liberté des libertés Ce n'est que par la pensée que nous pouvons
aborder la liberté. Mais si c'est le cerveau qui pense, l'idée de la nature
génétique de l'être humain détermine complètement ce qui se passe, en
particulier, dans son système neurosensoriel. Selon cette conception,
nous avons une conscience et derrière cette conscience agissent des pro-
cessus inconscients qui la déterminent. Et ces processus sont déterminés
génétiquement. Alors toute liberté n'est qu'illusion si nos pensées sont
complètement déterminées. Nombre de théories funestes sont fondées
sur un ou plusieurs présupposés : invalidité de la perception, subjectivité
de la pensée, déterminisme génétique, etc. Ces présupposés ne permet-
tent pas à l'être humain une connaissance de sa nature de façon un tant
soit peu réaliste.

Pour accéder à cette connaissance il faut se libérer de ces présupposés
dogmatiques et enfin observer, expe'rinzenter et penser re'e//ement.

//ndert Froidevnza (Snixj a enseigne' / 'ana/yse znnt/ze'nzatigne et des

mat/ze'matigz/es ge'ne'ra/es à / 'FPFL. // a e//èctwe des nzode'/isntions de
nozndrewA" p/ze'nomènes p/zy.vico-c/nnnVynes. Depuis /ongteznps z7 e'tndie et
prafigne /rz science de / 'esprit.

192



RÉFÉRENCES

G.M. Edelmann et G. Tononi: Comment /a mot/ère devient conscience - Ed. Odile Jacob

(2000); 316 p.
D. Hofstadter: Güdel Escher Bach - Les èr/ns d'une guir/ande e'terne/Ze - Inter éditions

(1998); 884 p. (un livre magnifique qu'il vaut mieux consulter avant de l'acheter).
R. Penrose: L'esprit, /'ore/inoteiir et Zes Zo/s de /a p/rys/çue - Inter éditions (1992); 530 p. (un

livre magnifique qu'il vaut mieux consulter avant de l'acheter).
Steven Pinker: Comment/oncf/onne Z'espr/t - Ed. Odile Jacob (2000); 680 p. (un pavé à la

portée de tous).
Posner et Raichle: L'esprit en images - De Boek Université (1998); 259 p. (explique les nou-

velles techniques d'imagerie cérébrale. Cours universitaire 1" et 2° cycle en sciences humaines,
biologie et médecine).

R. L. Gregory: L'œ// et /e cerveau - De Boeck Université (2000); 240 p. (2® et 3® cycle en

psychologie, neuropsychologie et arts visuels).
Et un inévitable que sais-je: Le cerveau et /'esprit - Jean Delacour - PUF (1995) N° 2938.
H. Bortoft: La r/emarc/ie scienti/ïr/ue de Goet/ie - Triade (2001); 160 p.
L. Ferry: L'/iomme-r/ieu ou Ze sens de /a vie - Grasset & Fasquelle (1996); 260 p.
Ch. Delacampagne: D.C. Dennett: L'âme et /e corps? ZVo ProMem - La recherche 323,

septembre 1999.
J.-F. Duvai: D. C. Dennett: Eclaire le casse-tête de la conscience humaine - Construire

N° 15 du 9 avril 1997.

Guitta Pessis-Pasternak: La science: dieu ou d/aWe? - Ed. Odile Jacob (1999); 246 p. (dans
ce livre on donne les interviews de 25 personnalités du monde scientifique).

Ali Gherbi : in L'esprit du temps; N° 27 ; automne 1998.
Rudolf Steiner: La pZiiZosopZiie de Za Zi'èerte' - Ed. Novalis (1993).
Rudolf Steiner: Pe'rite' et Science - Ed. Anthroposophiques romande, Genève (1993).
Pierre Feschotte: Les tV/tuionnûtes - Ed. de l'Aire (1985).
Pierre Bereut: in L'esprit du temps; N° 43; automne 2002.

193



'

"

'

"

"

'


	Deux paradoxes des sciences cognitives

