Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation
Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 105 (2002)

Artikel: La vénérable Classe d'Erguél durant le XVllle siécle : mutations et
crispations d'une Eglise réformée pendant les Lumiéres

Autor: Léchot, Pierre Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La Vénérable Classe d’Erguél
durant le XVIIIe siecle

Mutations et crispations d’une Eglise réformée
pendant les Lumieres

Aux pasteurs Jean-Philippe Gobat
et Jean Schwalm.

Discipulus gratulabundus

Il est de coutume, pour décrire les mutations survenues au sein des
Eglises réformées de Suisse romande au début du XVIII® siecle, de s’ar-
réter aux ceuvres respectives, au cceur de leurs communautés ecclésiales,
de Jean-Alphonse Turrettini (1671-1737), professeur a 1’Académie de
Geneve, et de Jean-Frédéric Ostervald (1663-1747), pasteur a Neucha-
tel!. Cette valeur accordée a I’action des deux membres francophones du
Triumvirat Helvétique (avec Samuel Werenfels de Béle)?, pour justifiée
qu’elle est, n’en est pas moins partielle. Si elle permet de comprendre
les modifications théologiques (systématiques ou pratiques) initiées au
sein de la pensée calviniste a cette époque, elle n’offre par contre aucun
moyen d’évaluer la diffusion de ces idées novatrices dans le substrat so-
cial et pastoral des Eglises locales et d’en analyser 1’évolution au cours
du siecle.

C’est ainsi que [’étude de la vie d’une Eglise comme celle que consti-
tuait au sein du Jura protestant la petite Classe d’Erguél devrait permet-
tre de répondre a un certain nombre de questions: quelles furent les mu-
tations qui la toucherent au XVIII® siecle? Peut-on estimer qu’elles fu-
rent similaires a celles que connurent les «grandes» Eglises de cette
époque ? Comment furent-elles percues par le peuple de [’Eglise ? Quelle
fut I’évolution de cette Eglise, en marge de ces changements? Et enfin:
pourquoi et comment une Eglise de ce «type» entreprit-elle de changer?

213



La Vénérable Classe d’Erguél
de la Réforme aux Lumiéeres

Avant de répondre a ces questions, il convient de s’arréter un instant a
I’histoire de la «Vénérable Classe des pasteurs d’Erguél», de ses ori-
gines réformatrices au début des Lumieres.

De la Réforme a la fin du XVIé siecle: 'union avec Bienne

Préchée avant tout par Farel et imposée par Berne au tournant des an-
nées 15307, la Réforme protestante s’organisa assez rapidement en Er-
guél sous la direction des autorités biennoises. S’attribuant les droits et
bénéfices du chapitre de Saint-Imier, le conseil de Bienne adopta des oc-
tobre 1530 les «statuts du clergé» qui firent naitre la Classe des pasteurs
composée des ministres du Vallon de Saint-Imier, d’Orvin, de Perles et
de Bienne. Cette organisation sera précisée en 1562, date a laquelle une
situation confessionnelle tendue conduira les pasteurs et les autorités
biennoises a renforcer les compétences de la Classe en matiere de censu-
re pastorale: les ministres seront alors pri€és de se rattacher tres étroite-
ment a la Classe en se gardant de tout esprit de sédition doctrinale. Se
réunissant chaque année sous la présidence du doyen, 1’assemblée des
«ministres du Saint Evangile» représentera des cette époque, quoique
moins strictement qu’ailleurs*, 1’autorité «supréme» en matiere de disci-
pline ecclésiastique et de conformité doctrinale.

La Contre-Réforme et le traité de Baden:
la séparation d’avec les Biennois®

La structure de la Classe d’Erguél-Bienne ne subira des lors plus au-
cune modification importante, du moins jusqu’en 1610 lorsque Bienne
se verra priver de ses droits civils et ecclésiastiques sur I’Erguél par les
accords de Baden. Cette modification (sensible a 1’échelle ecclésiale lo-
cale) est autant I’ceuvre de I’évéque Guillaume Rink de Baldenstein que
celle de son prédécesseur, Jacques-Christophe Blarer de Wartensee, dé-
cédé deux ans plus tot et véritable cheville ouvriere de la Contre-Réfor-
mation en terre baloise. S’appuyant sur le principe que le souverain ter-
ritorial hérite de ceux de ses sujets qui meurent sans héritiers, le prélat
avait exige des les années 1590 de bénéficier de tous les droits autrefois
détenus par le chapitre de Saint-Imier et placés depuis la Réformation
entre les mains de la ville de Bienne. Rendue en 1594, la sentence des

214



villes et des cantons de Schwyz, Lucerne, Zurich et Berne avait donné
raison au prince en lui conférant les droits civils et ecclésiastiques des
chanoines de Saint-Imier.

Cette manceuvre du souverain entrait & ['origine dans un projet plus
vaste visant a se donner les mains libres en Prévoté et en Erguél, en
¢change de la cession de Bienne a la ville de Berne. Ce plan, bien qu’en-
travé par les autorités bernoises, eut toutefois pour conséquence immeé-
diate d’instaurer au plan ecclésial la séparation de I’Eglise de Bienne des
autres paroisses de I’Erguél, tout en placant a plus long terme la Classe
du Vallon sous la tutelle institutionnelle du prélat bruntrutain. Regrou-
pant sept ministres (huit des 1679°) et un diacre, la Classe exerca dés
lors son autorité sur les paroisses que lui laissaient les accords de Baden,
c’est-a-dire celles du Haut et du Bas-Vallon de Saint-Imier, ainsi que de
Tramelan, Orvin, Vauffelin et Perles, cette derniere paroisse étant de lan-
gue allemande.

De Baden au début des Lumieres:
une situation tendue sous I'ceil du prince

Toutefois, lors du trait¢é de Baden, le prince Rinck de Baldenstein
s’était engagé a respecter la religion réformée en lui garantissant la li-
berté de culte: symbole du halte-la biparti aux avancées respectives de
la Réforme et de la Contre-Réforme dans I’Evéché, les accords de 1610
avaient ainsi imposé€ la reconnaissance du stafu quo confessionnel au
sein de la principauté tout en entérinant la situation ecclésiale de I’Er-
guél, désormais reconnue comme entité religieuse autonome. Des lors,
les communautés réformées se constituerent en une Eglise particuliere,
placée, certes, a I’image de ses sceurs réformées, sous ’autorité de la
«Vénérable Classe» des pasteurs mais également sous celle, moins évi-
dente, du prince-évéque de Bale, seigneur temporel catholique.

Cette mainmise du prince sur les collatures de la Classe d’Erguél de-
vait marquer la vie de la petite Eglise durant tout 1’Ancien Régime: elle
impliquait en effet que ses affaires extérieures fussent soumises a la vo-
lonté du souverain catholique romain. Percevant les dimes dont la plu-
part des ministres tiraient leurs prébendes, comme les curés d’autrefois,
le prince-évéque demeurait de jure, I’ultime autorité de nomination des
ministres du culte, jouant ainsi le role qu’occupait le «patron» médié-
val’. La Classe, certes, restait de facto 1’autorité de sélection des candi-
dats, mais c’est bel et bien au prince — et a lui seul — que revenait en dé-
finitive le droit de conférer une cure a un pasteur. Et c’est donc tout na-
turellement au prince que tout nouvel élu se devait de préter serment,
comme le réglement ecclésiastique de 1731 viendra le confirmer®.

215



Etrange accommodement, donc, que celui qu’étaient venus instaurer
les accords de Baden et qui régira pourtant, bon an mal an, la vie de
I’Eglise d’Erguél jusqu’a la Révolution. Nous verrons que cette particu-
larité ne sera pas sans incidence sur les modifications que connaitra la
petite Eglise au commencement du XVIII® siecle. Ainsi, en 1672, lors-
que la Classe entamera un premier mouvement de réforme, c’est bien le
prince (en I’occurrence Jean-Conrad de Roggenbach) qui sanctionnera
de son autorité les nouvelles dispositions en matiere de lois ecclésiales
initiées par la Compagnie des pasteurs®.

Au ceeur de cette situation ambigué, les relations avec la cour de Por-
rentruy demeureront pourtant stables a travers tout le siecle et en dépit
d’une série de troubles confessionnels importants. Ces tensions culmine-
ront au début des Lumieres avec la question des catholiques de la Prévo-
t¢ de Moutier-Grandval, région majoritairement protestante et compor-
tant une minorité «papiste» '°. Cette situation, parfaitement hybride pour
I’époque et tout a fait explosive (chacun accusant [’autre de vouloir en
profiter pour entamer une vaste entreprise de conversion), n’en sera tou-
tefois pas moins réglée avec 1’aide de Leurs Excellences et sous le re-
gard des Confédérés et de Louis XIV lui-méme!'. Méme les interven-
tions de Rome (qui délie alors le prince-évéque de ses engagements '
envers les Bernois et les protestants) n’empécheront pas le souverain
d’imposer une fois pour toutes la paix a ses administrés, le traité d’Aar-
berg de 1711 impliquant la fin des conflits religieux au sein de la princi-
paute .

A I'aube du XVIII® siecle:
une situation apaisée mais pleine de défis

C’est ainsi qu’arrivée a la fin du XVII® siecle et des tensions confes-
sionnelles qui le caractérisaient encore, 1’'Eglise d’Erguél se trouva en
mesure d’entreprendre sa marche en avant tout en respectant les limites
imparties par sa situation particuliere au sein de 1’Etat épiscopal. Cette
relative sécurité s’accompagnait toutefois d’exigences et de défis nou-
veaux auxquels il convenait désormais de répondre. Et de ce point de
vue, la Vénérable Classe eut fort a faire: les Lumiéres charriaient avec
elles un cortege de nouveaux courants, tant intellectuels que spirituels,
qui devaient bientot s’imposer a la Vénérable Compagnie de fagon plus
qu’évidente. Du «rationalisme»'* (qui s’introduit alors au sein de la
théologie «romande» par le biais de personnalités comme Jean-Alphon-
se Turrettini et Jean-Robert Chouet) au piétisme d’origine allemande
(cette «dissidence» du luthéranisme qui connaitra en Erguél des repré-
sentants illustres) en passant par 1’anabaptisme (aile «radicale» de la

216



Réforme représentée elle aussi en Erguél) et les mouvements révolution-
naires naissants, nombreux furent bientdt les courants qui mirent a mal
I’'uniformité confessionnelle des paroisses dont la Classe entendait dé-
fendre I’intégrité dogmatique. Elle fut ainsi trés rapidement aux prises
avec une situation inédite, caractérisée non plus tant par un front unique-
ment catholique et contre-réformateur que par celui, multiple, du plura-
lisme spirituel naissant.

Une seconde Réforme?

Le pasteur Breitner: un Ostervald jurassien?

C’est sur cet arriere-fond qu’il convient de dessiner les mutations qui
marquerent la petite Eglise en ce début de XVIII® siecle. Comme
ailleurs, ces transformations furent bien siir I’ceuvre d’un corps pastoral
relativement homogene, mais eurent également leurs initiateurs particu-
liers, ainsi que nous le relevions a propos de Geneve ou de Neuchatel.
Parmi ces personnalités influentes au sein de la Classe d’Erguél, il faut
mentionner le doyen Breitner, pasteur 2 Corgémont et 2 Sombeval >,

Bourgeois de Bienne, Florent Breitner ( 1689-1754) était né dans cet-
te ville et y avait passé toute sa jeunesse. Il fut ainsi I’'un des contempo-
rains en méme tant que le compatriote des ministres Wildermeth et
Scholl qui représentaient alors a leur facon la «nouvelle vague» litur-
gique et dogmatique au sein de I’Eglise réformée d’obédience ber-
noise '®. Nommé en 1723 a la cure de Corgémont et recu en Classe le 6
juin 1725', le pasteur Breitner avait d’abord entrepris de réformer sa
propre paroisse. C’est ainsi que des 1725, il s’était inquiété de devoir
précher dans deux lieux de cultes différents le méme jour, un mode de
travail qui présentait des inconvénients évidents, & cause des heures, trop
matinale dans une église et trop tardive dans 1’autre. Aussi proposa-t-il a
la Classe

[...] une alternative qu’on pourroit faire dans les deux Eglises a Cor-
gémont et a Sombeval, de sorte qu’au lieu de deux sermons qui se font
tous les dimanches avant mydi on en changeroit un en catechsime pour
Uapres mydi, & cela alternativement, excepté les jours de communion.'®

Cette proposition, bienvenue au sein d’une Eglise qui cherchait a se
renouveler aprés une période de vieillissement de son corps pastoral '’
remporta I’adhésion des ministres: «Cette proposition ne fut non seule-
ment approuvé, mais ledit past [eur] de Corgémont fut encore encouragé
a faire ses efforts pour la faire réussir aupres de ses paroissiens» 2, nous
apprend le Protocole de la Compagnie des pasteurs. Cette premiere ré-
forme, relativement peu importante, n’en fut pas moins le début d’un

L7/



certain vent de «renouveau». En effet, Breitner entreprit bientot de faire
reconstruire 1’église de Sombeval (paroisse dépendant du pasteur de
Corgémont) devenue trop petite. Aboutissement de ce projet et des trac-
tations menées par le doyen avec les chanoines de Moutier, collateurs de
la paroisse?!, la nouvelle église sortit de terre en 1737 sous la forme que
nous connaissons encore actuellement.

Mais I’ceuvre du ministre de Corgémont ne s’arréta pas a ces quel-
ques éléments de politique pastorale: c’est surtout dans son activité au
sein de la Classe d’Erguél qu’il faut chercher I’originalité de son action.
En ce sens, I’ceuvre du doyen d’Erguél peut étre associée a celle du
doyen de Neuchitel, Jean-Frédéric Ostervald*, dans la mesure ou Breit-
ner représente a [’échelle locale la personnalité-clé pour comprendre les
initiatives de renouveau pastoral au sein de la Vénérable Classe. Ceci
avec une nuance cependant: si le pasteur Breitner fit ceuvre de «pion-
nier» en son pays, il faut reconnaitre que le doyen Ostervald 1’avait lar-
gement précédé dans ce domaine en appliquant nombre de réformes a
son Eglise dés les années 17002, Bien plus, le pasteur de Neuchitel fut
en plusieurs domaines un créateur: qu’il s’agisse de son catéchisme ou
de sa liturgie, les nouvelles formes apportées a la vie religieuse dans le
-comté de Neuchatel furent toutes ou presque son ceuvre, alors que Breit-
ner, lui, ne fit que reprendre ce qui existait déja, avec, en plus, une part
de réserve; mais il n’empéche que la Vénérable Classe d’Erguél eut as-
surément en son doyen d’alors une personnalité de poids dont 1’action
lui fut profitable bien qu’apparaissant rétrospectivement assez frileuse a
I’égard de certains sujets litigieux, comme nous allons le voir a présent.

Révolution cultuelle ou timides aménagements liturgiques ?

Le vent de renouveau qui se mit a souffler sur les Eglises réformées
de Suisse occidentale atteignit d’abord le domaine de la liturgie et en
particulier celui du chant d’Eglise, avec la transformation du psautier ré-
formé. Dés les années soixante-dix du XVII® siecle, les milieux théologi-
ques francais avaient en effet entamé un processus d’adaptation du texte
original de Marot pour le rendre plus accessible a leurs contemporains.
Ce travail, stoppé net par la Révocation de I’Edit de Nantes et la fuite
des huguenots a I’étranger, fut toutefois repris a Geneve sous la houlette
de Bénédict Pictet (1655-1724), défenseur de 1’orthodoxie réformée
mais néanmoins adepte d’une modernisation du texte des Psaumes. Cet-
te nouvelle version pilote, accompagnée de cantiques sans lien direct
avec les Psaumes bibliques, fut bientot acceptée partout en Europe, a
I’exception de la Hollande, ou elle suscita une vague d’oppositions me-
née par Pierre Jurieu (1637-1713). En Suisse romande, le nouveau psau-

218



tier n’eut pas trop de peine a s’imposer: exemple de ce relatif engoue-
ment pour le recueil, le comté de Neuchatel opta officiellement pour la
nouvelle formule en 1700 déja**. En Erguél, la décision de passer au
nouveau psautier ne se prit qu'en 1725 bien que la Classe et recu des
1701 une missive des pasteurs et professeurs de Geneve en recomman-
dant I’adoption® ! La prudence restait de mise aux yeux de la Classe: on
décida en effet de ne pas imposer de facon trop nette le nouveau recueil,
mais de 1’introduire avec douceur, «peu a peu» 2,

Autre élément d’innovation au sein des Eglises romandes, la liturgie
revue dans son ensemble fit également son entrée en Erguél dans sa ver-
sion ostervaldienne. Des les années 1700 un certain nombre de modifi-
cations avaient été décidées un peu partout dans les grands centres de ré-
flexion théologique et a Neuchétel en particulier ou Ostervald avait pu-
blié sa liturgie en 17132”. C’est ainsi que, a I’instar de Genéve qui entre-
prit d’importantes refontes de sa liturgie dans les années 1720% sans
pour autant passer a celle d’Ostervald®, les Eglises romandes adoptérent
bient6t avec plus ou moins d’entrain un nouvel ordre du culte. Il en fut
de méme en Erguél, ou la nouvelle forme de service divin s’installa
d’abord de fagon sporadique®® pour finalement s’imposer en 1726 a
I’ensemble du corps pastoral. La Vénérable Classe opta en effet pour
une généralisation de la pratique ostervaldienne, mais uniquement
concernant les «priéres avant et apres les sermons»>!. De plus, les mi-
nistres déciderent d’en rester a la liturgie de Calvin en ce qui regarde la
Sainte Céne puisque, comme le rappelle le protocole de la Classe, celle
d’Ostervald ne convenait pas «a nos lieux»*.

Cette derniére nuance mérite un éclaircissement. La liturgie d’Oster-
vald était en effet relativement novatrice en ce qui concerne |’acces au
sacrement de la Cene dont la préparation avait été trés largement modi-
fiée eu égard a celle de Calvin. On sait que Leurs Excellences de Berne
avaient trés tot trouvé a redire a 1’idée de la Cene que se faisait le pas-
teur neuchatelois et qu’elles restérent tres hostiles a I’ensemble des pro-
ductions du théologien. Il faut sans doute voir dans les réticences ergué-
liennes un écho de ce rejet d’Ostervald en terres bernoises. C’est du res-
te ce que devrait nous confirmer la généralisation du catéchisme de Hei-
delberg en Erguél a la méme époque.

D’un catéchisme a |'autre...

La Réforme avait vu fleurir un nombre important de catéchismes.
Qu’il s’agisse de celui de Luther, de Calvin ou de Heidelberg, pour ne
citer que les plus fameux, nombreux furent les ouvrages didactiques qui
se répandirent a travers le mouvement réformateur. Mais tres tot (en fait

219



des la fin du XVI° siecle), les formes catéchétiques se figeérent a peu
pres partout pour ne laisser de place réelle qu’aux textes de la période
réformatrice®®. Ce n’est véritablement qu’au tout début des Lumiéres
que Jean-Frédéric Ostervald entreprit de rédiger une nouvelle forme de
catéchisme dont ’organisation interne et les idées qu’il dispensait aux
baptisés s’€éloignaient des canons réformateurs. Cette nouvelle ceuvre fut
trés mal accueillie par les autorités bernoises, puisqu’au lieu de complé-
ter le catéchisme de Heidelberg (alors en vigueur sur les terres de Leurs
Excellences), comme il prétendait le faire, le catéchisme d’Ostervald fut
suspecté de vouloir le supplanter’*. Envoyé a Berne pour la publication,
I’ouvrage fut saisi par les autorités et devint [’objet de tractations entre
les Bernois et la Vénérable Classe des pasteurs de Neuchatel, cette der-
niere cherchant a le faire publier ailleurs. Si le catéchisme put finale-
ment sortir de presse, il n’en demeura pas moins la béte noire des autori-
tés bernoises et zurichoises qui le clouerent au pilori, le rejetant en bloc
au nom de la Formula Consensus, base doctrinale de la théologie réfor-
mée suisse depuis 1675%.

Ce rejet du catéchisme d’Ostervald se traduisit également en Erguél,
ou il fut décidé, apres une année de réflexion®, que le catéchisme de
‘Heidelberg «[...] seroit celui dont tous se doivent servir comme tres ex-
cellent en soi meme & en usage parmi nos voisins, outre cela regardé
comme livre symbolique de toutes les Eglises reformées.» 3’ Cette déci-
sion, qui a paru a certains historiens comme une marque de progres-*,
constitue en fait une concession plus que frappante a la pensée unique
des autorités bernoises en matiere de catéchisme: non seulement la dé-
claration semble négliger le fait que Neuchétel pratiquait «1’Ostervald»
depuis longtemps déja, mais elle persiste au demeurant a faire du caté-
chisme de Heidelberg la référence symbolique de base, c’est-a-dire la
confession de foi en usage au sein des Eglises réformées de Suisse ro-
mande, alors méme que ses idées se trouvaient déja largement contes-
tées depuis le commencement du siécle. Prise lors de la méme séance
que celle dans laquelle il fut décidé d’user de la liturgie ostervaldienne
avec prudence, cette décision ne doit donc pas surprendre et t€émoigne
tres bien de I’'influence doctrinale exercée par Leurs Excellences sur la
petite Classe d’Erguél, placée entre nécessité de renouveau et pression
dogmatique de son puissant voisin; nous reviendrons sur cette question
par la suite.

Les visites d’Eglise: une nouveauté d’abord bienvenue

Les années vingt du XVIII® siccle s’accompagnerent €également en
Erguél d’une remise en ordre des institutions et des modes de fonction-

220



nement du corps pastoral lui-mé€me. L'une des premieres mesures prises
par les pasteurs dans ce sens fut la mise a jour du mode de présentation
des actes baptismaux dont 1’application restait pour le moins chaotique:
aussi la Classe décida-t-elle de généraliser I’emploi «d’un roole a dou-
ble partie, ot sur une méme page seroit marqué la naissance, le mariage
la mort d’un enfant»*. Cette décision n’eut que peu de répercussions
dans les faits: le seul ministre a appliquer les directives de la Classe fut
le pasteur d’Orvin, Frangois-Louis Faigaux, dont le ministere sera bien-
tot brisé par ses collegues®.

Qui disait ordre dans les registres disait également ordre dans la disci-
pline du corps pastoral et dans la vie des fideles. C’est ainsi qu’en 1726,
la Compagnie en vint a constater la nécessité d’une refonte générale de
sa discipline ecclésiastique et de ses droits consistoriaux. On nomma
une commission constituée des pasteurs Grede et Breitner qui plancha
sur la question de 1726 a 1728%' et dont la réflexion aboutit finalement
en 1731 a la ratification par le pouvoir princier du nouveau réeglement de
la Classe, véritable constitution revisitée de la petite Eglise d’Erguel*.
Mais cette décision eut d’abord pour conséquence immédiate d’instaurer
en Erguél le principe des visites d’Eglise dont I’initiative doit sans doute
étre attribuée au doyen Breitner, préoccupé de 1’€tat des paroisses et de
la vie des paroissiens®. C’est ainsi qu’il fut décidé en Classe d’opter
pour les visites d’Eglise, «[...] pour engager les pasteurs & peuples a
leur devoir mutuel, d’étre mieux instruits de ce qui se passe [...]»*.
I’idée était surtout de juger de I’état moral des pasteurs et de s’informer
de la maniere dont ceux-ci remplissaient leurs devoirs en recueillant les
souhaits et les plaintes des paroissiens®.

Ce procédé entra dans les faits avec le reglement de 1731 qui vint
consacrer les réflexions de Breitner, la premiere visite ayant lieu en
1732 sous la houlette du pasteur de Corgémont lui-méme, alors vice-
doyen. Plutdt bien recue, elle se déroula a la satisfaction générale et fut
surtout 1’occasion d’aménagements locaux visant surtout a rendre plus
facile le fonctionnement des grandes «paroisses» comportant plusieurs
lieux de culte, comme Corgémont ou Orvin*. Toutefois, le principe po-
sait des questions qui se répercuterent a 1’échelon paroissial, grévant
bient6t I’institution des visites elles-mémes: n’essayait-on pas par le
biais du nouveau reéglement et des inspections de paroisses de contrdler
d’un peu trop pres les conditions de la vie paroissiale? N’allait-on pas
donner ainsi a la Compagnie des pasteurs plus de pouvoir qu’elle ne de-
vait en avoir? Et surtout, n’était-on pas en train de faire de la Classe une
sorte «d’ceil de Porrentruy », voué au controle des esprits en une période
de tensions politiques croissantes entre le prince-évéque et ses sujets?
Ce sont ces questions qui conduiront, dés 1733, a une série de troubles
consécutifs a la deuxiéme visite entreprise par le pasteur Breitner.

221



Une véritable constitution ecclésiale: le «réeglement» de 1731

Mais pour I’heure, la Classe avait mieux a faire; on 1’a vu, on s’était
tres vite rendu compte que le reglement ecclésiastique en vigueur ne
permettait plus de gérer au mieux la situation de I’Eglise d’Erguél: com-
ment justifier, par exemple, les visites d’Eglises si elles n’étaient pas ga-
ranties par un reglement? Et comment remettre au pas tel ou tel pasteur
sur la base d’un reglement ne contenant pas les éléments de son chef
d’accusation*’? Conscient de ces lacunes la Classe chargea donc les pas-
teurs Breitner et Grede de réfléchir a la meilleure fagon de

[...] mettre une uniformité dans nos consistoires soit par rapport aux
droits consistoriaux soit maniere de chatier et exercer la discipline ec-
clésiastique ; on at [donc] nom [m] € une com [m] ission pour examiner
ce fait. Les com [m] issaires sont Mess [ieurs] Grede et Breitner.*®

[La commission ainsi constituée se pencha sur la question® et revint
avec ses propositions des 1728. On se chargea de les faire circuler a tra-
vers tout le corps pastoral afin que chacun de ses membres puisse y faire
les adjonctions qu’il estimait «le plus utile»*°. L’ensemble fut soumis
par la suite a I’approbation du prince-évéque qui députa aupres de la

‘Classe le conseiller Laubscher lors de 1’assemblée de mai 1731°': Son
Altesse désirait en effet avoir son mot a dire dans 1’affaire®>. On imagine
sans peine |’embarras de la Vénérable Compagnie a cette nouvelle: que
pouvait bien apporter un prince catholique, évéque de surcroit, a la dis-
cipline d’'une Eglise réformée comme celle d’Erguél? Fallait-il lui ré-
pondre favorablement et s’exposer ainsi a des frictions confessionnelles
sur tel ou tel point de doctrine ou devait-on au contraire refuser au prin-
ce toute immixtion dans les affaires de la Classe et risquer ainsi le ca-
mouflet? La solution vint finalement d’elle-méme: on était a la veille
d’une conférence dans laquelle les représentants de Leurs Excellences
de Berne et de Son Altesse avaient a liquider certains litiges concernant
leurs juridictions en Erguél. Il fut donc résolu de surseoir a toute déci-
sion en Classe pour que cette question soit traitée lors des rencontres or-
ganisées a Reiben et a Biiren>’. La Compagnie entendait ainsi

[...] mettre clairement toutes choses en regles com [m] e il convien-
dra le mieux, selon notre situation et ses lieux, au bien de la religion,
[...] croyant ne rien faire en cela qui déroge au devoir, a la fidelitté d’un
bon sujet & a ’authoritté de S.A. qui Elle méme a cause de la différence
de la religion ne peut régler ces sortes de choses, qu’au contraire cecy
tendera a la paix & bonne harmonie entre Messieurs les officiers et les
ministres.>

La conférence de Biiren apporta les résultats escomptés: on y obtint,
apres neuf semaines d’apres négociations, que la Classe soit enfin pour-
vue de «reglem [ent] s fort avantageux tant classiques que consisto-
riaux» . Et a la suite des délibérations des autorités politiques bernoises

2272,



et bruntrutaines, le prince promulgua un réglement que les membres de
la Classe s’empresserent de ratifier.

Dans ses grandes lignes, la constitution ecclésiale que venait de s’im-
poser I’Eglise d’Erguél témoigne avant tout de sa soumission a la per-
sonne du prince et a son gouvernement. Le prologue du document est
tout a fait parlant de ce point de vue: constatant la demande des pasteurs
d’Erguél désireux de posséder une discipline empéchant les abus, le
prince y renvoie sa décision a celle prise par son lointain prédécesseur,
Guillaume Rinck de Baldenstein (lors du trait€é de Baden de 1610), pour
justifier son intervention dans des affaires concernant la religion réfor-
mée. Reconnaissant la différence de religion, I’autorité épiscopale sou-
ligne par ailleurs la nécessaire collaboration avec Berne a propos de ce
méme reglement afin que Leurs Excellences «[...] en ai [en] t connais-
sance et le garantisse [ent] 2 la meme Classe afin qu’icelle puisse avec
toute assurance s’y confier [...] ».

Attestent par ailleurs de la soumission des pasteurs au pouvoir du
prince le fait que le Baillif de Son Altesse occupe le premier rang en
Classe, devant le doyen, que les pasteurs prétent serment au prince et
qu’ils aient pour tiche, entre autres,

[...] quand il vous sera ou viendrat a notice quelques pratiques et
machination, soit contre la personne de Son Altesse Reverendissisme et
[llustrissime, ou contre sa Principauté et Evéché de Bdale, ou son Haut
Chapitre, serés entenu d’en faire votre décharge, les déceler et dénoncer
le plus promprement que faire se pourra a la personne de Son Altesse ou
de ses Hauts Olfficiers.*

Sur le plan dogmatique, le nouveau reglement reconnaissait 1’autorité
de la doctrine réformée dans sa manifestation principale en terre helvé-
tique, la Confession Helvétique postérieure de 1566°. Le texte stipule
par ailleurs que la Classe n’exercera son autorité doctrinale et discipli-
naire sur les membres de son corps que dans le cas extréme ou 1’'un de
ses pasteurs «[...] se sera rendu suspect d’une doctrine erronée, contrai-
re a la religion réformée [... | ou qu’il aura commis telle faute qui merite
le desaveu publique de la Classe. »

Cet élément, qui aura par la suite son importance, souligne ainsi tout
le poids acquis par ’aspect disciplinaire dans la nouvelle «constitution»
de I’Eglise d’Erguél. Le réglement venait ainsi confirmer I’instauration
des visites d’Eglise dans le but de contr6ler la qualité de travail de
chaque ministre au sein de sa paroisse. Les pasteurs faisaient en effet sti-
puler a la nouvelle constitution que :

L’on introduira aussy une visite annuelle sur un jour et dimanche
avant que la Classe s’assemble; elle se fera par un visiteur établi par la
classe, afin que [’on puisse savoir et decouvrir sy chaque ministre s’ac-
quitte ponctuellement du devoir et sa charge, et s'il n’y rien contre ses
maeurs vie et conduite.

223



-

Le document entendait en outre interroger a ce propos non seulement
les consistoires de chaque église, mais €galement 1’ensemble des peres
de famille. On y régla également la facon dont seraient traitées les ques-
tions de justice matrimoniale et de mauvaises meeurs, ainsi qu’en témoi-
gnent les articles consacrés a I’adultere ou aux paillardises*®.

Reconnu et signé tant par le prince que par son chapitre cathédral
d’Arlesheim, le réglement fut officialisé au chateau de Porrentruy le 6
septembre 1731 et confirmé en Classe lors de la séance du 26 sep-
tembre de la méme année®. Distribué aux paroisses durant 1’année
17329, le réglement entra bientdt en vigueur, non sans susciter une cer-
taine hostilité de la part des autorités politiques locales .

Une véritable frénésie constructrice

Un dernier aspect de «nouveauté» qui s’imposa en Erguél-a cette
époque (et qui fut assez fréquemment négligé par les historiens bien que
participant €galement du renouveau ecclésial) fut la renaissance de
I’élan architectural dans les paroisses placées sous le contréle de la Vé-
nérable Classe. C’est ainsi qu’a ’aube des Lumieres la paroisse de Péry
avait décidé de reconstruire son lieu de culte (1706), précédée en cela, a
la fin du XVII¢, par celle de Tramelan (1688)%. En 1715, c’est celle de
Vauffelin qui fit rebatir pour la quatrieme fois son église avant qu’Orvin
ne se lance a son tour, en 1722, dans la reconstruction de son église
Saint-Pierre, construite dans un style baroque protestant typique de son
temps *,

Enfin, en 1737, c’est sous la houlette du pasteur Breitner que 1’église
de Sombeval fut a son tour rebatie®. Le nouveau batiment vit le jour
apres une série de tractations menées avec les chanoines de Moutier-
Grandval réfugiés a Delémont depuis la Réforme et demeurés collateurs
de I’église de Sonceboz. En tant que tels, ces chanoines percevaient les
dimes de la communauté dont une partie constituait alors la prébende du
ministre et servait également a entretenir la paroisse placée, comme on
I’a vu, sous la direction du pasteur de Corgémont. En 1732, les parois-
siens demanderent donc au chapitre de Moutier-Grandval 1’autorisation
de rénover «le temple» en ’élargissant de 10 pieds®. D’abord acquis a
I’idée, les chanoines reculérent ensuite devant les frais engendrés par les
travaux. Ce n’est qu’aprés bien des négociations que cette affaire, ty-
pique des liens ambigus entre les deux confessions au sein de 1’ancien
Evéché de Bale, se résolut finalement au profit des paroissiens de Som-
beval qui virent leur nouveau lieu de culte sortir de terre en 1737. Celui-
ci n’avait finalement pas ét€ agrandi de 10 pieds dans la longueur, mais
avait désormais pres de 24 pieds de large, ce qui comblait largement le

224



souhait des paroissiens et du doyen Breitner qui présida a son inaugura-
tion durant la méme année.

L’Erguél se place ainsi, du point de vue architectural, dans ce large
mouvement de renouveau qui traversa la Suisse romande a cette époque.
Le méme €lan doit ainsi étre constaté pour les régions protestantes voi-
sines, a I’instar de la vallée de Tavannes qui vit fleurir les nouveaux
lieux de cultes, tant a Tavannes, Chaindon qu’a Bévilard. Lieu d’une vé-
ritable frénésie constructrice, le Jura protestant devint ainsi [’une des ré-
gions ou |’architecture religieuse, placée entre les mains de construc-
teurs locaux®’, put s’épanouir en réunissant autour du méme batiment,
pasteurs, €lites locales et simples paroissiens, sollicités chacun a leur fa-
con pour la reconstruction de leur lieu de culte.

La fin d’'une époque ou I'amorce d’un repli

La mise au pas du pasteur Faigaux

En méme temps qu’elle entreprenait avec plus ou moins de réserve
les réformes que nous venons de présenter, la Classe d’Erguél entra dans
les turbulences d’une affaire qui allait marquer a sa fagon, en méme
temps que les limites du renouveau, le repli de 1’autorité ecclésiale er-
guélienne dans un conservatisme des lors inhérent a toutes ses décisions.

Francois-Louis Faigaux (1706-1752)% de Sorvillier était le fils relati-
vement brillant de David Faigaux, diacre a Yverdon, et d’Esther d’Aubi-
gné descendante du poete huguenot Agrippa d’Aubigné et cousine €loi-
gnée d’une certaine Francoise d’Aubigné, marquise de Maintenon®.
Connu pour ses ouvrages de frappe piétiste, David Faigaux n’avait pas
eu une carriére de tout repos’’, mais était finalement parvenu a trouver
la paix comme pasteur de la paroisse de Nods, sur le Plateau de Diesse.
Son fils, apres des études a Béle, entra dans le corps pastoral d’Erguél”!
comme diacre, puis accéda en 1727 au poste de pasteur d’Orvin. Tache
difficile, la gestion des deux paroisses d’Orvin et de Vauffelin se révéle-
ra pourtant pour le tout Jeune ministre une occasion de relative recon-
naissance parmi ses paroissiens, mais également au sein des Eglises voi-
sines’?. Seul membre de la Classe a appliquer les nouvelles consignes
concernant la remise a jour des actes baptismaux, soucieux des intéréts
de sa paroisse”, Faigaux entreprendra également durant ses années de
ministere a Orvin la rédaction d’une Instruction familiere sur les devoirs
d’un sujet envers son souverain qui eut alors, a en croire Charles Simon
pere’, un franc succes.

C’est au cceur de cette activité débordante pour un jeune ministre
de campagne, que Faigaux décida de prendre pour épouse sa cousine,

225



Isabelle Cornélie d’Aubigné, fille de 1’ingénieur et officier Tite d’Aubi-
gné. Cette décision, en soi anodine d’un point de vue ecclésial, allait en
fait se révéler d’'une importance capitale pour 1’avenir de la carriere du
jeune ministre. Le « Coutumier d’Erguél», réglant les us et coutumes au
sein de la seigneurie d’Erguél depuis 1605, proscrivait en effet formelle-
ment tout mariage jusqu’au quatrieme degré de parenté’. Faigaux, res-
pectueux de ’autorité de ses pairs, entreprit donc de référer de ses inten-
tions matrimoniales a ses autorités hiérarchiques’® qui refusérent toute
entrée en matiere. Cherchant un autre moyen d’obtenir gain de cause, le
pasteur d’Orvin choisit de recourir directement en cour et obtint du prin-
ce-évéque que I’affaire flit examinée par son représentant en la seigneu-
rie d’Orvin, le bailli Francois-Esaie de Chemilleret. Autorisé finalement
par le magistrat a convoler en justes noces, le pasteur d’Orvin fit publier
les bans des juillet 1729, attirant ainsi 1’attention du bailli d’Erguél et du
pasteur Laider, alors doyen de la Classe. Aussitot avertis par leur supé-
rieur, les ministres décidérent de faire surseoir au mariage’’, tant 1’af-
front fut jugé important: 1’on écrivit donc missive sur missive, tant a la
cour de Porrentruy pour obtenir raison’® qu’au consistoire d’Orvin pour
prévenir «la continuation d’un tel scandale»”. Ce fut le baron de Ram-
schwag, conseiller du prince, qui regut le courrier des pasteurs®, alors
méme qu’il se trouvait a Cceuve pour prendre les «eaux minérales»: in-
terloqué par la requéte des ministres que le baron lui avait transmise, le
conseiller Laubscher rétorqua® qu’il ne savait rien de cette affaire et que
Son Altesse n’avait pu donner de réponse favorable a une telle demande
€¢manant du ministre Faigaux; en fait, rétorqua le conseiller, le prince ne
pouvait que s’opposer a une telle union. Faigaux, mis au courant, persis-
ta pourtant dans son choix et fit publier pour la deuxieme et la troisieme
fois les annonces de son mariage lors du culte du samedi et du dimanche
suivant, concentrant ainsi sur huit jours ce qui devait en réalité se faire
en trois semaines®. Il n’en vint toutefois pas a la célébration du mariage
et laissa passer le temps. La Classe crut pouvoir souffler et, espérant
qu’il allait renoncer, suggéra a son jeune ministre de prendre le large
avec sa cousine pour I’épouser la ou une telle restriction n’existerait
pas®3!

Mais 1’affaire n’en resta précis€ément pas la: en avril 1730, le pasteur
Faigaux apprit sans doute® que le souverain avait écrit au bailli a I’in-
tention de la Classe et désirait lui accorder sa permission, cherchant a
faire de I’ensemble de I’affaire un casus extraordinarius®. 1l n’en fallait
pas plus au pasteur pour passer a 1’acte et I’on finit par apprendre coup
sur coup que ce dernier avait non seulement convolé le lundi 1° mai
1730 a Orvin, mais que la noce avait ét€ célébrée en présence des pas-
teurs Rémy et Jacques Fréne (ce dernier officiant ce jour-1a)%. La céré-
monie avait, dit-on, provoqué des manifestations de sympathie autour
des deux époux, les garcons du village ayant tiré du mortier en son hon-

226



neur... Abasourdie par cette nouvelle, la Classe se réunit pour une séan-
ce de crise le 9 mai suivant®: on y prit connaissance du rescrit de Son
Altesse concernant |’affaire qui contenait la justification de son accord
de principe a I’égard de ce casus extraordinarius. Le souverain y décla-
rait, de facon assez lénifiante, avoir de la répugnance a accorder une tel-
le autorisation, mais soulignait qu’il fallait la considérer comme excep-
tionnelle et donc sans conséquence aucune pour 1’avenir de «1’autorité
classique»®. Estimant que «I’honneur du ministere et I’edification»
étaient engagés dans cette affaire, les pasteurs déciderent d’informer le
souverain des conséquences qu’ils entendaient tirer de cette situation
qui, selon eux, portait offense au bon sens et a 1’ordre exigé au sein du
corps pastoral®.

Cette lettre®® mit le prince de Reinach dans une situation délicate: pri-
se dans les turbulences engendrées par |’affaire des ordonnances de
1726°', Son Altesse ne souhaitait 2 aucun prix se lancer dans un conflit
trop net avec l’autorité ecclésiastique protestante la plus influente de
toute la partie Sud de sa principauté. Aussi entreprit-elle de temporiser
un peu plus: le 7 juin suivant®, on fit lecture en Classe d’une lettre du
prince qui, sous prétexte des irrégularités de publication des bans com-
mises par Faigaux, lui retirait par la méme sa précédente autorisation.
Appliquant avec soulagement les consignes du souverain, la Classe put
déclarer Faigaux déchu de son ministere et la cure d’Orvin vacante: les
pasteurs avaient ainsi sauve la face et puni le renégat.

C’est sur ces entrefaites que les Bernois déciderent d’intervenir. On a
vu que Faigaux, jeune théologien brillant, avait marché sur les traces de
son pere en publiant plusieurs ouvrages dans la capitale de Leurs Excel-
lences. Mises au courant de ’affaire du mariage Faigaux, les autorités
bernoises s’inquiéterent soudainement de ce que ce jeune trouble-féte
pouvait avoir commis®. Informations prises aupres de la Classe®, les
Bernois se livrerent a un examen plus approfondi de I'Instruction de
Faigaux pour en arriver a la conclusion que la doctrine en était
«erronée» et les opinions dangereuses pour les fideles. Leurs Excel-
lences firent finalement condamner 1’opuscule en publiant un avis dans
la Gazette de Berne du 11 avril 1731%. On retira par la suite I’ouvrage
du marché®, en en défendant 1’usage et en dégradant Francois-Louis
Faigaux de ses droits de bourgeois de Sorvillier, village de la Prévoté de
Moutier-Grandval sur laquelle les Bernois avaient des droits découlant
de la combourgeoisie conclue avec les Prévétois en 1486,

Mais tout n’était pas joué: en juin 1730, ce fut méme le coup de
théatre. Le prince fit annoncer a la Vénérable Classe des pasteurs qu’il
entendait voir Faigaux rétabli dans ses fonctions®®. Le jeune ministre
était en effet allé trouver le souverain pour le supplier de surseoir a sa
décision ce que, pris de sympathie, 1’évéque avait fini par accepter®. La
Classe prit bien évidemment cette dérobade du prince comme un affront

227



a son autorité, mais laissa passer 1’été avant de réagir. En novembre, elle
fit passer a travers tout le corps pastoral une circulaire'® et obtint de
tous ses membres qu’une nouvelle requéte soit adressée a Porrentruy '°!,
Comme la Classe, le prince décida de jouer |’attente et c’est finalement
le bailli d’Erguél Mestrezat qui alla trouver le doyen pour tenter de dé-
gager un compromis. Ce dernier refusa tout net, ne jugeant méme pas
utile d’en référer a ses collegues ce qui provoqua la colére du bailli'®,
Toujours dans I’attente d’une réponse a ses injonctions, la Classe dut
pourtant renoncer a convoquer [’assemblée ordinaire du printemps sui-
vant'%, attendant le 20 avril pour voir venir la réponse de la cour: Fai-
gaux, bien que finalement suspendu des séances de la Classe, restait
pourtant en fonction a Orvin'®. La séance des ecclésiastiques erguéliens
pouvait donc avoir lieu puisque le ministre d’Orvin en était exclu. Ainsi
et dans la méme séance que celle durant laquelle le conseiller Laubscher
tenta de s’immiscer dans la préparation du nouveau reglement ecclésias-
tique'®, le méme conseiller exigea des ministres qu’ils se soumissent
aux directives du prince'%. Faigaux, de son c6té, chercha a écrire a la
Classe pour se faire réintégrer'”” en son sein, mais ses efforts furent
vains: les pasteurs campaient sur leurs positions; on semblait vouloir en
rester la, la conférence de Biiren attirant pour le moment plus les esprits
que I’affaire Faigaux.

Durant la période de négociation du nouveau réglement ecclésias-
tique, les choses semblérent méme se calmer et ce n’est qu’au début.de
1732 que Faigaux recgut une lettre du conseiller Laubscher qui lui recom-
mandait, presque amicalement'®, de renoncer a son bénéfice et de quit-
ter la principauté pour se réfugier en Hollande, 1a ot son mariage serait
toléré. Parallelement, le méme conseiller suggéra a la Compagnie d’user
de I’article 7 du nouveau reglement'” pour déposer le jeune pasteur,
tout en recommandant en post-scriptum de ne montrer sa lettre «[...]
qu’a des amis et de n’en faire mention dans aucun acte ni lettres a écrire
pour la cour.»''"® On devine la manceuvre : Laubscher, soucieux d’arriver
a un reglement de 1’affaire, offrait a la Compagnie des pasteurs le moyen
de se tirer d’affaire sans endosser lui-méme la responsabilité du limo-
geage de Faigaux. Quelques jours plus tard, c’est le Grand Prévét de
Reinach, frére du prince-€véque et coadjuteur de 1’évéché, qui prenait
langue avec la Classe pour lui offrir de se débarrasser une fois pour tou-
te du dérangeant ministre''': on estimait en effet en cour qu’il fallait en
finir avec Faigaux, mais que c’était a la Classe d’agir contre lui.

S’il doit en resulter des troubles, annongait le Prévot, que je ne pré-
vois cependant pas, ils arriveront egalement, agisse qui voudra. Voila
les sentiments de S.A. et ce sont aussy les miens.'!?

Faisant suite a cette offre inattendue et malgré une derniére tentative
de Faigaux %, la Classe déclara les cures de Vauffelin et Orvin vacantes,
laissant au jeune pasteur un délai de quatre mois pour faire ses ba-

228



gages''*. Quelques jours plus tard, le prince était informé de la sentence
des membres de la Classe, décidée «[...] pour des raisons insurmon-
tables» '>. Peu de temps apres, et malgré une requéte tardive des habi-
tants d’Orvin'', Faigaux et son épouse quittaient le pays pour 1’Alle-
magne et leur cure était occupée par le pasteur Jean-Jacques Cellier qui
quelques mois plus tard allait a son tour devenir une nouvelle source
d’embarras pour ses collegues.

On est surpris a 1’étude de cette affaire: en méme temps que la Classe
s’imposait des changements de perspective par un relatif renouveau dans
les formes du culte et dans son organisation, on la voit ici faire preuve
d’une intransigeance disciplinaire impressionnante. Certes la Vénérable
Compagnie était-elle parvenue a sauver son honneur et son autorité
— mais a quel prix! En tensions toujours plus nettes avec la cour de Por-
rentruy qui finit par lui offrir en sous-main une solution qu’elle ne sou-
haitait pas lui donner, la Classe d’Erguél se disqualifia aupres de ses pa-
roissiens orvinois, tout en perdant du méme coup 1’'un des meilleurs pas-
teurs de sa génération. En effet, ministre aupres des réfugiés huguenots,
Faigaux travaillera par la suite a Breda (1732-1735), puis a Namur
(1735-1742), Marbourg (1742-1745), Schwabach (1745-1748) et fina-
lement a Kassel ot il professera la philosophie jusqu’a sa mort, survenue
le2octobredl7S 2

Pourquoi la Classe s’était-elle donc laissée aller a une telle intransi-
geance empreinte de fermeté bornée? Outre le souci de faire respecter
son autorité disciplinaire, il faut sans doute lire dans 1’attitude de la Vé-
nérable Compagnie |’intention de céder le moins de terrain possible a un
souverain absolutiste et interventionniste, dans un climat ou, semble-t-il,
la Classe était accusée de ne pouvoir «se gouverner d’elle-méme» ', La
Compagnie avait en effet pu constater les tentatives de Jean-Conrad de
Reinach de s’immiscer dans la politique locale lors de 1’affaire des or-
donnances de 1726 dans les tumultes de laquelle I’Erguél se débattait
encore. De plus, la rédaction du réglement de 1731 et Iattitude du sou-
verain bruntrutain dans cette affaire avaient sans doute conforté I’autori-
té classique dans sa crainte de voir I’évéque s’impliquer par trop dans
ses affaires. La question Faigaux apparaissait des lors aux ministres
comme d’autant plus délicate que, face a leur refus de tolérer son maria-
ge, le pasteur orvinois était allé trouver le prince, dérogeant ainsi aux
consignes de ses confreres et mettant en doute leur autorité. Ainsi, céder
sur ce point aurait été pour la Classe une concession inadmissible faite
au prince sur le terrain de ses prérogatives disciplinaires ouvrant ainsi la
porte a d’autres exceptions lourdes de conséquences. C’est dans ce sens
qu’il faut lire la tentative de la cour de faire du cas Faigaux un casus
extraordinarius: en agissant de la sorte, les conseillers du prince enten-
daient sans doute montrer a la Classe que leur intention n’était pas
d’user de cette affaire pour créer un précédent. Face au refus de la

229



Compagnie, y compris a I’encontre de 1’attitude pour le moins concilian-
te du prince et de son conseil intime, ces derniers n’eurent qu’a céder en
offrant a la Classe les moyens légaux de déposer Faigaux de ses fonc-
tions. Entre perdre de son crédit aupres du souverain et laisser le pasteur
orvinois I’emporter au prix d’une perte d’autorité disciplinaire, la Classe
avait choisi... et elle crut bien faire.

1733: I'annus horribilis

Ainsi, une fois ’affaire Faigaux réglée, la Compagnie put pour un
temps se croire a I’abri — mais elle se trompait. On se souvient que le
prince était intervenu dans ce dossier alors qu’il se trouvait en pleine af-
faire des ordonnances de 1726'", Jean-Conrad de Reinach était en effet
désireux de renforcer son autorité au sein des seigneuries de la princi-
pauté au moyen d’ordonnances que le bailli d’Erguél Mestrezat voulut
faire passer dans les faits le plus rapidement possible. Cette décision en-
gendra une série de troubles qui semblerent prendre fin au tournant de
1732. De nouvelles difficultés surgirent pourtant au début de 1733 a pro-
pos de la justice criminelle'® et du «chapon d’affouage»'*!. Parmi les
récriminations des bourgeois du pays se trouvaient également des plain-
tes a I’égard de certains articles du nouveau reglement ecclésiastique: on
reprochait entre autres a la Classe de s’accorder |’autorité de juger en
appel les cas consistoriaux, de vouloir instaurer la censure des maires et
des anciens et de s’arroger le droit de créer de nouveaux reglements en
fonction de ses besoins'®. Face a ces reproches, la Classe prit la déci-
sion de temporiser et de témoigner de ses bonnes intentions aux repré-
sentants du pays en déclarant

que le Pays se formalise malapropos sur ces details, et [que la Com-
pagnie des pasteurs| les invittes a repondre avec confiance aux bonnes
intentions de la Classe qui ne tendent qu’a la gloire de Dieu, le bien des
Eglises et le maintien de [’ordre.'*

La Classe crut pouvoir en rester la et décida de lancer la seconde
campagne de visites d’Eglise. Débutée en mars, celle-ci se passa bien
dans plusieurs paroisses jusqu’a la visite que le doyen Breitner fit a
Saint-Imier'**: & peine arrivé, celui-ci se vit apostropher par le maire
Monin dont le discours fut suivi par un grand brouhaha. Des voix s’éle-
verent dans la salle a 1’attention du maire: « Vous avez bien fais, faittes
aussi bien dans 1’assemblée du Pays». Malgré une série d’explications et
plusieurs tentatives pour ramener le calme, 1’assemblée devint toujours
plus agressive a I’encontre du ministre: «Si chacun se meloit de sa char-
rue, la chose iroit bien!», «ci-devant nous n’avions qu’un pape, présen-
tement nous en avons huit!» Apres plusieurs altercations, la critique se

230



fit encore plus violente et on en vint au fin mot de I’histoire: on exigea
du doyen Breitner qu’il réponde de ses voyages en cour et on accusa fi-
nalement le pasteur et le reste de la Classe de servir la cause du prince,
tant par leur nouveau reglement que par leur attitude ambivalente dans
les troubles du pays. Blessé par ces invectives, Breitner s’en retourna a
Corgémont pour en référer a la Classe.

Indignée par le mauvais traitement réservé par les gens de Saint-Imier
a son représentant'?, la Vénérable Compagnie décida de faire parvenir
une missive a Porrentruy pour se plaindre a la cour des derniers événe-
ments'?°. On décida toutefois de planifier une rencontre avec les députés
du pays a propos des points de litige apparus durant les mois précédents
pour tenter un arrangement. Le doyen Breitner prit donc contact durant
le mois de juin avec le maire Béguelin, responsable des délégués du
pays, et chercha un moyen judicieux d’arriver a une telle entente '*’. Cet-
te tentative eut de la peine a prendre corps, malgré une rencontre aboutie
en juin de la méme année '*%, et se termina en fait par une mésentente to-
tale entre les deux camps'?. La Classe était en effet préte a discuter
mais refusait de céder sur quelque point que ce soit de son reglement;
quant aux délégués du pays, convaincus que la Classe ne désirait en rien
changer d’avis, ils déciderent de «faire leur rapport a la prochaine as-
semblée du Pays, ou le tout sera remis pour prendre telles mesures qu’il
conviendra» %,

Cette assemblée se tint quelques jours plus tard a Courtelary dans la
confusion générale: alors que les sujets du Haut-Erguél ne devaient en-
voyer qu’un seul député par commune, ceux-ci vinrent en grand nombre
et de surcroit armés de gourdins. Il n’en fallait pas plus pour que le tu-
multe €clatat. Excédés par les agissements de Mestrezat, le peuple se li-
vra a une émeute qui vit le bailli et son secrétaire s’enfuir par une fe-
nétre'*! et les maires de Perles, Tramelan et Sonceboz étre roués de
coups. [’assemblée déclara par ailleurs ne plus vouloir reconnaitre le
bailli et affirma qu’en conséquence les ministres ne devaient plus prier
pour lui. Comme 1’agitation persistait'??, les pasteurs déciderent finale-
ment, a la satisfaction générale, de suspendre les visites d’Eglise dont
I’existence posait tant de problemes '3

La Classe crut voir le bout du tunnel jusqu’a ce qu’éclate, toujours
dans le sillage des troubles de Courtelary, I’affaire de Vauffelin dans la-
quelle le successeur de Faigaux fut impliqué'**. Quelques jours apres
I’assemblée de Courtelary (soit le dimanche 18 octobre 1733) et par
ordre du prince, Jean Huguelet était nommeé maire de Vauffelin au mé-
contentement général des habitants du village. Jean-Jacques Cellier,
nouveau pasteur d’Orvin et de Vauffelin, hostile aux mouvements de
révolte grondant en Erguél, avait alors pris fait et cause pour le nouveau
maire en intervenant de facon véhémente lors de 1’assemblée que cette
nomination avait provoquée. Cette intervention déclencha la colere

231



générale: roué de coup, les habits déchirés et la perruque arrachée, Cel-
lier dut s’enfuir de sa paroisse non sans avoir au préalable vidé son pis-
tolet de poche sur ses propres paroissiens. La Classe ne put évidemment
laisser passer I’affaire. Aprés avoir été avisés des éléments du dossier
par Cellier qui porta plainte en cour et par les gens de Vauffelin qui af-
firmerent ne plus vouloir de leur ministre'®, les pasteurs se divisérent
sur la question, les uns estimant que Cellier était seul responsable, les
autres jugeant nécessaire de nommer une commission pour examiner la
situation. Tous s’accordaient cependant sur le fait qu’il fallait rester cir-
conspect tant I’tmage de la Classe aupres du public paraissait alors s’étre
détériorée '*%. LLa commission ne vit finalement pas le jour et I’on jugea
bon de tempérer I’ardeur des parties'*’. L’affaire traina...

C’est ainsi que pendant pres de dix ans 1’on chercha des solutions, les
habitants de Vauffelin ne voulant plus du pasteur Cellier alors que ce
dernier restait en poste a Orvin. Si la réconciliation entre le ministre et
ses paroissiens eut lieu officiellement en octobre 1738'%, ce fut finale-
ment sous le prince Rinck de Baldenstein, que la cour put rendr€ sa sen-
tence. On était le 18 septembre 174531 Les gens de Vauffelin durent re-
tirer la plainte déposée en Classe et furent condamnés aux frais de la
procédure. Quant a Cellier, il retourna finalement a Vauffelin, mais fut
bientdt nommé au poste de pasteur de I’Eglise francaise de Béle .

Ainsi I’année 1733 se révéla-t-elle désastreuse pour la Classe: non
seulement elle avait dii renoncer aux visites d’Eglise et perdu la contri-
bution de Breitner a cette cause, mais son image de marque en ressortait
largement écornée. Associée au pouvoir absolutiste du prince et identi-
fiée a la figure rétrograde du pasteur Cellier; la Compagnie ne regagna
des lors plus en estime ce qu’elle avait ainsi perdu. Son attitude a I’égard
de confessions «déviantes», n’allait du reste pas arranger les choses.

Refoulement des mennonites et suspicion a I'égard du piétisme

Issu de la Réforme, I’anabaptisme s’était trés vite révélé comme
’«aile radicale» de la Réforme protestante: en opposition a la théologie
des Réformateurs sur certains points fondamentaux comme le baptéme
et le lien de la communauté chrétienne avec 1’Etat, les ténors de 1’ana-
baptisme furent souvent persécutés par les représentants des catholiques
comme des protestants. Présent dans une bonne partie de 1’Europe et
ayant certaines de ses racines en Suisse, le mouvement anabaptiste se ré-
pandit également au sein du Jura protestant. Signalés a Bienne en 1530
puis a Moutier et en Erguél des 1543, les mennonites s’installerent sur
les montagnes de la principauté épiscopale pour y mener le plus souvent
une vie calme et bien éloignée de celle des membres illuministes du
mouvement'*!. Le XVII® siecle se passa ainsi sans heurts majeurs, les

232



anabaptistes demeurant en marge des Eglises traditionnelles, sans réelle-
ment paraitre dangereux aux autorités de la communauté réformée d’Er-
guél. Cette situation changea petit a petit avec 1’apparition du mouve-
ment piétiste que 1’attitude de certains membres exaltés disqualifia, je-
tant par la méme une ombre de suspicion sur les mennonites, certains
consistoires allant désormais jusqu’a réclamer leur expulsion 42,

A cette situation délicate, s’ajoutérent bientot des problemes dus,
comme dans les affaires précédentes, a I’instauration du réglement ec-
clésiastique de 1731: on souhaitait en effet que les anabaptistes se sou-
missent a la nouvelle constitution ecclésiale en faisant baptiser leurs en-
fants et bénir leurs mariages par des pasteurs réformés ou, sinon, qu’ils
fussent tout simplement expulsés d’Erguél. Face a ces réclamations, le
prince sembla hésiter, reconnaissant certes la géne causée aux pasteurs
par cette situation, mais en affirmant parallélement hésiter a expulser
des sujets «de bonne conduite et qui se conforment aux lois de I'E-
tat» '43; le souverain déclara également que c’efit été en plus s’exposer
au risque de voir les Etats voisins chasser a leur tour tous les ressortis-
sants de [’évéché établis sur leurs terres.

La question fut par la suite débattue en Classe, lors de la séance ordi-
naire de juin 1732: il y fut décidé que «les anabaptistes qui refusent de
faire baptiser leurs enfants doivent sortir du Pays, et n’etre pas a cett
egard en scandale aux paroisses si les paroisses le demandent» '**. L atti-
tude a adopter face aux mennonites agitera de nouveau la Classe 1’année
suivante:

[...] puisque S.A. avoit dejadis par gratieusement concedé a chaque
paroisse le choix et le pouvoir de garder les Anabaptistes ou de les
chasser, qu’il n’étoit pas en notre pouvoir selon nétre caracthere de
nous meler dans cette affaire civile, que si les paroisses les veulent chas-
ser sois pour leur religion, sois pour raison politique, selon le pouvoir
qu’ils ont recu de S.a. que c’est [’affaire des paroisses.'®

La Classe déclara par ailleurs que quant a elle, elle acceptait de tolé-
rer les mennonites, mais a la condition expresse que ceux-ci se compor-
tent bien, «[...] mais s’il y a plainte de ['un ou de I’autre cotté, qu’alors
sans hésitter, il faudroit les faire chasse. »

Aussi cette tolérance «sous condition», accompagnée d’une crainte a
peine voilée a I’égard du danger que «ces gens» pouvaient bien repré-
senter, s’imposa-t-elle a la Classe durant tout le siécle. Sourde, mais te-
nace, la peur des anabaptistes ressurgit ainsi en 1752 lors d’une nouvelle
séance de la Classe: on y accusa les mennonites de faire de la propagan-
de aupres de fermiers et de vouloir «séduire» les domestiques de langue
allemande résidant sur les montagnes. Une fois encore, sous la pression
politique, la Classe recula face a ses premieres intentions, mais fit pro-
mettre au bailli de défendre aux anabaptistes d’«attirer d’autres a leur
croyance, soit de nos gens, soit Allemands et de faire déclarer aux

233



Allemands Réformés qui se font anabaptistes qu’ils aient a sortir du
Pays.» !4

La crainte que la Classe éprouvait devant les anabaptistes, on 1’a vu,
avait pour origine la méfiance qu’elle vouait €galement aux piétistes.
«Disciples» du pasteur alsacien Philipp Jakob Spener'#’, les piétistes se
proposaient avant tout de recentrer la vie chrétienne sur le vécu de la foi,
en réaction au développement a leurs yeux trop important de la théolo-
gie académique au sein de I’orthodoxie réformée. Le mouvement se dis-
tingua des lors par une série de conséquences pratiques et théologiques
dont on peut mentionner, entre autres, le sacerdoce universel de «ceux
qui sont nés a nouveau», le renoncement du chrétien au monde, la for-
mation de collegia pietatis ou encore la valeur positive attribuée a la
louange de Dieu par celle de ses ceuvres dans la Création.

Malheureusement un certain nombre de pié€tistes suisses tomberent
dans des exagérations qui tendirent a disqualifier leur mouvement au
sein des Eglises institutionnelles de la Confédération'*®. Le courant eut
ainsi du mal a s’imposer en Erguél d’ou certains de ses représentants
partirent finalement pour s’installer dans le comté de Neuchatel '*. Tout
avait commencé en 1731, lorsque la paroisse de Tramelan dut constater

-que les piétistes qu’elle accueillait faisaient déserter 1’église a de nom-
breux paroissiens qui constituaient ainsi de nouveaux groupuscules en
marge de la vie paroissiale. En 1741, c’est la paroisse de Renan qui fait
craindre le pire a la Classe'™’: le régent d’école «en est» et a des visées
séparatistes; il y a également la-bas un certain Maillard qui préside des
assemblées «en dogmatisant», a tel point que certains membres de la
paroisse refusent de laisser leurs enfants recevoir ’instruction de leurs
pasteurs. Face a une telle situation, la Compagnie réagira fortement et
obtiendra du bailli qu’il intervienne énergiquement dans cette situation
pour le moins délicate.

Si le calme revint, la méfiance demeura pourtant de rigueur face a un
mouvement qui risquait de mettre a mal [’uniformité doctrinale de 1’Er-
guél. La Compagnie resta donc, face aux piétistes, dans le méme état
d’esprit que face aux anabaptistes, bien que globalement les actes de la
Classe témoignent plus de dédain que de réelle crainte. D'un bout du
siecle a I’autre, ce fut pourtant la suspicion qui fut de mise et qui marqua
I’opinion publique.

Les échos jurassiens de I'affaire Petitpierre (vers 1760)

Dernier cas permettant de saisir 1’état d’esprit auquel la Classe en
était venu a la moitié de siccle, I’affaire Petitpierre, bien que relative-
ment éloignée de notre période initiale de recherche, reste pourtant celle
qui laissa le plus de traces, tant a Neuchatel ou elle débuta qu’en Erguél
ou elle se poursuivit.

234



Estimant que Dieu, de par sa grandeur et sa bonté, ne pouvait se satis-
faire de la condamnation totale et irrémédiable de I’homme, le pasteur
neuchételois, Ferdinand-Olivier Petitpierre (1722-1790)"!, s’était mis
a proclamer la non-éternité des peines post-mortem. Condamné par la
Vénérable Classe de la principauté de Neuchatel, Petitpierre se rétracta
peu de temps apres pour finalement récidiver en préchant & nouveau ses
idées a ses ouailles de La Chaux-de-Fonds. Bien que les paroissiens eus-
sent alors pris fait et cause pour lui, que le roi de Prusse lui eiit offert son
soutien et que la population semblat ne pas comprendre 1’entétement de
la Compagnie a punir ainsi I’un de ses membres pour une doctrine som-
me toute de faible importance, Ferdinand-Olivier Petitpierre fut pourtant
exclu du corps pastoral neuchatelois et exilé des terres de la principauté.

Or, apres son départ de La Chaux-de-Fonds, Petitpierre était allé trou-
ver refuge a La Ferriére chez Abraham Gagnebin, le célébre botaniste,
ami de Rousseau, et ne s’était pas privé d’y répandre ses idées'>?... a tel
point que ses anciens fideles, distants d’a peine quelques lieues, s’étaient
rendus sur place pour I’écouter lors des fétes de septembre 1762. Bient6t
gagnés a sa cause, des membres des paroisses de Renan et de Saint-
Imier leur emboitérent le pas, lui «faisant visite» pour I’entendre pré-
cher la bonne nouvelle de la non-éternité des peines. C’en était trop pour
les pasteurs d’Erguél qui, une fois de plus, devaient constater que les pa-
roisses du Haut-Vallon cédaient a la séduction de nouvelles doctrines.
Bien que le pasteur Cunier de Renan ne semblat pas préter trop d’atten-
tion a la chose, le nouveau ministre de Corgémont, Georges-Louis Lio-
min, lui, entra en lice contre 1’hérésiarque neuchatelois et composa a
cette occasion un Préservatif contre les opinions erronées, qui se répan-
dent au sujet de la durée des peines de la vie a venir'>?. Constitué de
plusieurs textes amalgamés les uns aux autres sous forme de lettres et de
propositions, 1’ouvrage se proposait de défendre avec la plus grande
acuité les €léments de la doctrine traditionnelle contre celle des «origé-
nistes modernes» '**. Liomin alla méme plus loin dans son combat
contre les tenants de la non-éternité des peines: menant une véritable
campagne de préche dans les paroisses a risques qu’étaient Saint-Imier
et Renan, le pasteur de Corgémont stigmatisa a plusieurs reprises et avec
la plus grande vigueur les horreurs de la doctrine erronée, cherchant ain-
si a «affermir les ames dans la conviction de I’éternité des peines» '*.
Finalement, et avec 1’aide de ses collegues de la Vénérable Classe, Lio-
min obtint que Petitpierre libere la place et aille chercher ailleurs le suc-
ces qu’a ses yeux ses doctrines ne méritaient pas. Réfugié a Londres, Pe-
titpierre y trouva le temps de travailler a ses idées et livra finalement au
public la somme de ses pensées réunies dans son ouvrage Le plan de
Dieu envers les hommes'®.

Ainsi les pasteurs d’Erguél semblerent avoir gagné la partie, mais en-
core une fois, ils se trompaient: leur image, comme celle des pasteurs

259



neuchételois, avait été sérieusement ébranlée aupres des paroissiens du
Vallon de Saint-Imier et il n’est sans doute pas exagéreé de chercher [’une
des origines de la veine anticléricale des futurs républicains de 1792
dans I’attitude toujours plus sourcilleuse des ministres d’Erguél. En fait,
’affaire Petitpierre démontre surtout que les déemélés autour de [’ancien
pasteur de La Chaux-de-Fonds n’étaient rien d’autre que les premiers
échos d’une évolution tres nette de la sociét€ vers une pluralité confes-
sionnelle et dogmatique qui, bien que peu du gofit des pasteurs du
temps, allait en fait les dépasser pour se développer un demi-siecle plus
tard avec le mouvement du Révelil et ses multiples facettes idéologiques.
Bien plus, au milieu du XVIII® siecle, se profilait déja une tendance
contre laquelle toutes les tentatives des pasteurs erguéliens, qu’ils agis-
sent individuellement ou en corps, seront finalement sans effet: celle qui
conduisit finalement a la société pluraliste contemporaine.

En conclusion: la postérité d’'une époque
-Entre Berne et Porrentruy, une marge de manceuvre étriquée

Quel bilan tirer de tous ces €léments? L’une de nos préoccupations
principales, en abordant cet article, était d’analyser la diffusion des idées
novatrices en matiere de théologie systématique et pratique au cceur du
substrat social et pastoral de la petite Eglise d’Erguél. Au vu de ce que
nous avons pu découvrir, il est évident que cette diffusion ne fut ni totale
ni parfaitement homogene: le tableau qu’on peut dresser de la situation
témoigne au contraire d’une adoption fort mitigée des idées novatrices et
parfois méme d’une hostilité totale aux courants du temps. L’exemple du
catéchisme de Heidelberg ou des restrictions liturgiques. apportées a
I’adoption de I’ordre du culte ostervaldien montrent que les mutations
que connut le XVIII® siecle en matiere de religion réformée ne furent, et
de loin, pas unanimement consacrées au sein de petites Eglises comme
celle d’Erguél. Comme la Réformation un siecle et demi plus tot, la «se-
conde Réforme» protestante du début des Lumieéres peut donc étre qua-
lifiée, du moins pour ’Erguél, d’inachevée: les tendances au repli que
connut la Vénérable Classe dans la seconde moitié du siecle et méme
avant, en sont autant de t¢émoins manifestant tous a leur fagcon que toute
possibilité de changement et d’ouverture a la soci€t€ en mutation qui les
entourait était plus qu’étrangeére aux ministres erguéliens. Que le traitre
soit un pasteur de qualité, apprécié au sein du corps pastoral, mais mis
au ban de la société pour une question de morale assez mineure, ou que
I’ennemi a abattre soit un ministre «étranger» réfugié en territoire er-
guélien pour des vues doctrinales suspectes, mais de faible importance

236



dans le concert des idées théologiques du temps, les membres de la Vé-
nérable Classe d’Erguél se cantonnérent systématiquement dans une atti-
tude de repli réglementaire qui montre bien les limites de la diffusion
des idées novatrices en son sein.

Mais encore faut-il chercher a expliquer cette résistance a toute ou-
verture trop large du champ doctrinal et disciplinaire. Pour comprendre
cette attitude plus que frileuse des pasteurs du Vallon de Saint-Imier, il
vaut en effet la peine de comparer brievement la situation erguélienne a
celle, toute proche, de I’Eglise réformée de la principauté de Neuchitel.
Comme en Erguél, nous I’avons dit, 1’Eglise neuchételoise eut ses nova-
teurs et ses initiateurs en matiere de réforme de la spiritualité, le «grand
Ostervald» en demeurant la figure de proue'’. Mais une étude du déve-
loppement de la politique de la Vénérable Compagnie des pasteurs neu-
chatelois montre a son tour que si le siecle avait commencé par une rela-
tive ouverture au monde, il se referma sur un certain nombre d’affaires
qui témoignent toutes du repli que s’imposa la Classe de Neuchatel a ce
moment %%, En ce sens, Iattitude des Neuchatelois ne fut guere différen-
te de celle des Erguéliens. C’est seulement lorsque 1’on considere 1'é-
volution dans le temps et la mesure des changements que les deux Com-
pagnies s’imposerent au début du siecle que la comparaison révele des
différences évidentes, les ministres d’Erguél faisant montre d’une frilo-
sité plus importante que celle des Neuchatelois. A cette situation, on
peut trouver une double explication qui a trait aux autorités de référence
de la Vénérable Compagnie.

Il y a d’une part la question de I’autorité temporelle. A la différence
de Neuchatel, les pasteurs d’Erguél dépendaient en effet, on 1’a vu, d’un
prince qui n’était pas de leur religion. Si les ministres neuchéatelois pou-
vaient compter sur un prince protestant depuis le commencement du
siecle, les pasteurs d’Erguél devaient manceuvrer quant a eux dans des
eaux peu sires, dépendant qu’ils étaient d’un souverain catholique dis-
posant, a la différence des princes catholiques qui régnérent sur Neucha-
tel jusqu’en 1707, d’une base populaire demeurée pour la majorité d’o-
bédience romaine. D’autre part, si la Vénérable Classe de Neuchétel
était également en partie dépendante de |’autorité spirituelle des sei-
gneurs de Berne, il faut pourtant relever que la dépendance des Ergué-
liens a leur égard était bien plus considérable que nulle part ailleurs dans
les territoires alliés de Leurs Excellences. C’est cette dépendance qui ex-
plique le rejet tacite du catéchisme d’Ostervald et les réserves apportées
a l’adoption de la liturgie neuchételoise. Aussi peut-on supposer, sans
trop présumer des réelles intentions des pasteurs d’Erguél, que I’autorité
doctrinale des Se1gneurs de Berne fut sans doute I'une des raisons ma-
jeures de leur réserve a 1’égard des mutations ecclésiales initi€es en
Suisse romande a cette époque. [’adoption du reglement ecclésiasti-
que de 1731 témoigne a I’envi de cette situation doublement délicate:

237



jouissant de moins d’autonomie politique et doctrinale que sa voisine
neuchateloise, la Classe d’Erguél se confina dans une attitude relative-
ment timorée face aux offres d’aide du pouvoir princier et demeura
quant au contenu du texte dans une vision des choses relativement étri-
quée, non, avant tout, par choix doctrinal, mais par nécessité institution-
nelle. I1 en est de méme pour |’affaire Faigaux: entre maintenir a son
poste un ministre de qualité, mais au prix d’une soumission partielle au
prince, et conserver son autonomie, mais en limogeant purement et sim-
plement 1’un de ses meilleurs ministres, la Classe eut tot fait de choisir.
Partout, c’est le méme constat qui s’impose: en Erguél, la liberté d’ac-
tion de ’autorité ecclésiale protestante s’arrétait 1a ou commencait celle
du prince et des Bernois. :

Toutefois faut-il s’empresser de relever que le souci de progres, quoi-
qu’on en dise, fut bien présent au sein de la Classe d’Erguél: qu’il soit
liturgique, catéchétique (si faible soit-il ), réglementaire ou méme archi-
tectural, le changement fut bien a ’ordre du jour dans le Vallon de Saint-
Imier. En ce sens, ’attitude des pasteurs d’Erguél est a replacer, pour
son époque, entre celle des ministres genevois ou neuchatelois et celle,
bien plus conservatrice, des pasteurs et théologiens de Leurs Excellences
“de Berne. Cette remarque de «géographie doctrinale», jointe a ce que
nous venons de voir, nous pousse en particulier a constater qu’outre
I’axe Berne-Neuchatel-Geneve, il en est un autre qui doit étre pris en
compte: celui qui «reliait» alors, politiquement et confessionnellement,
Berne a Porrentruy et sur lequel la Classe d’Erguél occupait une place
médiane. Or, au centre de cet axe, les pasteurs erguéliens surent assuré-
ment jouer a merveille sur I’équilibre des deux forces en présence. Une
fois encore, c’est I’affaire du reglement de 1731 qui en témoigne le
mieux: alors que le prince de Porrentruy tentait de s’immiscer dans la
discussion préparatoire, les ministres d’Erguél surent fort intelligem-
ment renvoyer leur décision a la conférence de Biiren placée.sous |’auto-
rit¢ des Bernois, neutralisant ainsi le danger d’ingérence princiere. Tou-
tefois faut-il s’empresser a nouveau de pondérer ce jugement: bien
qu’ils aient su user du jeu de balance entre Berne et Porrentruy, les pas-
teurs d’Erguél n’en furent pas moins limités aux concessions que leur
laissaient les deux maitres du jeu et c’est bien en fin de compte a I’aune
de ces deux poles que doit étre jugée I'attitude des ministres. Face a tout
les choix qui s’imposaient a elle, la Compagnie trouva systématique-
ment sur sa route ou bien son souverain temporel, ou bien ses maitres
spirituels.

238



Pouvoir religieux et pouvoir politique en Erguél:
une relation ambigué et contrastée

Cette forte relation du pouvoir ecclésial a 1’autorité civile (qu’elle
soit bruntrutaine ou bernoise) permet d’expliquer en partie la suspicion
dont la Vénérable Classe fut I’objet lors de 1’affaire des visites d’Eglise
de 1733. On se souvient en effet qu’en cette période de troubles, la
Compagnie avait été assimilée au pouvoir du prince-évéque par les
bourgeois de Saint-Imier. Au vu de ce que nous venons de montrer, il
n’est donc guére surprenant qu’une autorité religieuse devant tant ma-
nceuvrer en tenant compte des susceptibilités politiques se soit vue accu-
ser de servir la cause du pouvoir absolutiste du prince. D’autant plus que
le reglement de 1731 comportait spécifiquement la nécessité pour les
pasteurs de dénoncer tout complot visant a renverser l’autorité prin-
ciere!

Ce dernier élément doit faire rebondir le lecteur contemporain sou-
cieux de réfléchir aussi bien a la situation actuelle de I’Eglise protestante
héritiere de la Vénérable Classe qu’a celle de cette derniere il y a bientot
trois cents ans: elle nous demande surtout de tracer les lignes de conti-
nuité€ entre I’époque que nous venons d’étudier et la nétre. De ce point
de vue, deux éléments qui annoncent des problématiques encore d’ac-
tualité doivent étre rappelés. C’est d’abord la question politique en tant
que telle. Les relations de la Vénérable Classe avec Berne et Porrentruy
témoignent déja, en ce XVIII° siecle, de la complexité de la situation du
«Jura Sud» et des €léments qui feront, deux siecles plus tard, la «ques-
tion jurassienne». Qu’il s’agisse des relations interconfessionnelles
comme des zones d’influence institutionnelle des deux cantons actuels,
il est évident que les €léments auxquels nous venons de toucher deman-
deraient d’étre ré€valués pour qui tenterait de trancher le nceud gordien
de «1’identité jurassienne» avant 1815'.

Du point de vue religieux également, il est des faits qui annoncent les
questions actuelles de 1’Eglise protestante et en particulier des relations
de l'autorité ecclésiale avec 1’autorité civile, autrement percues qu’a
Neuchatel, par exemple, et déja au XVIII® siecle. La situation de I’Eglise
d’Erguél révele ainsi une culture des relations de 1’Eglise a la politique
qui, quoique rendues nécessaires par la situation particuliere de la Véné-
rable Classe, n’en a pas moins influencé jusqu’a la situation contempo-
raine d’union entre Eglise et Etat'®’. Les relatives concessions accordées
au fil des siecles par I’Etat bernois n’y changeront rien: I’Eglise d’Er-
guél, incorporée dans la Classe du Jura devenue par la suite «arrondisse-
ment synodal», n’en demeurera pas moins li€e institutionnellement a la
République de Berne jusqu’a nos jours, comme elle le fut jadis a la cour
de Porrentruy — simple changement de souverain, en somme.

239



Or, a une époque ou |’Eglise héritiere de la Classe d’Erguél entre-
prend de changer et de dynamiser son fonctionnement!'®!, la question de
ses relations historiques a I’Etat, de la valeur accordée a 1’action de
I’Etat au cceur du substrat ecclésial, demanderait €également d’étre rééva-
luée tant du point de vue historique que théologique. Les limites qu’une
telle situation imposait déja au renouveau ecclésial du XVIII® siecle sont
autant d’aspects qui requerrait une réflexion plus poussée visant a en
établir la continuité avec les problématiques actuelles, liées a la plus ou
moins grande étendue du pouvoir institutionnel et financier (et non plus
doctrinal '>) de I’Etat au sein de 1’Eglise bernoise. Mais quoi qu’il en
soit de ces €léments, ce qu’il convenait surtout de montrer, c’est qu’as-
surément le siecle des Lumieres n’est en rien une époque anodine de
I’histoire du Jura bernois: bien au contraire, cette étude témoigne du fait
que le XVIII® siecle est bien, en Erguél en tous les cas et en matiere reli-
gieuse comme politique au fond, le siecle ou s’amorce ce qu’il est
convenu d’appeler la modernité.

Pierre-Olivier Léchot (Peseux), est assistant a ['Université de
Neuchatel.

NOTES

Mes remerciements vont a Jean-Daniel Morerod pour ses commentaires critiques.

I'A I’exemple de P. Barthel, Jean-Frédéric Ostervald, |'Européen (1663-1747 ), novateur
neuchdtelois, Geneve, 2001.

2 Voir pour un survol rapide, I’ouvrage déja ancien de K. Barth, Die protestantische Theolo-
gie im 19. Jahrhundert, Ziirich, 19603, p. 123-130.

3 W. Bourquin, R. Gerber, Ch. Simon, pére et fils, La Réformation dans le Jura bernois,
Berne, 1928; Ch. Simon, Le Jura protestant de la Réforme a nos jours, Bienne, 1951, p. 21-83
et H. Montandon, Notice historique sur la Réformation de la partie francaise de [’ancien Evé-
ché de Bale, Neuchatel et Paris, 1891, p. 106-144.

* Comparer avec Neuchétel: M. Robert et G. Hammann, De Guillaume Farel a nos jours,
Eglises et communautés religieuses dans le pays de Neuchdtel, Hauterive et Neuchitel, 1993,
p. 282-297. =

3 Cf., entre autres, Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 69-77; A. Chévre, Jacques-
Christophe Blarer de Wartensee, prince-évéque de Bile, Delémont, 1963, p. 279-311 et N. Bar-
ré, Le collége des Jésuites de Porrentruy au temps de Jacques-Christophe Blarer de Wartensee,
Porrentruy, 1999, p. 55-58.

6 Avec I’érection de la paroisse de Renan: cf. Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit.,
p. 157.

’ Quelques paroisses dépendaient en partie d’autres pouvoirs que celui du prince: c’est le
cas, par exemple, de Sombeval dont le pasteur dépendait des chanoines de Moutier, réfugiés a
Delémont, ou de la paroisse de Vauffelin, dont le pasteur devait en théorie &tre nommé par
Bienne, bien que compétent également pour Orvin et donc dépendant du prince-évéque.

240



§ Archives de 1’arrondissement synodal Berne-Jura, Corgémont (AASBI), Protocole de la
Vénérable Classe, tome I, p. 86ss. Je tiens a remercier Monsieur Rolland Sermet, archiviste, de
son obligeance lors de la consultation des sources documentaires de cet article.

? Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 91.

10 P-0. Bessire, Histoire du Jura bernois et de ['ancien évéché de Bale, Saignelégier,
19682, p. 121s.

' Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 116.

12 Ibid., p. 118.

BJd.; a comparer avec la situation instable, elle aussi, du bourg du Landeron demeuré ca-
tholique au sein d’une principauté protestante, Neuchitel: cf. P.-O. Léchot, Cohabitation et in-
tolérance, la gestion d’une coexistence confessionnelle (Le Landeron, 1565-1754 ), Neuchitel,
2001 (mémoire de licence).

14 Voir pour la justification de ces guillements, le livre de M. Heyd, Between Orthodoxy and
the Enlightenment : Jean-Robert Chouet and the Introduction of Cartesian Science in the Aca-
demy of Geneva, The Hague, 1982.

15 Ch. Simon, Le pasteur Breitner et son époque, 1723-1754, monographie dactylographiée,
AASBI, fonds Simon; Cf. également J.-Ph. Gobat, «Index des noms de personnes», dans: T.
R. Fréne, Journal de ma vie, Porrentruy-Bienne, 1993-1994, t.5, p. 383.

' K. Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte, Berne, 1958, p. 440s.

1" AASBI, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 79. 6.6.1725.

18 Ibid., p. 81, 6.6.1725.

19 Ibid., p. 719s, 6.6.1725.

2 Ibid., p. 81, 6.6.1725.

2l Voir ci-dessous pour les détails de cette affaire.

2 Comparaison suggérée par Ch. Simon, Le pasteur, op. cit., p. 4.

3 P. Barthel, Jean-Frédéric Ostervald, op. cit., p. 59ss.

2 P. Barthel, Jean-Frédéric Ostervald, op. cit., p. 59 et M. Robert et G. Hammann, De
Guillaume Farel a nos jours, op. cit., p. 313.

3 AASBIJ, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 81, 6.6.1725. Pour la lettre:
AASJB, Documents anciens, Liasse 1, N° 54, 4.3.1701, lettre de Louis Tronchin a la Classe
d’Erguél.

3 Ids

21 P. Barthel, Jean-Frédéric Ostervald, op. cit., p. 114s; B. Biirki, Céne du Seigneur-eucha-
ristie de I’Eglise, le cheminement des Eglises réformées romandes et francaises depuis le
XVIIF siecle, Fribourg, 1985, p. 21-36. Ostervald avait fait procéder a des changements a Neu-
chatel dés le début du siécle: cf. M.-C. Pitassi, «De |’instruction a la piété: le débat liturgique a
Geneve au début du XVIII® siécle», dans: M.-C. Pitassi (éd.), Edifier ou instruire ? Les avatars
de la liturgie réformée du XVI° au XVIII¢ siécle, Paris, 2000, p. 91-109, ici: p. 93ss.

28 M.-C. Pitassi, De [’orthodoxie aux Lumiéres. Geneve, 1670-1737, Geneve, 1992, p. 55s.;
cf. également Cf. également M.-C. Pitassi, «De 'instruction a la piété: le débat liturgique a
Geneve au début du XVIII® si¢cle», dans: M.-C. Pitassi (éd.), op. cit., p. 91-109.

2 B. Biirki, Céne du Seigneur, op. cit., p. 94.

30 AASBI, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 84, 19.6.1726.

Sl

2T

3 1étude des catéchismes du XVII® siecle montre toute |’importance accordée aux ou-
vrages réformateurs: cf. H. Bost, «Les catéchismes réformés du XVII® siecle» dans: H. Bost,
Ces Messieurs de la R.P.R., histoires et écritures des huguenots, XVII©-XVIII¢ siécles, Paris,
2001, p. 83-98, ici, p. 891-92.

3 P. Barthel, Jean-Frédéric Ostervald, op. cit., p. 72s.

S It D T3

3 AASBI, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 82, 19.6.1726.

3 Ibid., p. 83, 19.6.1726.

241



38 Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 154s. 1l est vrai qu’elle s’était jointe a 1’intro-
duction de I’examen de connaissances bibliques des adultes qui, lui, était bien une nouveauté:
cf. AASBI, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 81.

3 AASBIJ, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 82, 19.6.1726.

40 Archives de I’Etat de Berne, registres paroissiaux, K-Orvin 2 (1722-1775); en ce qui
concerne 1’affaire Faigaux, voir ci-dessous pour plus de détails.

41 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 78 et 79, 1729.

2 Voir le point suivant pour la question du reglement.

43 Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 154s.

4 AASBIJ, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 84, 19.6.1726.

* Le réglement de 1731 assigne en effet aux visites le but suivant & propos des ministres:
«[...] savoir et decouvrir sy chaque ministre s’acquitte ponctuellement du devoir de sa charge, °
et s’il ny a rien contre ses meeurs, vie et conduite».

46 Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 179. 1l s’agit en fait le plus souvent de pa-
roisses différentes placées sous 1’autorité d’un méme pasteur, comme c’était le cas pour Orvin
et Vauffelin.

4T Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 155.

48 AASBJ, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 84, 17.6.1726.

* En cherchant a savoir quelles étaient les pratiques disciplinaires dans les différentes pa-
roisses: AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 68 et 69, 29.5.1727. .

0 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 78 et 79, 1729.

>l AASBIJ, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 101, 23.5.1731.

32 [’évéque en poste était alors Jean-Conrad de Reinach-Hirzbach, dont I’absolutisme est
demeuré célebre et dont le souci d’immixtion au sein des organes locaux, fussent-ils réformés,
constituait une constante de sa politique. Cf. P.-O. Bessire, Histoire du Jura bernois, op. cit.,
p. 125ss.

33 Ibid., p. 129.

3 AASBIJ, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 103s, 23.5.1731.

33 Ibid., p. 108, 26.9.1731. Voir également AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 91,
1.8.1731.

3 Cette pratique du serment et de la dénonciation des opposants au régime était déji en
cours un siecle plus tot et ne représente pas une nouveauté: AASIB, Documents anciens, Lias-
se 1, N° 16, 1642. C’est sa réaffirmation et son renforcement dans une période de troubles
comme celle que traverse alors I’Erguél qui posera probléme, comme nous le verrons ci-des-
sous.

37 On relevera a ce propos que le document ne fait pas allusion & la Formula Consensus de
1675 pourtant vaillamment défendue par les autorités bernoises et a I’origine de leur rejet du
catéchisme d’Ostervald: faut-il y lire le refus plus ou moins tacite d’une confession de foi déja
hautement critiquée en ce début de siécle des Lumieres? Ou est-ce la une simple primauté
accordée au texte le plus ancien? La question reste difficile & trancher.

3% Qutre ces éléments, il convient encore de préciser que le document entendait également
uniformiser le fonctionnement des consistoires locaux en stipulant le mode de nomination des
anciens ainsi que le fonctionnement du tribunal des mceurs de chaque paroisse en précisant
quelle hiérarchie devait y prévaloir.

 AASBIJ, réglement ecclésiastique de 1731.

% AASBIJ, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 109, 26.9.1731.

8 Ibid., p. 128.

52 Voir ci-dessous a ce propos.

63 J. Schwalm, L'Eglise au 41 clochers: 100 ans de vie commune, Berne, 1986, p. 75s.

% Tout en attendant 1736 pour rebitir le clocher: J.-C. et P.-O. Léchot, Histoire de I’Eglise
Saint Pierre d’Orvin, monographie dactylographiée, Orvin, 1995.

8 Voir Ch. Simon, Le pasteur Breitner de Corgémont et son époque (1723-1754 ), op. cit.

% Ibid., p. 14.

242



& Comme ce fut le cas typiquement a Orvin: J.-Ph. Gobat, Il y a 250 ans a Orvin..., mono-
graphie dactylographiée, Orvin, 1972.

% Sur Faigaux, voir entre autres: Ch. Simon, Conflit entre le prince-évéque de Bdle et la
Classe d’Erguél a propos du mariage du pasteur Faigaux et Heurs et malheurs d’un pasteur
d’Orvin: Frangois Louis Faigaux (1706-1752 ), 1941, monographies dactylographiées, AASB,
fonds Simon.

% Ch. Simon, Heurs et malheurs, op. cit., p. 1-4.

" Cf. H. Vuilleumier, Histoire de I’Eglise réformée du Pays de Vaud, tome 111, Le Refuge, le
piétisme et I'orthodoxie libérale, Lausanne, 1930, p. 409-448 et 533s; Ch. Simon, Le Jura pro-
testant, op. cit., p. 187ss.

" 11 préche a cette occasion sur Romains 5,1 le 26 mai 1728: AASBI, Protocole de la Véné-
rable Classe, tome 1, p. 102, 26.5.1728.

™ 11 préche en effet a Neuchatel le 2 avril 1728 et fait aussitot imprimer son sermon qu’il
dédie a la Vénérable Classe des ministres neuchételois. Seul exemplaire conservé de ce sermon
a la Bibliotheéque des Pasteurs de Neuchatel: E-L. Faigaux, Le triomphe de Jesus-Christ et de
ses ministres ou sermon sur ce texte: Graces a Dieu qui nous fait toujours triompher en Jésus-
Christ, Berne, Jean Bondei, 1728.

3 Ch. Simon, Heurs et malheurs, op. cit., p. 4.

™ Ch. Simon, Conflit, op. cit., p. 10.

& Ihid s peot,

6 Ch. Simon, Conflit, op. cit., p. 3.

7 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 72, 27.7.1729

8 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 73, 29.7.1729.

™ AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 74, 29.7.1729. Cf. également AASBJ, Protoco-
le de la Vénérable Classe, tome 1, p. 97,9.5.1729, pour le rappel des faits.

80 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 75, 31.7.1729.

81 Ibid.

82 Ch. Simon, Conflit, op. cit., p. 5. Cet élément est évoqué dans la lettre de la Classe au
prince-évéque datée du 9 mai 1730: AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 83, 95.1730.

8 Ch. Simon, Conflit, op. cit., p. 6.

8 Pour cette lettre, cf. AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 81, 28.4.1730.

8 Ch. Simon, Conflit, op. cit., p. 6.

8 AASJB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 99, 7.6.1730 et AASIB, Documents
anciens, Liasse 1, N° 86, 1.6.1730 qui y font référence.

8 AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 96ss, 9.5.1730.

88 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 82, 9.5.1729.

8 AASJB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 96s, 9.5.1730. A relever que Fai-
gaux avait, a la méme date, tenté de se justifier par une longue lettre dans laquelle il essayait de
distinguer les différents problémes soulevés par son mariage: AASIB, Documents anciens,
Liasse 1, N° 84, 9.5.1730.

0 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 83, 9.5.1730.

1 P.-O. Bessire, Histoire du Jura bernois, op. cit., p. 125ss. Pour les éléments importants de
cette affaire, voir ci-dessous, & propos de I’affaire de 1733.

2 AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 98, 7.6.1730. Cf. également AAS-
JB, Documents anciens, Liasse 1, N° 85, 30.4.1730.

93 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 86, 1.6.1730.

7 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 87, 7.6.1730.

% Selon une lettre de la Classe au prince de 1’année suivante: AASIB, Documents anciens,
Liasse 1, N° 112, 6.3.1732.

% AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 105, 23.5.1731, et p. 113,
28.2.1732.

1 Ch. Simon, Conflit, op. cit., p. 10s; évoqué par la circulaire classique du 15 novembre
1730: AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 89, 15.11.1730.

243



9% AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 88, 16.6.1730.

9 D’apres la lettre adressée par Faigaux a la Classe un an plus tard: AASIB, Documents
anciens, Liasse 1, N° 95, 21.6.1731.

100 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 89, 15.11.1730.

101 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 90, 27.11.1730.

192 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 92, 20.1.1731.

193 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 93, 1731.

104 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 94, 20.4.1731.

195 Cf. ci-dessus.

1% AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 102, 23.5.1731.

107 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 95, 21.6.1731.

108 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 100, 31.12.1731.

199 Qui autorisait la Classe a déposer de son propre chef I'un de ses pasteurs.

110 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N°102, 24.1.1732.

"' AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 106, 6.2.1732.

12 Id. Par la suite, et apprenant que la Classe avait entrepris de mettre fin a 1’affaire en ren-
voyant Faigaux, le Grand Prévot écrivit & nouveau a la Classe pour lui recommander de ne
«pas intriguer» Son Altesse: AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 110, 26.2.1732.

3 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 111, 28.2.1732.

4 AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 113s, 28.2.1732.

15 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 112, 6.3.1732.

116 AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 121, 11.6.1732.

17 Selon Ch. Simon, Conflit, op. cit., p. 8, on a conservé de son enseignement des sermons
et des dissertations sur divers sujets.

18 Selon la formule du conseiller Laubscher: AASIB, Documents anciens, Liasse 1,
NS G0 F8 181251 73115

"% Voir, entre autres: P.-O. Bessire, Histoire du Jura bernois, op. cit., p. 125-130 et G.-Am-
weg, Histoire populaire du Jura bernois (ancien Evéché de Béle ), Porrentruy, 1974, p. 54s.

120 Certains conflits en lien aux affaires juridiques semblaient également toucher les ques-
tions de justice consistoriale, comme en atteste la consultation que lanca la Classe au sein des
paroisses d’Erguél durant le printemps 1733: AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 116-
118, 30.4.1733-10.5.1733.

12l Chapon que chaque famille avait 2 donner chaque année en échange du chésal des mai-
sons et du bois de chauffage: P.-O. Bessire, Histoire du Jura bernois, op. cit., p. 129.

122 I s’agit de reproches a I’encontre des articles 20, 23 et 28 du reéglement ecclésastique:
cf. AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 134s, 17.3.1733. ~

123 AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 135, 17.3.1733.

124 Voir son récit des événements dans son journal des visites d’Eglise de 1733: AASJB,
Documents anciens, Liasse 1, N° 139, 1733. Les citations qui suivent dans le paragraphe en
sont tirées.

123 Qui prit alors la décision de démissionner: AASIB, Protocole de la Vénérable Classe,
tome 1, p. 145, 3.6.1733

126 AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 141s, 3.6.1733.

127 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 114, 17.3.1733 et 16.6.1733.

128 Id.

129 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 121, 28.6.1733, N° 122, 29.6.1733 et N° 125,
9 721933

130 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 126, 11.9.1733.

131 P-0. Bessire, Histoire du Jura bernois, op. cit., p. 129.

132 Bt jusque en 1742: cf. P--O. Bessire, Histoire du Jura bernois, op. cit., p. 129s.

133 Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 156. Elles ne reprendront avec peine qu’en
19752

244



13 Nous ne développerons pas cette affaire dans tous ses détails puisqu’elle a déja été étu-
diée ailleurs. Pour plus d’éléments & son propos: cf., entre autres: P.-O. Bessire, Histoire du
Jura bernois, op. cit., p. 129; Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 156s; Ch. Simon, Le
tumulte de Vauffelin, un épisode des troubles d’Erguél dans les années 1730-1740, conférence
manuscrite, 1942, AAESJB, fonds Simon et A. Michaud, Contributions a [’Histoire de la Sei-
gneurie d’Orvin, La Chaux-de-Fonds, 1923, p. 59s. En ce qui concerne les sources d’archives:
cf. AASJB, Documents anciens, Liasse 1, N° 127-134/1, 18.10.1733-8.11.1733 ainsi que les
références aux Archives de 1’ancien Evéché de Bile présentées par A. Michaud, Contributions,
op. cit., p. 59.

133 AASJB, Documents anciens, Liasse 1, N° 127, 128 et 130, respectivement des 18.10.,
22.10. et 30.10.1733.

136 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 130, 30.10.1733, lettre circulaire de Breitner
avec réponse de tous les ministres a ce sujet.

137 AASIB, Documents anciens, Liasse 1, N° 134/1, 8.11.1733.

138 A. Michaud, Contributions, op. cit., p. 60.

139 Ch. Simon, Le tumulte de Vauffelin, op. cit., p. 18.

140 fhid., p. 18s.

141 Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 191ss.

192 Ibid., p. 194.

143 Déclaration de Jean-Conrad de Reinach, citée d’aprés Ch. Simon, Le Jura protestant, op.
cit., p. 194.

144 AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 130, 11.6.1732.

143 AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 1, p. 139s, 17.3.1733

146 Cité d’aprés Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 195.

147 Cf. ’ouvrage de référence de J. Wallmann, Philipp Jakob Spener und die Anfiinge des
Pietismus, Tiibingen, 1986.

148 H. Vuilleumier, Histoire, op. cit., tome III, p.183, p. 201, et p. 352.

199 Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 186. On releévera par ailleurs que David Fai-
gaux (1675-1746) de Sorvillier, pasteur a Bévilard (le pére de Francois-Louis), sera I'un des
plus illustres représentants du piétisme en terre prévotoise et connaitra un certain succes grice
a ses ouvrages, ce qui ne I’empéchera pas de souffrir de ses choix confessionnels. Cf. Ch. Si-
mon, Le pasteur David Faigaux et le pietisme du XVII® [sic] siécle, monographie dactylogra-
phiée, 1941, AASJB, fonds Simon. Voir également les pages qui sont consacrées a Faigaux
dans: H. Vuilleumier, Histoire, op. cit., tome I1I, p. 409-448 et 533s. Cf. également Ch. Simon,
Le Jura protestant, op. cit., p. 187-189.

130 AASIB, Protocole de la Vénérable Classe, tome 2, p.250, 1741.

151 Ch. Berthoud, Les Quatre Petitpierre, Neuchitel, 1875.

152 Selon Ch. Simon, Le Jura protestant, op. cit., p. 190.

133 G.-L. Liomin, Préservatif contre les opinions erronées, qui se répandent au sujet de la
durée des peines de la vie a venir, Heidelberg, 1760.

134 G.-L. Liomin, Préservatif, op. cit., p. IX.

155 Ch. Simon, op. cit., p. 190.

136 E.-Q. Petitpierre, Le plan de Dieu envers les hommes, tel qu’il I'a manifesté dans la na-
ture et dans la grdce, Hambourg, Francois Fauche, 1786.

157 Mais il conviendrait de citer également la figure moins connue et plus contrastée de
Jean-Louis de Chouppard: cf. P.-O. Léchot, «La Réforme vue par un pasteur des Lumiéres.
Jean-Louis de Chouppard, premier historien de 1’Eglise en pays neuchételois», dans: Histoire
et Herméneutique, mélanges pour Gottfried Hammann, Geneve, 2002, p. 219-236.

138 Cf. entre autres: M. Robert et G. Hammann, De Guillaume Farel a nos jours, op. cit., p.
282-297; P.-O. Léchot, Cohabitation et intolérance, op. cit., p. 82-106 et plus particulierement
R. Zaugg-Righetti, Autorité et unité dans ['Eglise réformée neuchateloise au XVIII siécle,
Neuchatel, 1994 (mémoire de licence).

245



139 ¢f., dans ce volume, la contribution de P.-O. Léchot et J.-D. Morerod, «Le fameux Reng-
ger... traitre 4 son prince et i sa patrie», une page retrouvée du Journal de Théophile Rémy
Fréne», Actes S.J.E., 2002.

1% Qutre le fait, bien siir, qu’avec la réunion de 1815, I’Eglise d’Erguél se retrouva propul-
sée au sein d’une Eglise dont la dépendance a I’égard de 1’Etat était une évidence. cf. Ch. Si-
mon, Le Jura protestant, op. cit., p. 253-325; Cf. également J. Schwalm, L’Eglise aux 41 clo-
chers, op. cit.,p. 7.

'8! Voir les derniers éléments concernant le projet «ReformAction» dans les numéros 2002
du quotidien La Vie protestante. Cf. également Journal du Jura, jeudi 10 avril 2002, p. 12.

1©2 Depuis 1852, cf. J. Schwalm, L’Eglise aux 41 clochers, op. cit., p. 7s.

246



	La vénérable Classe d'Erguël durant le XVIIIe siècle : mutations et crispations d'une Eglise réformée pendant les Lumières

