Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation
Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 96 (1993)

Artikel: L’Eglise réformée gardienne des meeurs : le premier livre du consistoire
de Tavannes-Chaindon (1693-1794)

Autor: Gigandet, Cyrille

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-555272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-555272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'Eglise réeformée
gardienne des moeurs!

Le premier livre du consistoire
de Tavannes-Chaindon (1693-1794)

par Cyrille Gigandet

«Préche la Parole, insiste en temps et hors de temps, reprends,
exhorte, censure». Cette recommandation de saint Paul 4 Timothée
(Tim. 4/2) se retrouve en d'autres termes chez Esaie (58/1): «Crie 2
plein gosier, éléve la voix comme un clairon et annonce 4 mon peuple
ses iniquités et a la maison de Jacob ses péchés.» Deux citations tirées
de la Bible qui ont notamment servi au doyen de la Classe d'Erguél a
justifier les consistoires®. Cette institution paroissiale «commune au
monde réformé?» avait pour but premier d'assurer un devoir que I'Egli-
se protestante s'était assigné a elle-méme dés l'origine: exercer la disci-
pline sur la doctrine et la pratique religieuses des fideles.

Mais, dans un temps ot le principe moderne de séparation de 1'Egli-
se et de I'Etat était inconcevable, ou la foi n'était pas qu'une simple
question de conscience individuelle et ou la tolérance a 'égard d'autres
croyances était toute relative, l'activité des consistoires dépassa large-
ment le domaine de la vie religieuse. Elle étendit aussi ses effets sur les
meeurs en sanctionnant les propos scandaleux ou les comportements
irrespectueux, non seulement dans le cadre strict de 1'Eglise et pendant
le culte, le catéchisme ou l'école, mais aussi au sein du couple, de la
famille et de la communauté civile. Elle prit finalement une forme com-
parable a l'action de n'importe quel tribunal qui juge de la gravité des
fautes en fonction d'un code de lois plus ou moins sévéres, devant
lequel accusés et éventuels témoins sont cités 4 comparaitre et qui
sanctionne les coupables d'outrages aux «bonnes» moeurs.

ENTRE LA CROSSE ET L'OURS:
LA JUSTICE CONSISTORIALE EN PREVOTE

Les peines prononcées peuvent aller de la simple réparation privée
devant le consistoire, auquel le fautif promet de changer de conduite,
jusqu'a l'excommunication, en passant par la réparation publique pen-
dant le culte. Les cas les plus graves sont déférés devant le consistoire
supréme bernois, qui, en cas d'adultére par exemple, est compétent
pour prononcer un divorce quand bien méme l'enquéte destinée a

305



prouver le fait est menée par la justice épiscopale. Clest la Seigneurie
de Delémont qui est, saisie d'affaires civiles comme celles relatives aux
recherches en paternité qui n'ont pu étre réglées a satisfaction par le
consistoire. L'application des peines de réparations publiques — les plus
~graves, car particulierement infamantes — est aussi de sa compétence,
méme si elles sont exécutées par le pasteur pendant le culte et au sein
de I'Eglise rassemblée.

C'est du moins la situation, sous I'Ancien Régime, pour la Prévoté de
Moutier-Grandval et la Montagne de Diesse, dont les pasteurs sont rat-
tachés a la Classe de Nidau. Les autorités paroissiales appliquent néan-
moins des regles coutumieres assez différentes des lois consistoriales
bernoises, méme si ces derniéres ont probablement influencé les pre-
mieres’. Clest pourtant Berne qui, dans cette région, désigne les
«anciens»” soit ceux des paroissiens choisis pour leur moralité afin de
former le tribunal des meeurs autour de leur pasteur. Ce dernier tient le
registre des Actes du consistoire, dont les membres sont surveillés par
un inspecteur, membre de la Classe de Nidau et sujet bernois, qui visi-
te chaque année les églises de la Prévoté. La visite a lieu parfois en
présence du haut inspecteur, membre du Conseil de Berne et président
de la Chambre de Minsterthal, voire de l'abbé de Bellelay. Le prélat
catholique a en effet conservé la collature de la paroisse de Tavannes-
Chaindon, soit le droit d'en nommer un pasteur qui, il est vrai, doit
étre agréé par Berne. Il continue également a prélever la dime contre
l'obligation d'entretenir 1'église et la cure de Tavannes.

Cette organisation a dominé la vie des paroissiens de Tavannes-
Chaindon pratiquement depuis la Réforme jusqu'a l'invasion francaise
de 1797. Dans ce cadre institutionnel, le consistoire représente un des
organes importants par la surveillance constante qu'il exerce et par le
pouvoir de contrainte qu'il détient sur la population. Ceux qui sont
cités a comparaitre devant lui doivent, a moins de grice spéciale et
sous peine de 3 livres baloises d'amende, payer les «sportules», sorte
de contributions d'un montant minimal de cing sols de Bile servant a
couvrir les frais de justice®.

Au nombre de dix en 1746, les anciens proviennent de toute la
paroisse, qui rassemble encore autour des deux églises Saint-Etienne
de Tavannes et Saint-Léonard de Chaindon, ou se déroulent alternati-
vement le culte et les catéchismes, les habitants de Tavannes, Reconvi-
lier, Chaindon, Saules, Saicourt, Le Fuet et Loveresse. Les deux
temples, plus rarement la cure de Tavannes, servent aussi de lieu de
réunion aux anciens, qui siegent généralement a l'issue du service
divin. Ordinairement, le consistoire est convoqué quatre fois l'an: aux
fetes de Paques, de I'Ascension, de Septembre et de No€l. Au besoin, il
peut également étre réuni extraordinairement.

300



LES ACTES DU CONSISTOIRE
COMME TEMOINS D'UNE EPOQUE

Avec les registres de baptémes, de mariages et de déces, les actes de
ce tribunal des moeurs figurent parmi les documents les plus anciens
qui subsistent dans les archives des paroisses protestantes. Ils sont des
sources particulierement précieuses aujourd'hui. Leur analyse systéma-
tique permettrait non seulement d'évoquer un aspect méconnu de
I'Eglise réformée comme gardienne des moeurs, mais aussi de mesurer
I'évolution des habitudes de vie, des comportements sociaux et des
mentalités.

Les considérations qui précedent et qui suivent n'ont pas la préten-
tion d'une étude impossible a réaliser rapidement. Elles n'ont pour but
que de démontrer l'intérét de ce type de documents et la nécessité de
veiller a la bonne conservation des archives de paroisse. Les extraits
cités sont tous tirés du premier livre des Actes du consistoire de
Tavannes-Chaindon qui couvre la période 1693-1794. Ils ont pour
auteurs les pasteurs, ou leurs suffragants, qui se sont succédés a la téte
de la paroisse durant cette période, soit Jean-Henri Saunier de 1692 a
1718 et, probablement depuis 1709, son suffragant Jean-Henri
Béguelin; Baruc Gibollet de 1718 a 1734; Francois-Louis Perregaux,
remplacé entre 1741 et 1745 par Conrad-Albert Fréne, jusqu'en 1763;
enfin Théophile-Rémy Fréne, neveu du précédent, qui termine le
siecle.

Dans son jJura protestant, le pasteur Charles Simon précise trois
domaines sur lesquels les consistoires exercaient leur surveillance. Le
premier était composé de tout ce qui relevait de la croyance. L'autorité
consistoriale avait donc pour devoir de s'opposer a toute doctrine qui
n'était pas conforme a celle «établie par I'Edit de Réformation et les
Actes du synode de Berne et formulée d'une maniere définitive par les
confessions de foi helvétiques de 1536 et 1566-. Il fallait notamment
éviter les «déviations pouvant conduire [soit] au catholiscisme, soit a
des doctrines non bibliques».

Le culte, éventuellement le cathéchisme, voire 'école, constituent le
second domaine de surveillance et de censure du consistoire. «Il fallait
veiller a4 ce que ne se produisit ni «violement ou profanation des jours
de dimanche et de féte, ni indécences et indévotion dans le culte
public...».

Le troisieme concerne le «vaste domaine des moeurs», dont relévent
les blaspheémes, les injures, les querelles (de famille ou de cabaret),
l'ivrognerie, les paillardises et l'adultére. Les questions matrimoniales
(promesses de mariages, ruptures de fiancailles, séparations ou
divorces y occupent une place particuliere).

307



Une lecture, méme rapide, du premier livre des Actes du consistoire
de Tavannes-Chaindon laisse clairement apparaitre qu'un classement
quantitatif imposerait un ordre exactement inverse a celui proposé par
Simon. Cet auteur admet d'ailleurs lui-méme que la surveillance des
moeurs «procura toujours beaucoup de besogne aux consistoires». Plus
précisément encore, les affaires matrimoniales y occupent apparem-
ment la premiere place. Ce sont donc elles qui seront évoquées
d'abord car, outre leur nombre et leur intérét propre, elles permettent
de préciser la place et les compétences du consistoire au sein des insti-
tutions ecclésiastiques réformées bernoises et de celles, judiciaires, de
la Principauté de Bale. Ensuite, nous avons choisi de mettre en éviden-
ce les problemes de déviances doctrinales. Méme si les affaires de ce
type sont moins nombreuses que celles relatives au respect du
dimanche ou a la discipline pendant le culte, elles sont nettement plus
intéressantes. Elles témoignent non seulement du maintien de cou-
tumes ou de croyances considérées comme paiennes, mais aussi de
I'évolution des mentalités a I'égard de la religion catholique.

HORS DU MARIAGE, POINT DE SALUT!

Les blasphémateurs, les ivrognes et les paillards cités dans le premier
livre des Actes du consistoire de Tavannes-Chaindon ne manquent
certes pas. La plus grande partie des affaires de moeurs concernent
néanmoins les couples ayant «commencé leur mariage par la chair» et
qui s'engagent «a réparer ce scandale par une pure et sainte vie». Cette
faute, que certains pasteurs n'hésitent pas a qualifier de «crime», ne se
répare pas toujours aussi facilement.

Si les cas de filles célibataires et de veuves enceintes ne sont pas
rares, il arrive aussi assez souvent que le galant refuse de reconnaitre
avoir entretenu tout «commerce charnel» avec la femme qui le cite
pour pere de l'enfant qu'elle porte. L'homme peut également avoir
quitté la région ou admettre n'avoir jamais eu l'intention d'€pouser sa
maitresse. Une forme de recherche en paternité peut alors étre enga-
gée. Le consistoire intervient d'abord afin d'exhorter le coupable réel
ou supposé a admettre les faits et 4 réparer sa faute sinon en épousant
la future mére, du moins en reconnaissant l'enfant a naitre. Plus rare-
ment, ce sont les familles qui s'opposent au mariage de leurs enfants et
qu'il s'agit de convaincre.

Les démarches peuvent se prolonger au-delda de la naissance de l'en-
fant car, lorsque le supposé pere maintient ses dénégations et la mére
ses accusations, l'accouchement représente le moyen ultime de preuve.
L'autorité civile ne manque pas, si nécessaire, d'ordonner au maire et a
deux anciens d'assister aux couches afin de recueillir la confession de

308



la femme <dans le fort de ses douleurs pour qu'elle eut a déclarer le
Vray pere de I'Enfant dont Elle délivreroit». Ce genre de déclaration
«sur le petit lit» peut suffire a obliger le coupable a assister au bapté-
me, a signer le registre et a contribuer a l'entretien de l'enfant. Il per-
met aussi d'ordonner une réparation publique aux géniteurs qui assis-
tent au culte «une couronne [ou: chapelet, torche] sur la téte». A l'issue
du service divin, ils doivent encore demander pardon «l'un et l'autre a
haute voix» apres avoir entendu le pasteur leur adresser «en présence
de toute l'assemblée une grave censure». Mais, si la recherche en pater-
nité n'aboutit pas et si la femme met au monde un enfant illégitime,
elle se voit «exposée sur le seuil de la grande Porte du Temple a
Chaindon pendant l'action avec une verge a la main pour faire répara-
tion a I'Eglise».

UN SPECTACLE PRISE MAIS INUTILEMENT DEGRADANT

Encore habituelles jusque sous le ministere du pasteur Perregaux, de
telles peines cesseront pratiquement d'étre prononcées sous celui de
Théophile-Rémy Fréne «a la sensible mortification des bonnes Ames de
toute la paroisse». Le consistoire se plaint d'ailleurs, en 1776, au haut
inspecteur Johann Rudolf Manuel de la disparition de cette «ancienne
pratique (...) qui édifioit grandement tout le public qui courroit en
foule a cet intéressant spectacle». Pourtant, les autorités ecclésiastiques
bernoises refuseront d'intervenir aupres de la Seigneurie de Delémont,
compétente pour prononcer ces peines.

Il est intéressant de citer les arguments développés par le haut ins-
pecteur de la Prévoté a cette occasion. Son avis est qu'une «telle expo-
sition publique étoit une peine trop forte d'autant plus qu'elle achevoit
de perdre la personne qui ne pouvoit alors plus esperer d'honete éta-
blissement et s'abandonnoit ordinairement pour le reste de ses jours a
l'infamie. Au lieu que par le parti prudent que la Seigneurie actuelle de
Delémont paroissoit avoir adopté d'épargner cette prostitution d'hon-
neur aux filles qui s'étoient laissées séduire pour la premiére [fois],
elles pouvoient dans la suite par une conduite sage se remettre dans
l'estime des honetes gens de maniere a étre un jour de bonnes meres
de familles».

AUTRES TEMPS, AUTRES MCEURS, AUTRES PEINES
En ce qui concerne les adultéres, le haut inspecteur «convint que

leur cas étoit bien plus grave et méritoit un plus grief [lourd] chati-
ment». Mais il se refusa néanmoins a intervenir «de la part de Leurs

309



Excellences de Berne au rétablissement de cette pratique» qui n'était
«pas méme en usage dans le canton de Berne en pareil cas et 4 moins
de grave récidiver. Le pasteur Hunziker ajouta, «fort judicieusement» de
l'avis de Fréne, «que ces sortes de réparations publiques font aujour-
d'hui souvent plus de mal que de bien».

Pourtant, en 1778, la Seigneurie de Delémont et le Conseil aulique a
Porrentruy, se soumirent aux instances du consistoire de Tavannes-
Chaindon. Les autorités judiciaires de I'Evéché ordonnérent une ultime
réparation publique dans un cas d'adultére. Signe des temps, il fallut
s'y reprendre a deux fois et requérir l'aide de l'officier de justice pour
obtenir du coupable qu'il s'amende «avec décence et d'une maniére
édifiante», La premiére fois, il «s'étoit ennyvré avant de venir a I'Eglise
[otl] il se comporta en homme yvre et ne donna qu'une €énorme scan-
dale en place d'édifier par une apparence de contrition». Autre signe
de l'évolution des mentalités dans le domaine des affaires matrimo-
niales, l'inspecteur de la Prévoté abolit, en 1786, «par Ordre de Leurs
Excellences de Berne, et a l'instar de ce qui est établi dans leur Canton,
la comparution en Consistoire des Epoux qui ont commencé leur
mariage par la grossesse».

v

ENTRE CATHOLICISME ET PAGANISME:
LE CONTROLE DOCTRINAL REFORME

Le 20 aofit 1693, Claude Dodé le vieux est censuré «pour avoir permi
a sa fille de se marier a un Papiste et de changer de religion». De
méme, en juin 1711, la veuve Anne Favret est citée pour avoir accou-
ché d'un enfant, par suite de «paillardise» commise avec Jean Pierre
Maillard des Genevez. Le consistoire la condamne pour avoir «double-
ment scandalisé 'Eglise par ses paillardises et par la disposition ou elle
étoit de changer de religion» afin d'épouser le pére. Rares avant 1711,
de tels exemples disparaissent pratiquement apres cette date, année de
la signature du traité d'Aarberg.

LE TRAITE D'AARBERG ET SES EFFETS

Cet accord passé entre Berne et le prince-évéque de Bale établit une
frontiére entre catholiques et protestants de la Prévoté. Ceux pratiquant
une autre religion que celle de la majorité durent vendre leurs biens et
s'établir chez leurs coreligionnaires. Cette séparation parait avoir €té
maintenue strictement pendant quelque soixante ans, ce qui n'empeé-
cha évidemment ni les contacts, ni les frictions. Les jeunes gens de Sai-
court et du Fuet profitent d'ailleurs de la proximité de Bellelay pour

310



aller danser a l'auberge le dimanche, contrairement aux régles consis-
toriales qui interdisent tout travail ou loisir pendant ce jour réservé a
Dieu et a l'occasion des fétes religieuses. Ils y rencontrent la jeunesse
des Genevez, de Lajoux et de Fornet, ce qui se termine parfois en
échanges d'injures et en bagarres.

En 1736, les Protestants donnent comme excuse 4 leur comporte-
ment qu'ils ont été traités de «chiens» par les Catholiques en raison de
leur foi. Le consistoire leur pardonne pour cette fois, leur interdit d'y
retourner et décide d'écrire a la Seigneurie de Delémont afin qu'elle
ordonne de prohiber ces expressions injurieuses. Ce qui n'empéchera
pas «une foulle de Garcons et hommes de Saicourt et du Fuet» de réci-
diver une année plus tard et d'étre impliqués dans des «batteries un
jour de Dimanche 4 Bellelay avec des Catholiques» pour les mémes rai-
sons... En 1775, en revanche, deux «scandaleux profanateurs du jour
de jeune... solemnisé par les Eglises Protestantes de la Suisse» ont pu
passer toute la journée sans probleme a Bellelay, ou ils ont diné «chés
le cabaretier Monin et d'ou ils [ne sont] revenus que tard et indecem-
ment.

On ne se rend d'ailleurs pas seulement a 'abbaye des Prémontrés ou
dans leur Courtine pour y danser, boire et manger ou pour y «com-
mettre paillardises». On fait également appel parfois aux chanoines
pour exorciser gens et bétes malades, autre pratique séverement
condamnée par le dogme réformé. Inexistants avant le milieu du
siecle, de tels cas réapparaissent par la suite. En 1753, c'est Abram
Guerne, de Tavannes, qui reconnait avoir conduit son enfant a Bellelay
ou «un des Religieux de I'Abbaye [a] en forme, conjuré les Démons
hors du Corps du prétendu possédé». En 1768, le meunier de Reconvi-
lier Jean Jacques Fréne et David Grosjean de Saules sont cités pour
avoir «fait venir un Religieux de Bellelay pour exorciser leurs chevaux
malades». Le consistoire excuse le chanoine pour qui «une telle céré-
monie est licite» et «cette démarche charitable». Mais on fait com-
prendre aux deux coupables, qui «ont demandé pardon [et] promis de
ne plus retomber dans une faute dont I'événement a fait voir la vanité»
que «de leur coté c'étoit imprudence, ignorance et scandale donné.
Car si «leurs chevaux au lieu de crever le lendemain comme cela est
arrivé, s'étoient remis; ils auroient attribué une efficace a l'exorcisme
entierement opposée au contenu de la 94¢ Reponse du Cathéchime
d'Heydelberg, Livre fondé sur I'Ecriture Sainte, et symbolique parmi
nous».

Mais tous ne sont pas préts a s'amender aussi facilement. Certains
vont méme jusqu'a menacer le consistoire de changer de religion pour
passer outre l'interdiction a la communion prononcée contre eux! C'est
le cas de Daniel Moeschler et de son fils Jacques qui, en 1775, sont
accusés d'avoir recouru a une «devineresse» pour retrouver un boeuf

311



égaré. Apres avoir nié les faits, le pere affirme que «quand bien méme
ils y auroient été, ils n'auroient fait aucun mal». Et, apres avoir entendu
la suspension de la sainte Céne décrétée par le consistoire, il répond:
«eh bien jirai 4 Bellelai». Pourtant, les deux reviendront 4 de meilleurs
sentiments a Noél. Ils reconnaitront leur faute, demanderont pardon et
seront réadmis a la paix de I'Eglise.

UNE SEPARATION IMPOSSIBLE A MAINTENIR

Est-ce l'expression d'un désir de plus grande liberté par rapport a la
censure consistoriale réformée? Est-ce le signe d'une plus grande com-
préhension a l'égard de ceux qui pratiquent une autre religion chré-
tienne? Est-ce plus simplement le manque de bras pour accomplir les
travaux délaissés ou négligés par la population indigene? Toujours est-
il que les exemples d'un changement des mentalités dans ce domaine
vont se multiplier au point que, 4 la fin du siecle, les termes du Traité
d'Aarberg ne seront plus respectés. Les autorités ecclésiastiques locales
et bernoises toléreront a nouveau, quoique pour une durée limitée,
|'établissement de catholiques dans la paroisse de Tavannes-Chaindon.
En 1769 pourtant, le consistoire est encore intervenu aupres des maires
pour «faire sortir du lieu un cordonnier Catholique Romain demeurant
en famille chés la Veuve Favret 4 Tavannes, et un domestique de la
méme Religion au service de Blanchard demeurant 4 Reconvilier».

Cette exigence ne sera plus respectée en 1770 a l'égard d'un meu-
nier et de sa femme, «Catholiques Romains que Monsieur ['Abbé de
Bellelai avoit placés dans son moulin a Tavannes contre la teneur des
Traités». Mais, comme aucun Réformé n'a voulu de cette charge, le
haut inspecteur Manuel admet qu'on ne peut exiger de l'abbé le retrait
de «ces domestiques jusqu'a ce qu'il se présentat un metnier protestant
qui voulit de ce moulin 4 des conditions raisonnables>.

MARIAGES MIXTES OU ENFANTS ILLEGITIMES?

Cette présence, méme controlée et limitée, favorisera les mariages
entre catholiques et réformés, qui se multiplient a nouveau a la fin du
siecle. L'un d'entre eux est particulierement intéressant car il montre
qu'une partie de la population est déja préte a admettre les mariages
mixtes, Ce n'est pas le cas des autorités ecclésiastiques qui, probable-
ment par crainte d'une conversion ou pour éviter un précédent, préfe-
rent encore la naissance de batards! Ainsi, en 1781, Marguerite Lardon,
de Saicourt, reconnait étre enceinte de Jean Joseph Fevre, «resident
riere Saicourt mais Catholique romain», qui admet les faits. Les deux se

512



déclarent préts a se marier «quoique de religion différente» et méme si
«aucun ne vouloit changer de religion». Le garcon affirme également,
au cas ou on ne permettrait pas ce mariage, qu'il reconnaitrait malgré
tout l'enfant et n'abandonnerait jamais la mére.

Le consistoire admire «le procédé de ces deux Personnes, coupables,
mais disposées a reparer leur faute d'une maniére aussi complette que
rare cheés tant de leurs semblables lors mesme qu'ils font profession de
la méme religion». Pourtant, il refuse de s'engager avant d'avoir consul-
té le consistoire supréme bernois qui répondit ne «point pouvoir per-
mettre ce mariage si bigarré». Cette union n'ayant pu étre célébrée
nulle part, Marguerite Lardon accoucha d'un enfant considéré comme
illégitime, ce pour quoi elle fut d'autant plus censurée que c'était son
deuxieme batard. Cet enfant fut donc baptisé et élevé par la famille du
pere dans la religion catholique. Quant a la mere, elle fut réadmise a la
paix de I'Eglise aprés avoir protesté «qu'elle résisteroit toGjours comme
elle avoit déja fait jusqu'alors aux sollicitations de changer de religion».
En revanche, si elle avait choisi, comme ['avait fait dix ans plus tét Mar-
guerite Péquegnat, de Loveresse, de cacher sa grossesse au consistoire,
de I'annoncer a l'officier de justice pour finalement rejoindre le pére et
changer de religion afin de l'épouser, le pasteur Fréne l'aurait considé-
rée comme une «canaille».

LA FIN DES CONSISTOIRES

Depuis la Réforme, l'institution consistoriale a agi en profondeur au
sein de la population réformée. Elle a contribué non seulement a éviter
les déviances doctrinales, mais aussi a faconner le langage, les compor-
tements, les meoeurs et les mentalités afin de conformer I'homme a la
parole de Dieu. Elle continuera a fonctionner aprés un arrét de
quelques années sous le régime impérial francais. L'annexion de l'an-
cien Evéché de Bile au canton de Berne ne supprimera pas non plus
immédiatement les consistoires. L'institution résista méme aux deux
premiéres constitutions bernoises. Elle finit pourtant par disparaitre
dans la deuxiéme moitié du XIX¢ sieécle sous la pression combinée de
principes juridiques nouveaux (loi sur les cultes de 1874, liberté de
conscience), de la transformation du cadre de vie économique et social
(industrialisation, immigration de populations catholiques) et de l'indi-
vidualisation des pratiques religieuses.

Le Conseil des anciens, lui, a subsisté plus longtemps. Méme apres
avoir perdu ses anciennes attributions légales de coercition, il est resté
une autorité morale de la paroisse. Soutenant le pasteur, l'aidant a
maintenir la foi, intervenant au besoin aupres des fideles, il préche
dorénavant davantage par l'exemple qu'il ne juge ou ne censure. Avec

o3



la disparition des consistoires, la menace de chitiments immédiats et la
contrainte cedent progressivement leur place a la compréhension et a
la persuasion.
GG
Cyrille Gigandet (La Neuveville) est historien.

NOTES:

'Cet article a déja été publié en partie dans La Vie protestante (octobre 1992,
p. 29 et décembre 1992, p. 12) ainsi que dans la Leitre d'information du Cercle
d'études historiques de juin 1993. 1l retrouve ici sa forme initiale compléte.
Que la Société jurassienne d'Emulation en soit remerciée!

2SIMON, C.-A.: Le Jura protestant de la Réforme a nos jours, Editions juras-
siennes de La Vie protestante, 1951, pp. 64-65.

SMCESCHLER, P.-Y.: Les institutions de l'lancien Evéché de Bdle citées dans le
Journal de ma vie de Théophile-Rémy Fréne (volume de documentation, Socié-
té jurassienne d'Emulation), Intervalles, 1993.

‘Tl n'en va pas de méme en Erguél, 4 Bienne et a La Neuveville, dont les ins-
titutions ecclésiastiques étaient totalement autonomes sous l'Ancien Régime. Ce
qui ne signifie pas que la discipline y était plus relichée et la surveillance
consistoriale moindre qu'en Prévoté. A lire les Ordonnances consistoriales de
La Neuveville (1659) et son Supplément de 1681 qui réglementent méme la
coupe des vétements ou des cheveux et l'usage des dentelles, on est convaincu
du contraire!

>Simon, op. cit., p. 66. Moeschler, op. cit., tire de l'analyse du journal de
Fréne que les membres du consistoire de Tavannes-Chaindon étaient choisis
par cooptation et que celui-ci était présidé par le maire. Il observe d'autre part
un cumul entre les charges de justicier et celles d'ancien, ce qui l'incite a se
demander si «la justice et le consistoire n'étaient pas composés des mémes per-
sonnes».

S Ordonnance de la Seigneurie de Delémont du 4 juin 1694 «enjoignant a
tous ceux qui seront cités devant le Consistoire de payer les sportules et peines
des anciens savoir cinq sous basllois] a peine de trois livres d'amende»; Livre
des Actes du Consistoire de Tavannes et Chaindon, 1694, feuillet 1.

314



	L’Eglise réformée gardienne des mœurs : le premier livre du consistoire de Tavannes-Chaindon (1693-1794)

