Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation
Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 88 (1985)

Artikel: Mélancolie, dépression et spiritualité
Autor: Schaller, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-550125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-550125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mélancolie, dépression et spiritualité

par I'Abbé Jean-Pierre Schaller (Dr Théol. — Dr és Lettres)

Dans le langage usuel on comprend souvent le mot mélancolie comme une
notion un peu romantique d'un état d’ame sombre et triste. On retrouve cette
mentalité dans lhistoire littéraire. En revanche dans le monde médical, la
mélancolie, selon I'étymologie du mot, est reliée a la « bile noire » car a
Pépoque hippocratique on enseignait I'influence délétere de la noirceur de la
bile sur les fonctions intellectuelles. La doctrine des humeurs adopte ce point
de vue et le langage populaire, prétendant quaux heures d’inquiétude « on se
fait de la bile», rejoint des propos anciens qui étaient déja dlordre
psychosomatique.

La médecine parlait aussi d’hypocondrie quand on plagait le siege d’une
certaine neurasthénie dans les « hypocondres » comprenant le foie, 'estomac,
le pancréas et la rate. Quant a l'atrabilaire il était sous I'effet d'une « humeur
épaisse et dcre» liée a la bile. ].-S. Starobinski a élégamment rédigé un
historique du traitement de la mélancolie des origines a 1900 et 'auteur a
relevé ! qu'au cours des siecles le mot a recouvert des maladies diverses. A
mesure quon avance dans le temps la médecine se rend compte qu'elle est
qualifiée pour intervenir sur cet « cet état du corps » mais quelle n’a pas les
moyens directs pour agir sur les structures somatiques. Jusqu'au XXe siecle,
’homme mélancolique va demeurer, selon le mot de Starobinski, « le type
méme de Pétre inaccessible, prisonnier d'un cachot dont la clef reste a
trouver » (op. cit. p. 90).

Les gens de lettres utilisent les termes les plus divers pour dépeindre I'état
mélancolique. Chez les Latins on parlait du «taedium vitae », le dégoit de la
vie, ou du « fastidium vitae », la lassitude de vivre, et Séneéque donne des
conseils pour ne pas souhaiter de voir arriver la nuit par dégoit du jour... %
S. Augustin parle aussi, sans le recommander, du « taedium vivendi», le
dégoit de vivre 2.

Beaucoup plus tard on parlera du spleen ou du marasme. On voulait
signaler, par exemple 2 I'époque des Soeurs Bronté, un sentiment de vide et
d’inutilité. Rien n’intéresse plus et dans cet abandon on découvre le néant du
monde et de soi-méme. En ce qui concerne la nostalgie, les psychologues y
voient surtout un état de langueur causé par «le regret obsédant du pays
natal » : peu 2 peu le mot a exprimé le désir lancinant de revenir en arriere
et de retrouver le passé.

209



Enfin, on arrive a la dépression, une notion dont chacun aujourd’hui
discourt, 2 bon ou 4 mauvais escient... La Varende a méme eu l'audace
d’écrire que ce terme représentait «la planche de salut des médecins
modernes en mal de diagnostic»! Cette ironie, datant de 1971, semble
infirmée par les faits et par les thérapeutiques.

PRISONNIER D’UN CACHOT

Tous ceux qui recoivent un déprimé venant demander secours sont
frappés par ce phénomene qui caractérise la souffrance du patient et que
releve Starobinski: le malade voit la solution qui semble facile a atteindre
mais il se sent, pour autant, dans I'impossibilité de fuir son cauchemar. I’état
pathologique de tristesse rétrécit les fonctions psychiques et ralentit I'énergie
des forces physiques, en diminuant fortement le gott d’une activité durable.

A ce propos le professeur E. de Greeff ne craignait pas de parler d’'un
enfer dans la condition humaine. Cet enfer n’est pas seulement constitué par
la souffrance du malade mais « par I'impossibilité ou il se trouve d’en sortir,
alors qu’il voit fort bien comment il devrait agir» *. Le médecin ajoute :
« Lorsque le malade est 4 méme de nous décrire son état, on se rend compte
que sa détresse est faite tout autant de I'inanité de ses efforts pour se sauver
que de la misere éprouvée. »

Déja en 1597 un professeur de la Faculté de Montpellier, le Dr André du
Laurens, composait un discours sur les maladies mélancoliques et remarquait
que le patient subit la peur et la tristesse « sans aucune occasion apparente ».
Bien plus, ce malheureux qui « est en perpétuelle inquiétude de corps et
d’esprit », ombrageux et solitaire, « veut fuir et ne peut marcher» ° On
soulignait donc cette souffrance du malade qui ne peut quitter son état, alors
qu’il en voit I'inanité. :

Au XIXe siecle le Dr E. Esquirol cherche a préciser ce qu’est la mélancolie,
sans se contenter de n’y voir que cet état de tristesse qui « doit étre laissé aux
moralistes et aux poetes ». Le célebre médecin de la Salpétriere et de
Charenton écrit qu'une telle disposition « embrasse toutes les mystérieuses
anomalies de la sensibilité, tous les phénomenes de I'entendement humain,
tous les effets de la perversion de nos penchants et tous les égarements de
nos passions» % Peu 2 peu on cerne mieux le probleme des états
mélancoliques et les médecins insisteront sur le « malaise intime » du malade ’
et sur le danger pour ce dernier de sombrer dans « une passion du vide
absolu » 8.

Ces propos médicaux relevent bien que la mélancolie et la dépression
dépassent le cadre de la psychothérapie. 1l y a au fond de cette souffrance la
vieille interrogation du sens de la vie. Cest pour cette raison que le

230



théologien ou le pasteur d’ame peuvent se demander s’ils n’ont pas leur mot a
dire face a l'augmentation croissante du nombre des déprimés °. La
spiritualité semble étre et demeurer un moyen d’aider le mélancolique 2 sortir
de sa prison. Plus exactement la spiritualité devrait rester une source de
dynamisme, capable d’empécher un individu — un peu comme une médecine
préventive — d’arriver a cette angoisse qui ressemble a une gedle. Un
spécialiste écrivait : « Comme science constituée, 'histoire de la spiritualité
est une science neuve aux méthodes multiples, tard venue dans les
connaissances humaines. Elle a suivi le mouvement de 'histoire scientifique,
elle aussi d’apparition tardive. L’originalité de son propos est d’introduire
dans les histoires événementielles, politiques, économiques, sociales et autres
une dimension d’intériorité de nature religieuse. » '° C’est précisément cette
dimension qui pourrait étre un antidote contre I'éveil d'une dépression.

LE GRAVE PLAISIR DE VIVRE

Il est intéressant d’entendre des médecins de provenances diverses relier
les phénomenes dépressifs au sens méme de P'existence. Un psychiatre assure
quune dépression est une « torture existentielle » ''. Lors d’'un symposium
international tenu en Suisse, en 1973, consacré a la dépression, le Professeur
J--L. Lopes, de I'Université¢ fédérale de Rio de Janeiro, déclarait: «La
dépression est toujours une crise existentielle. Qu’ils résultent d'un mécanis-
me génétique, dune disposition acquise, dune réaction a des agents
stressants ou qu’ils soient déclenchés par des émotions résultant d’une perte
‘d’objet, les états dépressifs ont une signification personnelle. La dépression
plonge ses racines, comme chacun I'admet pour la mélancolie endogene, dans
le fonds vital. » '2

a) UNE VIEILLE INTERROGATION

Les praticiens se plaisent donc a souligner que la dépression est liée a la
question du sens de Pexistence, vécu dans la singularité de chacun. On
découvre ainsi promptement que le probleme dépasse le cadre de la biologie,
de la médecine ou des sciences psychologiques pour entrer dans la
métaphysique. Le Dt Y. Prigent écrit : « Un cabinet de psychiatre ressemble a
ces iles perdues dans une mer hostile ou des navigateurs apeurés, fatigués ou
naufragés viennent chercher refuge, repos, assistance et trouvent parfois la
force et surtout le désir de repartir, le plaisir grave et hasardeux de vivre »
(op. cit. p. 17). Une nouvelle fois se pose la question de savoir si le médecin
et le psychiatre, utiles et indispensables, suffisent pour enseigner ce grave
plaisir de vivre. Il y a au fond du coeur et de lintelligence de chacun

231



certaines interrogations inquietes concernant la destinée de 'homme’ qui
nécessitent d’autres phates que ceux de la médecine ou de la psychologie pour
éclairer la route.

La dépression est toujours liée a une certaine forme d’angoisse. Clest
pourquoi, a la suite du Congrés mondial de psychiatrie, tenu 2 Vienne en
1983, le rédacteur d’une revue suisse pouvait écrire: « Que I'on considere
Pangoisse dun point de vue terre a terre ou élevé, scientifique ou
philosophique, psychanalytique ou théologique, descriptif ou empathique, elle
appartient 24 la nature humaine et, soeur de la peur, elle semble utile et
légitime quand elle ne prend pas un caractére pathologique. Et quand elle
franchit les limites du normal, elle tombe dans le domaine du médecin qui
doit la reconnaitre sous tous ses déguisements. » >

Les chercheurs prétendent qu'on a déja dans le Livre de Job une étude qui
trace les tourments de ’homme déprimé. On sait que la vieille histoire du
pauvre Job, racontée depuis des générations, fut rédigée a I'époque ou il
fallait stimuler le courage des Hébreux se trouvant en exil.” Sous le coup de
toutes ses épreuves, Job maudit le jour ou il a été enfanté et s’écrie:
« Pourquoi ne suis-je pas mort dés le sein ? A peine sorti du ventre jaurais
expiré... Désormais, gisant, je serais au calme, endormi, je jouirais alors du
repos » (I, 11 et 13). Clest 12 un malheureux qui refuse son sort et qui ne voit
pas d’issue: c’est '’homme de la dépression. La Bible va alors confondre
Iaudace des jugements de Job et Dieu propose divers défis a celui « qui
dénigre la providence par des discours insensés». Le Seigneur dit a son
serviteur déprimé: « Ou est-ce que tu étais quand je fondai la terre?
Dis-le-moi puisque tu es si savant. Qui en fixa les mesures, le saurais-tu 2 »
(38, 4-5). Ainsi la dépression va se résoudre ici par 'abandon 2 la sagesse de
Dieu qui envoie le bonheur et autorise le malheur (II, 10).

Les auteurs tragiques grecs ont longuement médité sur 'angoisse inhérente
a la condition humaine et, 2 leur tour, ils s’en remettaient aux dieux. Eschyle
constate qu’il ne connait pas « de moyens d’échapper au vouloir de Zeus »
(Prométhée -enchainé). Sophocle releve que «les dieux sont les maitres du
monde » et que «par dela la souffrance ils nous offrent la sagesse»
(Antigone). Cette sagesse, qui est « le fondement du bonheur », est souvent
acquise par lépreuve. Les Grecs se référaient 4 un proverbe qu'on
rencontrait déja chez Hésiode : « Souffrir pour comprendre » (Les travaux: et
les jours). On s’écarte ainsi de la dépression si 'on fait de la souffrance une
source de connaissance. :

En Isra€l on enseignait « 2 déposer toutes nos afflictions et nos angoisses
en Dieu » (Ps. III, 59) et le Psalmiste ne se lasse pas de comparer Dieu 2 un
rempart, une enceinte, un refuge, une citadelle, un bouclier et méme un
rocher (Ps. 18 et Ps. 31). Par ce moyen ’homme courbé sous le poids d’'une

252






mélancolie », Albrecht Diirer (1471-1528)
Eau forte 1514







« Le Christ Apothicaire », reproduction d’un tableau de la premitre moitié¢ du XVIIIe
siecle (?)




épreuve se releve. La Vulgate traduit un verset du psaume 145 en disant que
Dieu « erigit omnes depressos », donc que Dieu redresse ceux qui fléchissent
(v. 8). Il s’agit de la « dépression » ; mais cet accident n’est pas nécessaire-
ment 2 Porigine d’une réaction pathologique.

La recherche médicale actuelle insiste sur cet aspect des choses. Le
Professeur C. Hiring, de Diisseldorf, traitant de la dysthimie dépressive, écrit
que ces perturbations d’humeur sont variées et qu’elles proviennent de divers
troubles somatiques et psychiques, n’épargnant aucun homme. Le médecin
ajoute : « On ne devrait du reste pas chercher 2 faire entrer tout trouble de
Ihumeur et tout état de découragement immédiatement dans les catégories
de diagnostic psychiatrique. Toute souffrance qui frappe ’'homme n’est pas
une maladie. » '* Cette vérité élémentaire évitera 2 un individu, passant par
un moment de dépression, de courir trop promptement chez le médecin...

De méme, lors du Congrés de Vienne de 1983, le Professeur P. Pichot
approucollegue allemand d’avoir souligné fort justement que Ilanxiété
« peut étre un phénomeéne normal et positif pour le développement
psychologique de certaines situations vitales » '?

b) FRANCOIS DE SALES (1567-1622)

'Avant que la médecine ne devienne une science indépendante, les moines
se chargeaient de secourir le corps et '4me des malades. Plus tard les
« directeurs » spirituels prirent en main les problemes de « mélancolie » des
fideles. Parmi ces conseillers les médecins ont toujours admiré Frangois de
Sales, I'évéque de Genéve. Le Professeur P. Janet le rangeait dans la catégorie
de ceux qui, auprés des étres inquiets, sont comparables a une « rampe
d’escalier dont la présence enleve le vertige de la vie » . ‘

Francois de Sales rappelait constamment qu’il est normal de connaitre une
baisse de forme apres diverses épreuves : jamais le Prélat n’aurait vu la tout
de suite des réactions pathologiques. Ainsi il écrit 2 une Dame fort affligée
de la mort de son pere : « Le coeur est doux et paisible, car il ne tient compte
de ce qui peut le troubler : mais quand je dis qu’il est doux et paisible, je ne
veux pas dire qu'il n’ait point de douleur, ni de sentiment d’affliction... Je dis
que les souffrances, les peines, les tribulations, sont accompagnées d’une si
forte résolution de les souffrir pour Dieu, que toute cette amertume, pour
amere qu’elle soit, est en paix et tranquilité. »

On remarquera que I'Evéque utilise des mots liés a2 ce quon nomme
aujourd’hui la dépression : douleur, souffrance, peine, tribulation, amertume.
Francois de Sales propose I'abandon 24 Dieu pour tenir bon parmi « les
répugnances, aversions et dégotts» Le mot «mélancolie» revient 2
plusieurs reprises dans la correspondance de 'Evéque et il se charge alors de
donner des directives puisque les angoissés de I'époque n’allaient pas

233



consulter le médecin comme de nos jours. Par exemple I'Evéque écrit
d’Annecy, le 10 octobre 1605, 2 Mme de Rye, religieuse de I’Abbaye de
Baume-les-Dames : « Réveillez souventefois en vous lesprit de joie et de
suavité, et croyez fermement que Cest le vrai esprit de dévotion ; et si parfois
vous vous sentez attaquée du contraire esprit de tristesse et d’amertume,
élancez a vive force votre coeur en Dieu... Puis, tout soudainement,
divertissez-vous a des exercices contraires, comme de vous mettre a quelque
conversation sainte, mais de celles qui vous peuvent réjouir, Sortez a vous
promener, lisez quelque livre de ceux que vous gottez le plus... Chantez
quelque chanson dévote. Et ceci vous le devez faire souvent, car, outre que
cela recrée, Dieu en est servi. Que si vous usez de ces moyens, vous romprez
petit 2 petit le chemin de toutes amertumes et mélancolies spirituelles. » '8

Ceest le langage d’'une psychothérapie de I'époque mais I'Evéque sait aussi
que la mélancolie peut exister en fonction de I'état du corps. Frangois de
Sales écrit, le 13 juillet 1608, 2 Mme¢ de La Fléchere qui attend un enfant:
« Voyez-vous, Madame, je m'imagine que I’'humeur mélancolique se prévau-
dra de votre grossesse pour vous attrister beaucoup, et que, vous voyant
triste, vous vous inquiéterez. Mais ne le faites pas, je vous prie. Si vous vous
trouvez pesante, triste et sombre, ne laissez pas pour cela de demeurer en
paix ; et bien qu’il vous semblera que tout ce que vous ferez se fasse sans
gout, sans sentiment et sans force, ne laissez pas pourtant de donner a Notre
Seigneur crucifié votre coeur et votre esprit avec vos affections telles quelles
et toutes languissantes qu’elles sont. » "

Face 2 la mélancolie, Francois de Sales insiste sur la nécessité de « recréer
notre pauvre coeur » aupres de Dieu, comme il 'écrit 2 Mme de Chantal, en
mars 1611, et de tenir notre esprit en paix « nonobstant 'embarrassement qui
est autour ». Quelques années auparavant, en Espagne, Thérese d’Avila avait
écrit des « Avis nécessaires aux Supérieures » concernant la « conduite 2 tenir
vis-a-vis des religieuses mélancoliques » *. La Carmélite établissait déja un
diagnostic de la mélancolie, qui épuisait les femmes « secretement ravagées
par les larmes », et donnait des directives dont certaines, selon I'époque, se
révelent aujourd’hui trop séveres. Thérese d’Avila souhaitait que ces
religieuses inquittes refusent «de se prendre au sérieux» afin détre
« grandement soulagées ». On sait que ce voeu n’est pas toujours réalisable...

I’« embarrassement » qui nous entoure, dont parle Frangois de Sales, a
toujours existé. Le probleme est d'y faire face par des procédés équilibrés,
sans se hiter de mettre I'étiquette « pathologique » a des réactions propres
la condition humaine. Pascal le savait quand il écrit que ’homme est
malheureux aussi du fait « qu’il s’ennuierait méme sans aucune cause d’ennui,
par D'état propre de sa complexion » *'. L’art de vivre est d’assumer cette
complexion, sans s’étonner de la découvrir en soi.

234



PSYCHOLOGIE DES HAUTEURS

Les Viennois ont toujours beaucoup cultivé la psychologie et de grands
courants d’analyse sont partis d’Autriche. On oublie un peu cependant
Penseignement du Dr Viktor E. Frankl qui a relié I'analyse existentielle 2 la
logothérapie. Ce médecin estime que ’'homme n’a pas a poser la question du
sens de la vie car c’est I'inverse qui se produit. En effet c’est Thomme qui est
interrogé et c’est lui qui doit répondre. L’erreur serait de penser que cette
réponse n’est dictée que par une « instinctivité inconsciente », alors qu’elle est
aussi inspirée par la « spiritualité inconsciente» 2. Le médecin viennois
découvre régulierement chez ses patients un malaise provenant du fait que le
malade ne sait pas se rendre disponible au sens de la vie. Cette frustration
existentielle entraine souvent la dépression et la mélancolie.

En revanche, si ’homme cherche a4 dépasser son conditionnement
biopsychologique et les situations contrariantes, il évite le piege de la
dépression, car il refuse de se laisser enfermer dans une prison. Le Dr V. E.
Frankl mise sur ce qu’il appelle « le pouvoir de contestation de I'esprit » et
c’est ainsi que le médecin arrive a parler de la psychologie des hauteurs. On a
trop spéculé sur la psychologie des profondeurs et on en est venu 2 oublier
que le méme homme qui, effectivement, connait tout un grouillement dans
son subconscient, connait aussi le besoin de quéter un idéal et un absolu.
Dans le méme esprit, en France, le Professeur H. Baruk écrivait : « On peut
dire que la conscience morale fait part des aspirations intimes et profondes
de 'homme de méme que les instincts, mais que la force et la profondeur de
la conscience morale est mille fois plus immense que celle de instinct et les
conséquences de sa méconnaissance sont extrémement graves, non seule-
ment pour I'individu mais pour la société. » 2

Quand les médecins affirment qu'un fort pourcentage de névroses et de
dépressions proviennent d’un vide existentiel, c’est donc qu’il faut aller a la
rencontre de cette soif de remplir ce vide. Or la vie apprend, souligne le D:
V. E. Frankl, que seule une valeur absolue peu le combler. Clest
Ienracinement dans la transcendance qui engendrera alors la sécurité. Ce
genre d’« analyse » rejoint évidemment les propos du théologien qui a
toujours rappelé, dans les religions les plus anciennes et les plus variées, que
seul Dieu répond 2 la notion d’absolu. Que ce soit le Psalmiste, chantant la
grandeur de Dieu qui mérite qu'on I'exalte (Ps. 99), ou le Coran invitant a
venir prier Allah comme le Dieu Tres Haut et Tres Grand, vivant et sachant
ce qui était avant le monde et ce qui sera apres (Sourate 2/255), ou encore le
Christ enseignant qu’il n’y a qu'un seul Maitre qui est Dieu (Mt. 23, 8), c’est
toujours d’'un absolu qu’il sagit.

235



Des lors la religion, qui n’a rien d’abord d’'un remede utilisable 2 des fins
thérapeutiques, peut indirectement écarter un étre de la dépression. Mais il
faut conserver la spécificité de la religion qui veut rendre 2 Dieu le culte et
I'honneur qu’il mérite, comme I'enseigne Thomas d’Aquin (II/1I, 81,2). Le
D: V. E. Frankl remarquait bien que le but de la religion n’est pas la guérison
du psychisme mais le salut de I'Ame et le médecin ajoute : « La religion n’est
pas une assurance de vie quitte, une garantie d’harmonie morale ou une
hygiene psychique d’aucune sorte » (op. cit. p. 74). Les médecins conscien-
cieux refusent de voir la psychothérapie devenir la servante de la théologie...
Si ces deux domaines peuvent parfois cumuler leurs effets, ils restent
«étrangers 'un a lautre quant a leur intention ». On évitera ici toute:
confusion, par respect de la dignité de '’homme fondée sur sa liberté. Pour
autant un individu capable d’'une honnéte investigation saura, peu 2 peu,
découvrir en lui des résultats qui s’ordonnent harmonieusement, sans
contradiction, entre ses besoins d’homme et ses aspirations de croyant.

FUITE OU COMBAT

La spiritualité veille 2 placer ’homme devant ses difficultés dans un esprit
qu'on appelle volontiers aujourd’hui d’authenticité. Depuis des sikcles, les
auteurs spirituels invitent ceux qui souffrent moralement a se garder des
illusions comme d’éventuels remedes. Au temps de Pascal on parlait du
déguisement — « et en soi-méme et a I'égard des autres » — et ce piege est
demeuré constamment un objet de préoccupation de la part des guides
spirituels. A la fin du XIXe siecle, Mgr C. Gay écrivait des pages qui
annongaient remarquablement tout ce que dira la psychologie du comporte-
ment concernant les motivations fausses ou inconscientes. Le Prélat savait
que « Dieu lui-méme peut étre en nous un objet d’illusion » %,

Ainsi le déprimé se voit dans une certaine obligation, s’il veut loyalement
sortir de sa mélancolie, de faire contréler ses aspirations pout éviter de se
jouer un jeu dangereux a lui-méme. En médecine on parle volontiers, par
exemple, de la fuite dans la maladie et les raisons en sont variées. Tantot c’est
un moyen pour éviter de prendre position face 4 un grave probleme qui se
pose, tantdt on cherche a s’écarter d’un milieu familial ou dun climat
professionnel devenus insupportables. Il arrive aussi que la maladie soit
Poccasion de s’attirer un peu de tendresse, dont on mandque, par tous les soins
qui seront prodigués. Les praticiens connaissent également le phénomene de
« conversion » : une structure psychique perturbée produit une actualisation
somatique. Quant aux moralistes, ils n’ignorent pas que la maladie peut
représenter, chez certains étres inquiets, une auto-punition, tant une
culpabilité morbide s’est installée chez le sujet, 2 la suite d’une faute réelle ou
imaginaire.

236



Ces réactions correspondent toujours au déguisement et une telle fuite
paralyse I'effort demandé par la vie. Une petite remarque de Francois de Sales
semble, une fois de plus, tres perspicace lorsquil affirme: « Jamais nous
n’aurons la parfaite douceur et charité, si elle n’est exercée entre les
_ répugnances, aversions et dégoits. La vraie paix ne git pas a ne pas
combattre, mais a vaincre : les vaincus ne combattent plus et néanmoins ils
n’ont pas la vraie paix. » » Or précisément le déprimé est presque toujours
un vaincu : il importe de l'aider a récupérer assez de forces pour pouvoir se
battre. C’est la tiche des médecins et des psychologues mais cest aussi celle
des représentants d’'une spiritualité.

A ce propos on remarquera que les vrais théologiens n’ont jamais engagé
les croyants a cultiver une peur délétere qui enléve le sens de la lutte. Un
professeur au College de France, Jean Delumeau, écrit que le discours
religieux engendra la peur en Occident du XIIIe au XVIIIe siecles, par « une
prédication qui parlait plus de la passion du Sauveur que de sa Résurrection,
du péché que du pardon, du Juge que du Peére, de I'enfer que du paradis » *°.
L’auteur estime que ce fut alors « une pastorale trop lourde » qui opérait une
déviation par rapport au mot de saint Paul affirmant que «1a ou le péché a
proliféré, la grace a surabondé » (Rom. V, 20). L’historien accuse surtout les
curés et les prédicateurs.

Or on a vu qu’un Frangois de Sales était fort éloigné d’une telle perspective
au début du XVIIe siecle. Et au début du XIIIe siecle Thomas d’Aquin se
montrait tres méfiant 2 P'égard de la tristesse qui est une passion malsaine
pour le « mouvement de notre vie» (motus humanae vitae: I/II, 37,4).
Parmi les formes de la tristesse on parlait, au moyen 4ge, de '« acedia » qui
se traduit par dégott et indifférence. Cette disposition s’oppose 2 la joie, qui
provient de la charité, et est définie ainsi par Thomas d’Aquin: « Une
tristesse accablante qui produit dans I'esprit de ’homme une dépression telle
quil n’a plus envie de faire quoi que ce soit, 2 la maniére de ces choses qui,
mordues par acide, deviennent toutes froides: et c’est pourquoi I'acédie
produit un dégott de laction» (I/III, 35,1). L’expression latine est:
« deprimit animum hominis » ; on est déja en face de la dépression.

L’auteur cherche les sources de ce mal et dit que 'homme, atteint de cette
inclination, méprise les biens qui nous viennent de Dieu et ce mépris conduit
2 une inaction coupable. Thomas d’Aquin reconnait que cette dépression
peut provoquer des troubles corporels ou avoir, comme origine, un désordre
somatique tant il est vrai que « toute déficience corporelle, de soi, dispose a
la tristesse » (ibidem, ad 2). La médecine psychosomatique actuelle développe
une pareille affirmation en y ajoutant les connaissances acquises par la
clinique et le laboratoire. On sait un peu mieux également aujourd’hui le
poids de I'hérédité. C’est ce qui fait écrire au Professeur J. Hamburger : « Tel,

237



né chromosiquement bon vivant, rit de tous les coups du sort ; tandis que cet
autre est chromosiquemennt voué a n’en tirer qu'anxiété et dépression. » ?’

Dans la méme perspective certains médecins parlent de « charité biologi-
que », c’est-a-dire d’une attitude qui sait que, pour juger un homme, il ne faut
jamais perdre de vue tous les éléments qui, en bien ou en mal, influencent sa
responsabilité. Un moraliste doit faire écho a cet appel sans oublier pourtant
que cette responsabilité subsiste dans la mesure ou I'individu est capable de
prendre conscience de ses « déterminismes ». Les philosophes ont raison
d’assurer que la liberté consiste a rejoindre la vérité de son étre a travers des
choix variés. Le moi pensant et volontaire est certes a lintérieur dun
ensemble plus ou moins conditionnant *. Pour autant I'étre humain peut
faire concourir cet ensemble 2 'épanouissement de sa personne intelligente.

On ne peut nier que notre vie spirituelle est atteinte par les données
physiologiques, les complexes nerveux et les activités hormonales. Tout cela
influence, aux heures de difficultés, notre fuite ou notre combat. Cependant
’homme est apte a connaitre et 4 analyser les pulsions qui le font agir : il peut
méme démonter certains mécanismes ou divers ressorts. L’intelligence et la
volonté évitent ainsi un enlisement possible. Méme si dans l'organisation
fondamentale de notre vie il y a les réactions automatiques des réflexes et des
instincts, il y a aussi les réactions non automatiques de la conscience.

Aujourd’hui, des méthodes multiples et variées envahissent ce qu'on
appelle le « marché de la santé » et Pon voit des « thérapies » se développer
un peu partout. On parlera de bioénergie, de thérapie primale et de
Gestalt-thérapie mais aussi d’approches sophrologiques, d’analyse transac-
tionnelle et de psychosyntérese. Dans tous les pays, livres, revues et journaux
soulignent le bienfait de ces médications. On souhaite secourir 'homme en
insistant sur son affectivité et en éveillant le coté intuitif qui sommeille en
chacun de nous. Tous ces procédés ont certainement des aspects positifs mais
ne sauraient devenir des panacées qui cachent ou simplement voilent
Iessentiel des interrogations humaines.

En tout cas il apparait ainsi que ’homme moderne est dans un désarroi qui
permet a ces méthodes de trouver des adeptes et qui oblige des institutions
comme SOS Amitié, Porte ouverte ou la Main tendue 2 répondre a des
milliers d’appels. On peut alors honnétement se demander ou 'homme de
naguére ou de jadis trouvait sa résistance face aux épreuves car on doit se
garder d’idéaliser le passé. Les guerres et les épidémies ont rendu bien
cruelles certaines époques de l'histoire. Et ’homme, en tout cas, s’est toujours
trouvé confronté a son moi: se supporter soi-méme, s’accepter ou simple-
ment se tolérer a été un probleme constant pour lindividu. Les lettres de
direction de Vincent de Paul ou de Bossuet recommandent a chacun de
s'aimer soi-méme par charité. L’expression existe déja dans la Somme de

238



Thomas d’Aquin (II/II, 25,4-5) qui ajoute qu’on doit aimer aussi son proptre
corps, toujours par charité...

Cette spiritualité est évidemment adoptée par Francois de Sales qui écrivait
a Mme de la Fléchere, en avril 1608 : « Il faut supporter les autres: mais
premierement il faut se supporter soi-méme, et avoir patience d’étre si
imparfait. » Et en octobre 1704 Fénelon dira 2 la Comtesse de Montberon :
« Supportez-vous vous-méme, comme le prochain ; vous ne vous devez pas
moins la charité qua autrui.» * Ce n’est donc pas la psychanalyse qui a
découvert une telle nécessité, comme semblerait laffirmer un texte dun
médecin anglais: «Si l'on pouvait tirer un enseignement clair de la
psychologie dynamique contemporaine, ce serait cette lecon évidente : on ne
peut pas aimer son prochain, ou Dieu, si 'on n’a pas d’abord appris 4 s’aimer
soi-méme, sincérement et prodondément. Ce sont les gens les moins capables
de s’aimer eux-mémes qui ont 2 se faire aider par les psychanalystes. » *

Le Christ répond au scribe, discutant de 'importance du commandement
(Mc. XII, 31) d’aimer Dieu, et ajoute: « Tu aimeras ton prochain comme
toi-méme. » Jésus se réfere au Livre du Lévitique (XIX, 18). On a sans doute
trop oublié en spiritualité la fin du précepte et on a confondu 'amour de soi
avec I'égoisme et I'égocentrisme ou avec un golt pour lintrospection. Le
déprimé est précisément quelquun qui ne lutte plus assez pour saimer
lui-méme et il préfere se fuir. Or il est tres dangereux de se mépriser et de ne
plus rester un bon compagnon pour soi-méme, car on méprise Dieu en nous.

LA DIFFICULTE D’ETRE

On admettra sans doute qu’une solide spiritualité peut aider un individu
non pas a ignorer la dépression mais du moins 2 ne pas laisser celle-ci
atteindre un degré si grave qu’elle devienne une véritable affection. Si le sujet
est arrivé 4 cet état, que la clinique range parmi les cas pathologiques, il faut
recourir au double secours de la psychothérapie et de la chimiothérapie. Il
serait naif d’espérer que la vie spirituelle et religieuse suffira pour rétablir
lordre. Cependant les médecins savent bien que les psychotropes, ces
substances chimiques, d’origine naturelle ou artificielle, qui sont susceptibles
de modifier Pactivité mentale, ne sauraient faire tout le travail. Ce ne sont pas
la des automates qui guérissent a I'instant une dépression endogéne, venant
donc de lintérieur, ou exogene, provenant d'une mauvaise réaction face a
une situation traumatisante.

Un praticien écrit: « L’expérience’ quotidienne et le simple bon sens
montrent que les médicaments ne peuvent jamais étre que les auxiliaires
d’une action plus large qui tienne compte de cette évidence : c’est la personne
tout entiere qui est malade, avec son histoire, son milieu, ses liens affectifs,

239



et pas seulement son cerveau. Il serait absurde de se priver des psychotropes.
Mais réduire toute son action thérapeutique a les prescrire est au moins aussi
absurde... Les psychotropes ne peuvent en effet prétendre a la guérison des
troubles : ils ne peuvent aspirer qua les corriger. » *! De tout c6té on insiste
aujourd’hui sur la responsabilité du patient dans le processus de la guérison
car on craint une médecine qui supplante la volonté personnelle du malade
ou des médicaments qui représenteraient la panacée conduisant automatique-
ment au rétablissement de la santé.

Ainsi, méme dans des cas graves, la spiritualité peut étre secourable, sans
remplacer les thérapeutiques, car elle cherche aussi 2 dialoguer avec «la
personne tout entiere ». Il est frappant de constater que la liturgie de Caréme
demande a Dieu, par Pefficacité des sacrements, un secours pour I'dme et
pour le corps, « afin que nous goitions la joie d’étre tout entier sauvés » >

En ces domaines I'éthologie semble tracer une voie 2 tous ceux qui, chacun
selon son optique, veulent tendre la main au déprimé. En effet les spécialistes
du comportement humain parlent dune «triade des besoins innés» .
L’homme doit connaitre son 7dentité pour ne pas se sentir perdu dans
I'anonymat. Il a besoin de stimulation pour ne pas sombrer dans un ennui
malsain et il recherche la sécurité pour ne pas étre atteint par I'angoisse. Or
tant sur le plan humain que sur le plan chrétien ou religieux on s’efforcera
d’aider un déprimé a faire face 2 ces trois exigences et, par 1a méme, 2 mieux
résoudre la difficulté d’étre. -

L’identité doit se découvrir dans la communauté humaine mais aussi dans
la famille des chrétiens ou d’autres croyants. La stimulation est favorisée par
le dévouement a une cause tout simplement terrestre ou 2 un idéal qui
dépasse le cadre du créé. La sécurité peut s’obtenir par une certaine chaleur
qu'une société, d’abord au niveau « local », est capable d’entretenir. Pour le
croyant cette sécurité vient également de I'absolu de Dieu et de son amitié.
Cest peut-étre cela aussi que désignait ce mot de Malraux, qu'on cite partout,
assurant que le XXTe siecle sera religieux ou ne sera pas.

Voila comment les sciences les plus diverses contribuent 2 donner 2
’homme, dans sa difficulté d’exister, des points d’ancrage. Encore faut-il
savoir bien en user. Un médecin qui soigne les déprimés sait, par exemple,
que des tendances suicidaires sont toujours a craindre. On a dit et répété que
ce drame provient d'une trop grande solitude et de I'absence des autres.
Aujourd’hui on insiste davantage sur la tiche capitale d’'un individu qui est
d’apprendre a étre seul et a savoir peupler sa solitude. Ces dernieres années
on a tellement parlé de « communauté » dans tous les domaines, et méme
dans les Eglises, qu'on n’apprend plus assez a I'étre humain 2 s’assumer dans
son inévitable solitude et 2 orner son «chiteau intérieur ». Il y a mille
maniéres de le faire et Mauriac avait raison de prétendre qua certaines

240



heures de doute un andante de Mozart suffit 2 nous retenir du c6té de I'ime
et du coté de Dieu >,

Les psychologues modernes admettent que le risque de suicide est moindre
chez celui qui est capable de rester seul en rendant féconde sa solitude. Une
telle entreprise demande un apprentissage et I'éducation comme linstruction
ne sauraient 'ignorer. On reste frappé par le coté moderne de la remarque de
Pascal : « Quand je m’y suis mis quelquefois a4 considérer les diverses
agitations des hommes... jai découvert que tout le malheur des hommes vient
d’une seule chose, qui est de ne savoir pas demeurer en repos, dans une
chambre. » * [’éthologie actuelle ne peut que faire la méme constatation.

Le probleme est plus délicat quand un déprimé ne croit pas en Dieu car il
est ardu- alors de prendre soin de I'« heureuse cachette du coeur », dont
parlent les mystiques mais qui existe chez chacun. Encore faudrait-il préciser
ce que signifie ne pas croire en Dieu. On a dit de Raymond Aron qu’il croyait
ne pas croire en Dieu... Clest le sort de beaucoup de gens qui donnent
éventuellement aussi un autre nom a une valeur correspondant quand méme
a une transcendance. On peut méme, en rejoignant le Dr V. E. Frankl, se
demander si la dépression n’est pas la traduction d’une recherche d’absolu
inassouvie.

A ce propos, le dernier Concile a remarquablement décrit 'homme
« divisé » qui s’interroge sur les énigmes cachées de la condition humaine. Un
texte surtout donne 2 réfléchir : « En vérité, les déséquilibres qui travaillent
le monde moderne sont liés a un déséquilibre plus fondamental, qui prend
racine dans le coeur méme de- ’homme. C’est en 'homme lui-méme, en effet,
que de nombreux éléments se combattent. D’une part, comme créature, il fait
Iexpérience de ses multiples limites ; d’autre part, il se sent illimité dans ses
désirs et appelé a une vie supérieure. Sollicité de tant de fagons, il est sans
cesse contraint de choisir et de renoncer » (G.S. 10,1). Il est légitime de se
demander si la dépression n’est pas aussi liée parfois a ces aspects, limité et
illimité, qui se font la guerre en nous.

Face 2 cette déchirure ’homme, qui ne connaitrait aucune forme de la foi,
peut cependant trouver des adjuvants dans un art de vivre correspondant 2
un certain humanisme ou a une équanimité qui rejette la dépression. Les
romanciers ou les gens de théatre traitent volontiers ce theme. Anouilh écrit
qu'on ne saurait « se fabriquer un bonheur avec des remedes » (Léocadia) et
ailleurs P'auteur constate: « La vie est pleine de petites joies humbles pour
chaque jour... Nous sommes trop exigeants... La vie est faite de pieces de
deux sous et il y en a une fortune ‘pour ceux qui savent les ramasser.
Seulement nous les méprisons. Nous attendons toujours que la vie nous regle
avec un billet de mille. Alors nous restons pauvres devant le trésor. Les
billets de mille sont rares » ((Ardéle ou la Marguerite).

241



Si on arrive a estimer a leur juste valeur « les pieces de deux sous », on
parvient plus aisément, encore une fois de fagon préventive, a écarter les
pieges de la dépression. En plus, indépendamment de la charité enseignée
dans PEvangile, qui nous fait retrouver Dieu 4 travers le prochain (Mt.
XXV, 40), il y a des formes de philanthropie qui constituent aussi une
solution dynamique pour aborder la difficulté d’étre. Clest ce qu'a compris
Camus lorsque dans ses Carnets, en mai 1949, il écrit : « Quand on a vu une
seule fois le resplendissement du bonheur sur le visage d'un étre qulon aime,
on sait qu’il ne peut pas y avoir d’autre vocation pour un homme que de
susciter cette lumiere sur les visages qui 'entourent » *. Il est manifeste que
celui qui conforme sa vie a une telle sagesse met en lui-méme une clarté
protectrice, en la prodiguant aux autres, et qui le défend contre une
mélancolie débilitante.

Apres avoir recu le Prix Nobel, en 1927, Bergson écrivait une lettre de
remerciement qui contenait des remarques d’'une étonnante sagacité et qui
annongait les pieges guettant humanité actuelle. Le philosophe observe
d’abord que lexpérience a montré combien les inventions mécaniques
n’élevent pas nécessairement le niveau moral de ’humanité et que I'accroisse-
ment des moyens matériels est dangereux, « s’il n’est pas accompagné d’un
effort spirituel correspondant » *’. Bergson alors ajoute : « Les machines que
nous construisons sont des organes artificiels qui viennent s’ajouter a2 nos
organes naturels, les prolonger, et agrandir ainsi le corps de 'humanité. Pour
continuer a remplir ce corps tout entier et pour en régler encore les
mouvements, il faudrait que 'ame se dilatit 4 son tour : sinon, I'équilibre sera
menacé et on verra surgir des difficultés graves, des problémes politiques et
sociaux qui ne feront que traduire la disproportion entre I’ame de ’humanité,
restée a peu pres celle qu'elle était, et son corps énormément agrandi. »

La dilatation de I'dme et le « supplément d’dme » deviennent donc, plus
que jamais, des nécessités face aux progres techniques. Le nombre croissant
de dépressions révele que 'homme se livre difficilement a cet effort de
dilatation ou méme qu’il n’a pas le souci d’y songer. Cest la lorigine
fondamentale de ce malaise que subit actuellement ’étre humain. Si la vie
spirituelle, au sens d’'une «intériorité », est négligée, le désordre qui se
produit au fond de soi suscite aisément la dépression.

Personne n’a peut-étre mieux mis le doigt sur cette plaie que Romano
Guardini lorsqu’il écrit dans un essai sur I'état mélancolique : « Médecins et
psychologues dissertent trés pertinemment sur les causes et la structure
interne de la mélancolie... Ce qu’ils savent énoncer, c’est précisément la
théorie de certaines couches de linfrastructure et rien de plus. Le seas
véritable de la mélancolie ne se révele qua partir du spirituel. Et voici, me
semble-t-il, ou il réside en dernier ressort : la mélancolie est l’ir}quiétude que

242



provoque chez 'homme la proximité de I'éternel. Clest la ce qui le rend
heureux, et en méme temps, constitue pour lui une menace. » *

Cette « proximité de I'éternel » résume tout le probleme de linquiétude
humaine. Chacun doit y faire face et, selon la qualité de son effort, il y
trouvera, ou bien la fatigue de vivre, ou bien une lumineuse espérance.

Abbé Jean-Pierre Schaller
Dr en Théologie (Fribourg)
Dr és Lettres (Sorbonne)

243



NOTES

(1) J.-S. Starobinski: Histoire du traitement de la mélancolie des origines' a 1900. Bile,
Geigy, Acta psychosomatica, N° 1960.

(2) Séneque: « Si te ad studia revocaris, omne vitae fastidium effugeris, nec noctem
fieri optabis taedio lucis » (De tranquillitate animi 3,6). Dans les Lettres
a Lucilius (24,22) Séneque cite un texte d’Epicure parlant de ceux qui
courent 4 la mort par dégoiit de la vie (taedio vitae).

(3) Saint Augustin: Les Confessions (IV 6,2): et taedium vivendi erat in me.
« J’éprouvais un insupportable dégout de la vie et, en méme
temps, javais peur de la mort. »

(4) E. de Greeff: Lenfer dans la condition bumaine. Dans « Magie des extrémes »,
Paris-Bruges, Desclée de Brouwer, 1952, p. 31.

(5) Dr A. du Laurens : Discours de la conservation de la vae : des maladies mélancoligues : des
catarrhes et de la vieillesse. A Paris, chez Jamet Mettayer, 1597,
p- 110.

(6) Dr E. Esquirol : Des maladies mentales considérées sous les rapports médical, hygiénique
et médico-légal. A Paris, chez J.-B. Bailliere, t.I. 1838, p. 399.— A
la fin du XIXe siecle le Dr ]J. Roubinovitch écrira: « Le vrai
mélancolique est persuadé qu’il ne pourra jamais se débarrasser
de sa douleur morale. Il n’entrevoit plus aucune solution
favorable ; il y a entre lui et le monde extérieur un véritable
mur contre lequel vient se briser toute espérance» (La
mélancolie, Paris, Masson, 1897).

(7) Dr Pierre Cony : Le profil psychologique et psychiatrigue de la mélancolie. Considérations
physio-pathologiques. Marseille, Sémaphore de Marseille, 1939, p. 38.

(8) Dr Henti Ey : Contribution a I'étude des relations des crises de melancolie et des crises de
dépression néyrotigue. Dans « L’Evolution psychiatrigue », juillet-sept.
1955, p. 543.

(9) Un communiqué (ats), fondé sur 'Organisation mondiale de la santé, le 30 avril
1981, dit qu’'on dénombre chaque année, dans le monde, quelque 100 millions
d’étres humains victimes d’une dépression nerveuse pouvant étre cliniquement
établie : parmi eux deux hommes pour une femme souffriraient de cette maladie.

(10) Pere G. Dumeige S. J.: Histoire de la spiritualité. Dans le Dictionnaire de la vie
spirituelle, Paris, Le Cerf, 1983, p. 475-476.

(11) Dr Yves Prigent : L expérience dépressive. La parole d'un psychiatre. Paris, Desclée de
Brouwer, 1978, p. 64.— Pour un théologien il y a dans ce livre
des propos fort discutables...

(12) Dr J.-L. Lopes : Etats dépressifs et cancer. Dans « La dépression masquée ». Edité par
P. Kielholz, Berne, Stuttgart, Vienne, Edit. H. Huber, 1973, p.
2009.

(13) Ciba-Revue : Au creuset de la psychiatrie. Bile, 1983. — On lira avec profit I'ouvrage
du Dr M. C. Novikoff et du D J.-P. Olié : « 101 Réponses a propos de
la dépression », Paris, Hachette, 1978. 1l y est fait allusion (p. 17) au
livre de Job.

244



(14) Prof. C. Hiring : Dysthymies. Dans Documenta Geigy. Bile, 1979.

(15) Ciba-Revue: Au creuset de la psychiatrie. Bile, 1983. Interview du Professeur
Pierre Pichot. Le collégue allemand est le Prof. G. Nissen.

(16) Pierre Janet : Les Médications psychologiques. Paris, Alcan, 1919, T. 111, p. 393. — Au
XVIe s, Albert Diirer avait réalisé une célebre gravure (1514) qui
représentait la mélancolie. Les critiques estiment que dans cette
composition allégorique « le maitre allemand a voulu symboliser la
tristesse incurable qui est au fond de toutes les connaissances
humaines et la soif d’infini mal satisfaite ». C'est exprimer par l'art
ce que les philosophes ont toujours dit de la mélancolie.

(17) Frangois de Sales : Oeuvres. Lettre sans date, Tome XXI, Lyon-Paris, Vitte, 1923,
p. 34, Edit. d’Annecy.

(18) Francois de Sales : Oesvres. Edit. d’Annecy, Paris-Lyon, Tome XIII, 1904, p. 112.
Vitte.

(19) Frangois de Sales : Qenvres. Edit. d’Annecy, Paris-Lyon, Tome XV, 1906, p. 52.
Vitte.- -

(20) Thérese d’Avila : Oeuvres complétes. Paris, Edit. du Seuil, 1949, p. 1123-1130.

(21) Blaise Pascal : Pensées. Texte établi par Jacques Haumont, d’aprés les manuscrits.
- Paris, chez Jean de Bonnot, 1982, p. 60. L’archiviste remarque que
le paragraphe est d'une écriture différente de celle de Pascal.

(22) Dr Viktor E. Frankl: Le Dieu inconscient. Paris, Centurion, 1975, p. 19. Le titre
original est : Der unbewusste Gott.

(23) Henri Baruk : Prévis de psychiatrie. Paris, Masson, 1950, p. 382. Ailleurs l'auteur
écrit que les recherches ont montré que la « conscience morale
représentait une manifestation scientifique au méme titre que les
autres manifestations de la personnalité humaine » (La psychopatho-
logie de la mélancolie. La mélancolie, maladie de la conscience morale. Dans
les « Annales médico-psychologiques », T 1., janvier 1955, p. 112). Le
Dr H. Baruk reproche aux psychanalystes de ne considérer la
conscience morale que «sous la forme d’un surmoi cruel et
agressif qui torturerait le sujet par ses exigences et par ses
menaces » (ibidem, p. 111).

(24) Mgr C.-L. Gay : Instructions en forme de retraite. Paris, J. Leday et Cie, 2¢ éd. 1891,
p. 123. On peut aussi consulter nos ouvrages : Direction des dmes
et médecine moderne (Mulhouse, Salvator, 1959) et Direction
spirituelle et temps modernes (Paris, Beauchesne, 1978).

(25) Frangois de Sales : Oenvres. Lettre sans date, Tome XXI, Lyon-Paris, Vitte, 1923,
p. 44-45, Edit. d’Annecy. On consultera aussi, dans le méme

volume, la lettre 2 un gentilhomme atteint de mélancolie, p.
11-14.

(26) Jean Delumeau: Le péché et la peur. La culpabilisation en Occident. XIIe-XVIIIe
siecles. Paris, Fayard, 1983, p. 627. — L’auteur a savamment
traité de la mélancolie dans cet ouvrage : p. 189-208.

(27) Jean Hamburger : Demain, les autres. Paris, Flammarion, 1973, p. 17. — Voir notre
ouvrage : Morale et affectivite. Mulhouse, Salvator, 1962.

245



(28) Le pere M. Riquet S. . traitait ces problémes a Notre-Dame de Paris, lors du
Caréme de 1948 (Evangile et Biologie) et du Caréme de 1955 (Chretiens, sommes-nous
libres ? ). On remarquera que Montaigne parlait déja de '« étroite couture de
Pesprit et du corps s’entrecommuniquant leyrs fortunes » (Essazs, liv. I, chap.
XX). Nous avons publié¢ une étude dans le Laval Médical (Québec, Vol. 36, janv.
1965, p. 95-103) intitulée : « L €troite couture de lesprit et du corps ».

(29) Fénelon : Oeuvres. Paris, Ferra jeune, 1827, Tome VI Correspondance, p. 434. La
lettre de Frangois de Sales est au Tome XIV des Oewvres Edit.
d’Annecy, Vitte, Lyon-Paris, 1906, p-2. Par la suite, a son tour, I'abbé
Huvelin dira que I'acceptation de soi-méme est le « plus lourd des
fardeaux », ajoutant: «Il faut apprendre a supporter doucement,
paisiblement, sans étonnement douloureux, la vue de soi-méme »
(Eerits spirituels, Documents inédits, Paris, Lethielleux, 1959. p. 37).

(30) Dr ]J. Dominian : Psychanalyse et vie spirituelle. Dans le Supplément de la Vie
spirituelle, février 1969, p. 33. En ce qui regarde une
médecine atteignant 'homme dans sa totalité, voir notre
étude : Les « affections tristes » de l'dme, dans le Bulletin des
médecins suisses, Band 61, 1980, Heft 4, le 23 janvier, p.
175-180.

(31) Dr Norbert Bensaid : La Consultation. Paris, Mercure de France, 1974, p. 278. —
Voir notre ouvrage : Morale et psychosomatique. Paris, Beau-
chesne, 1983. Nous avons soulevé ce probleme dans une
étude : Psychopharmacologie et morale, publiée dans La Vie
médicale an Canada frangais, janvier 1975, Vol. 4, p. 56-63.
On consultera également Pouvrage de Jacquie Pigeaud : La
maladie de l'dme. Etude sur la relation de I'ime et du corps dans
la tradition meédico-philosophique antigue. Paris, Les Belles-
Lettres, 1981.

(32) Cette formule liturgique est utilisée a la Messe du premier lundi de Caréme. Nous
en avons parlé dans Sources, Fribourg, sept. 1978, p. 205-215 : « Zout entier sanvé »,
Psychosomatique et spiritualité.

(33) Robert Ardrey : La loi naturelle, Paris, Stock, 1971, p. 112 et p. 195. Cet éthologue
traite aussi ce probleme dans Le Zerritoire (Paris, Stock, 1967) et
dans E? Ja chasse créa lhomme (Paris, Stock, 1977) avec des
conclusions trés personnelles sur la nature évolutive de 'hom-
me...

(34) Francois Mauriac : Bloc-Notes, dans le Figaro littéraire du 15 janvier 1968.

(35) Pascal traite ici-de la mistre de 'homme sans Dieu et singulierement du
divertissement (Brunschwicg, II, 139). En ce qui regarde le role des attitudes
mentales de chacun dans sa propre guérison, on lira: La volonté de guérir, de
Norman Cousins (Paris, Le Seuil, 1980).

(36) Albert Camus : Carnets (janvier 1942-mars 1951), Paris, Gallimard, 1964, p. 274.

(37) Les Prix Nobel de Littérature: Union européenne d’éditions. Monaco, 1962.
: Clest Jean Guitton qui rapporte la lettre de
remerciement de Bergson, p. 339.

246



(38) Romano Guardini: De la mélancolie (Vom Sinn der Schwermut), Paris, Le Seuil,

1952, p. 82. Dans cette perspective, on peut penser a la
réponse du Professeur P. Pichot, lors d’une interview :
« Malgré la quantité considérable des études consacrées
aujourd’hui aux dépressions, bien des inconnues subsistent
en ce domaine » (Ciba-Revue, Awu creuset de la psychiatrie,
Bale, 1983).
Dans son ouvrage intitulé « Les /logiques de la dépression »
(Paris, Fayard, 1983), Daniel Widlécher souligne que si la
dépression est une maladie venant altérer le systeme normal
de la régulation de 'humeur, elle montre aussi que les
« réponses émotionnelles » sont affectées par ce déregle-
ment (p. 227). L’auteur, parlant de la « blessure narcissi-
que», écrit que «la perte de lestime de soi serait le
probleme psychologique central de la dépression » (p. 115).
Le sentiment d’infériorité est « un terrain fertile pour I'acces
dépressif ».

247






	Mélancolie, dépression et spiritualité

