
Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation

Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 88 (1985)

Artikel: Mélancolie, dépression et spiritualité

Autor: Schaller, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mélancolie, dépression et spiritualité
/Mtoé/««-te JVW/IT (2> 7M>/. - Z> êr /.«//rar)

Dans le langage usuel on comprend souvent le mot mélancolie comme une
notion un peu romantique d'un état d'âme sombre et triste. On retrouve cette
mentalité dans l'histoire littéraire. En revanche dans le monde médical, la

mélancolie, selon l'étymologie du mot, est reliée à la « bile noire » car à

l'époque hippocratique on enseignait l'influence délétère de la noirceur de la
bile sur les fonctions intellectuelles. La doctrine des humeurs adopte ce point
de vue et le langage populaire, prétendant qu'aux heures d'inquiétude « on se

fait de la bile », rejoint des propos anciens qui étaient déjà d'ordre
psychosomatique.

La médecine parlait aussi d'hypocondrie quand on plaçait le siège d'une
certaine neurasthénie dans les « hypocondres » comprenant le foie, l'estomac,
le pancréas et la rate. Quant à l'atrabilaire il était sous l'effet d'une « humeur
épaisse et âcre » liée à la bile. J.-S. Starobinski a élégamment rédigé un
historique du traitement de la mélancolie des origines à 1900 et l'auteur a

relevé ' qu'au cours des siècles le mot a recouvert des maladies diverses. A
mesure qu'on avance dans le temps la médecine se rend compte qu'elle est

qualifiée pour intervenir sur cet « cet état du corps » mais qu'elle n'a pas les

moyens directs pour agir sur les structures somatiques. Jusqu'au XX'= siècle,
l'homme mélancolique va demeurer, selon le mot de Starobinski, « le type
même de l'être inaccessible, prisonnier d'un cachot dont la clef reste à

trouver » (op. cit. p. 90).
Les gens de lettres utilisent les termes les plus divers pour dépeindre l'état

mélancolique. Chez les Latins on parlait du «taedium vitae », le dégoût de la

vie, ou du « fastidium vitae », la lassitude de vivre, et Sénèque donne des

conseils pour ne pas souhaiter de voir arriver la nuit par dégoût du jour... L
S. Augustin parle aussi, sans le recommander, du « taedium vivendi », le

dégoût de vivre L

Beaucoup plus tard on parlera du spleen ou du marasme. On voulait
signaler, par exemple à l'époque des Soeurs Brontë, un sentiment de vide et
d'inutilité. Rien n'intéresse plus et dans cet abandon on découvre le néant du
monde et de soi-même. En ce qui concerne la nostalgie, les psychologues y
voient surtout un état de langueur causé par « le regret obsédant du pays
natal » : peu à peu le mot a exprimé le désir lancinant de revenir en arrière
et de retrouver le passé.

229



Enfin, on arrive à la dépression, une notion dont chacun aujourd'hui
discourt, à bon ou à mauvais escient... La Varende a même eu l'audace

d'écrire que ce terme représentait « la planche de salut des médecins
modernes en mal de diagnostic » Cette ironie, datant de 1971, semble

infirmée par les faits et par les thérapeutiques.

PRISONNIER D'UN CACHOT

Tous ceux qui reçoivent un déprimé venant demander secours sont
frappés par ce phénomène qui caractérise la souffrance du patient et que
relève Starobinski : le malade voit la solution qui semble facile à atteindre
mais il se sent, pour autant, dans l'impossibilité de fuir son cauchemar. L'état
pathologique de tristesse rétrécit les fonctions psychiques et ralentit l'énergie
des forces physiques, en diminuant fortement le goût d'une activité durable.

A ce propos le professeur E. de Greeff ne craignait pas de parler d'un
enfer dans la condition humaine. Cet enfer n'est pas seulement constitué par
la souffrance du malade mais « par l'impossibilité où il se trouve d'en sortir,
alors qu'il voit fort bien comment il devrait agir » Le médecin ajoute :

« Lorsque le malade est à même de nous décrire son état, on se rend compte
que sa détresse est faite tout autant de l'inanité de ses efforts pour se sauver

que de la misère éprouvée. »

Déjà en 1597 un professeur de la Faculté de Montpellier, le Dr André du

Laurens, composait un discours sur les maladies mélancoliques et remarquait

que le patient subit la peur et la tristesse « sans aucune occasion apparente ».

Bien plus, ce malheureux qui « est en perpétuelle inquiétude de corps et

d'esprit », ombrageux et solitaire, « veut fuir et ne peut marcher » On
soulignait donc cette souffrance du malade qui ne peut quitter son état, alors

qu'il en voit l'inanité.
Au XIX« siècle le D' E. Esquirol cherche à préciser ce qu'est la mélancolie,

sans se contenter de n'y voir que cet état de tristesse qui « doit être laissé aux
moralistes et aux poètes ». Le célèbre médecin de la Salpêtrière et de

Charenton écrit qu'une telle disposition « embrasse toutes les mystérieuses
anomalies de la sensibilité, tous les phénomènes de l'entendement humain,
tous les effets de la perversion de nos penchants et tous les égarements de

nos passions » Peu à peu on cerne mieux le problème des états

mélancoliques et les médecins insisteront sur le « malaise intime » du malade '
et sur le danger pour ce dernier de sombrer dans « une passion du vide
absolu »

Ces propos médicaux relèvent bien que la mélancolie et la dépression
dépassent le cadre de la psychothérapie. Il y a au fond de cette souffrance la

vieille interrogation du sens de la vie. C'est pour cette raison que le

230



théologien ou le pasteur d'âme peuvent se demander s'ils n'ont pas leur mot à

dire face à l'augmentation croissante du nombre des déprimés h La

spiritualité semble être et demeurer un moyen d'aider le mélancolique à sortir
de sa prison. Plus exactement la spiritualité devrait rester une source de

dynamisme, capable d'empêcher un individu - un peu comme une médecine

préventive — d'arriver à cette angoisse qui ressemble à une geôle. Un
spécialiste écrivait : « Comme science constituée, l'histoire de la spiritualité
est une science neuve aux méthodes multiples, tard venue dans les

connaissances humaines. Elle a suivi le mouvement de l'histoire scientifique,
elle aussi d'apparition tardive. L'originalité de son propos est d'introduire
dans les histoires événementielles, politiques, économiques, sociales et autres

une dimension d'intériorité de nature religieuse. » C'est précisément cette
dimension qui pourrait être un antidote contre l'éveil d'une dépression.

LE GRAVE PLAISIR DE VIVRE

Il est intéressant d'entendre des médecins de provenances diverses relier
les phénomènes dépressifs au sens même de l'existence. Un psychiatre assure

qu'une dépression est une « torture existentielle » Lors d'un symposium
international tenu en Suisse, en 1973, consacré à la dépression, le Professeur

J.-L. Lopes, de l'Université fédérale de Rio de Janeiro, déclarait : « La
dépression est toujours une crise existentielle. Qu'ils résultent d'un mécanis-

me génétique, d'une disposition acquise, d'une réaction à des agents
stressants ou qu'ils soient déclenchés par des émotions résultant d'une perte
d'objet, les états dépressifs ont une signification personnelle. La dépression
plonge ses racines, comme chacun l'admet pour la mélancolie endogène, dans

le fonds vital. »

aj MVfi- F/E7Z.Z.E' /AfDQLS OG/Î 7/CW

Les praticiens se plaisent donc à souligner que la dépression est liée à la

question du sens de l'existence, vécu dans la singularité de chacun. On
découvre ainsi promptement que le problème dépasse le cadre de la biologie,
de la médecine ou des sciences psychologiques pour entrer dans la

métaphysique. Le D"" Y. Prigent écrit : « Un cabinet de psychiatre ressemble à

ces îles perdues dans une mer hostile où des navigateurs apeurés, fatigués ou
naufragés viennent chercher refuge, repos, assistance et trouvent parfois la

force et surtout le désir de repartir, le plaisir grave et hasardeux de vivre »

(op. cit. p. 17). Une nouvelle fois se pose la question de savoir si le médecin

et le psychiatre, utiles et indispensables, suffisent pour enseigner ce grave
plaisir de vivre. Il y a au fond du coeur et de l'intelligence de chacun

231



certaines interrogations inquiètes concernant la destinée de l'homme' qui
nécessitent d'autres phares que ceux de la médecine ou de la psychologie pour
éclairer la route.

La dépression est toujours liée à une certaine forme d'angoisse. C'est

pourquoi, à la suite du Congrès mondial de psychiatrie, tenu à Vienne en

1983, le rédacteur d'une revue suisse pouvait écrire : « Que l'on considère

l'angoisse d'un point de vue terre à terre ou élevé, scientifique ou
philosophique, psychanalytique ou théologique, descriptif ou empathique, elle

appartient à la nature humaine et, soeur de la peur, elle semble utile et

légitime quand elle ne prend pas un caractère pathologique. Et quand elle

franchit les limites du normal, elle tombe dans le domaine du médecin qui
doit la reconnaître sous tous ses déguisements. » "

Les chercheurs prétendent qu'on a déjà dans le Livre de Job une étude qui
trace les tourments de l'homme déprimé. On sait que la vieille histoire du

pauvre Job, racontée depuis des générations, fut rédigée à l'époque où il
fallait stimuler le courage des Hébreux se trouvant en exil.' Sous le coup de

toutes ses épreuves, Job maudit le jour où il a été enfanté et s'écrie :

« Pourquoi ne suis-je pas mort dès le sein A peine sorti du ventre j'aurais
expiré... Désormais, gisant, je serais au calme, endormi, je jouirais alors du

repos » (III, 11 et 13). C'est là un malheureux qui refuse son sort et qui ne voit
pas d'issue : c'est l'homme de la dépression. La Bible va alors confondre
l'audace des jugements de Job et Dieu propose divers défis à celui « qui
dénigre la providence par des discours insensés ». Le Seigneur dit à son
serviteur déprimé : « Où est-ce que tu étais quand je fondai la terre
Dis-le-moi puisque tu es si savant. Qui en fixa les mesures, le saurais-tu »

(38, 4-5). Ainsi la dépression va se résoudre ici par l'abandon à la sagesse de

Dieu qui envoie le bonheur et autorise le malheur (II, 10).

Les auteurs tragiques grecs ont longuement médité sur l'angoisse inhérente
à la condition humaine et, à leur tour, ils s'en remettaient aux dieux. Eschyle
constate qu'il ne connaît pas « de moyens d'échapper au vouloir de Zeus »

(TVo/weififee e/zrAz/Wj. Sophocle relève que « les dieux sont les maîtres du
monde » et que « par delà la souffrance ils nous offrent la sagesse »

Cette sagesse, qui est « le fondement du bonheur », est souvent
acquise par l'épreuve. Les Grecs se référaient à un proverbe qu'on
rencontrait déjà chez Hésiode : « Souffrir pour comprendre » (Lex «/

/« yfl/trrj. On s'écarte ainsi de la dépression si l'on fait de la souffrance une
source de connaissance.

En Israël on enseignait « à déposer toutes nos afflictions et nos angoisses

en Dieu » (Ps. III, 59) et le Psalmiste ne se lasse pas de comparer Dieu à un

rempart, une enceinte, un refuge, une citadelle, un bouclier et même un
rocher (Ps. 18 et Ps. 31). Par ce moyen l'homme courbé sous le poids d'une

232





« La mélancolie », Albrecht Dürer (1471-1528)
Eaü forte 1514





« Le Christ Apothicaire », reproduction d'un tableau de la première moitié du XVIIh
siècle



épreuve se relève. La Vulgate traduit un verset du psaume 145 en disant que
Dieu « erigit omnes depressos », donc que Dieu redresse ceux qui fléchissent
(v. 8). Il s'agit de la « dépression » ; mais cet accident n'est pas nécessaire-

ment à l'origine d'une réaction pathologique.
La recherche médicale actuelle insiste sur cet aspect des choses. Le

Professeur C. Häring, de Düsseldorf, traitant de la dysthimie dépressive, écrit

que ces perturbations d'humeur sont variées et qu'elles proviennent de divers
troubles somatiques et psychiques, n'épargnant aucun homme. Le médecin

ajoute : « On ne devrait du reste pas chercher à faire entrer tout trouble de

l'humeur et tout état de découragement immédiatement dans les catégories
de diagnostic psychiatrique. Toute souffrance qui frappe l'homme n'est pas
une maladie. » Cette vérité élémentaire évitera à un individu, passant par
un moment'de dépression, de courir trop promptement chez le médecin...

De même, lors du Congrès de Vienne de 1983, le Professeur P. Pichot
approucollègue allemand d'avoir souligné fort justement que l'anxiété
« peut être un phénomène normal et positif pour le développement
psychologique de certaines situations vitales » "

Avant que la médecine ne devienne une science indépendante, les moines

se chargeaient de secourir le corps et l'âme des malades. Plus tard les

« directeurs » spirituels prirent en main les problèmes de « mélancolie » des

fidèles. Parmi ces conseillers les médecins ont toujours admiré François de

Sales, l'évêque de Genève. Le Professeur P. Janet le rangeait dans la catégorie
de ceux qui, auprès des êtres inquiets, sont comparables à une « rampe
d'escalier dont la présence enlève le vertige de la vie » V

François de Sales rappelait constamment qu'il est normal de connaître une
baisse de forme après diverses épreuves : jamais le Prélat n'aurait vu là tout
de suite des réactions pathologiques. Ainsi il écrit à une Dame fort affligée
de la mort de son père : « Le coeur est doux et paisible, car il ne tient compte
de ce qui peut le troubler : mais quand je dis qu'il est doux et paisible, je ne

veux pas dire qu'il n'ait point de douleur, ni de sentiment d'affliction... Je dis

que les souffrances, les. peines, les tribulations, sont accompagnées d'une si

forte résolution de les souffrir pour Dieu, "que toute cette amertume, pour
amère qu'elle soit, est en paix et tranquilité. » "

On remarquera que l'Evêque utilise des mots liés à ce qu'on nomme
aujourd'hui la dépression : douleur, souffrance, peine, tribulation, amertume.

François de Sales propose l'abandon à Dieu pour tenir bon parmi « les

répugnances, aversions et dégoûts ». Le mot « mélancolie » revient à

plusieurs reprises dans la correspondance de l'Evêque et il se charge alors de

donner des directives puisque les angoissés de l'époque n'allaient pas

233



consulter le médecin comme de nos jours. Par exemple l'Evêque écrit

d'Annecy, le 10 octobre 1605, à M<= de Rye, religieuse de l'Abbaye de

Baume-les-Dames : « Réveillez souventefois en vous l'esprit de joie et de

suavité, et croyez fermement que c'est le vrai esprit de dévotion ; et si parfois
vous vous sentez attaquée du contraire esprit de tristesse et d'amertume,
élancez à vive force votre coeur en Dieu... Puis, tout soudainement,
divertissez-vous à des exercices contraires, comme de vous mettre à quelque
conversation sainte, mais de celles qui vous peuvent réjouir. Sortez à vous

promener, lisez quelque livre de ceux que vous goûtez le plus... Chantez

quelque chanson dévote. Et ceci vous le devez faire souvent, car, outre que
cela recrée, Dieu en est servi. Que si vous usez de ces moyens, vous romprez
petit à petit le chemin de toutes amertumes et mélancolies spirituelles. »

C'est le langage d'une psychothérapie de l'époque mais l'Evêque sait aussi

que la mélancolie peut exister en fonction de l'état du corps. François de

Sales écrit, le 13 juillet 1608, à M<= de La Fléchère qui attend un enfant :

« Voyez-vous, Madame, je m'imagine que l'humeur mélancolique se prévau-
dra de votre grossesse pour vous attrister beaucoup, et que, vous voyant
triste, vous vous inquiéterez. Mais ne le faites pas, je vous prie. Si vous vous
trouvez pesante, triste et sombre, ne laissez pas pour cela de demeurer en

paix ; et bien qu'il vous semblera que tout ce que vous ferez se fasse sans

goût, sans sentiment et sans force, ne laissez pas pourtant de donner à Notre
Seigneur crucifié votre coeur et votre esprit avec vos affections telles quelles
et toutes languissantes qu'elles sont. » "

Face à la mélancolie, François de Sales insiste sur la nécessité de « recréer

notre pauvre coeur » auprès de Dieu, comme il l'écrit à M®' de Chantai, en
mars 1611, et de tenir notre esprit en paix « nonobstant l'embarrassement qui
est autour ». Quelques années auparavant, en Espagne, Thérèse d'Avila avait
écrit des « Avis nécessaires aux Supérieures » concernant la « conduite à tenir
vis-à-vis des religieuses mélancoliques » La Carmélite établissait déjà un
diagnostic de la mélancolie, qui épuisait les femmes « secrètement ravagées

par les larmes », et donnait des directives dont certaines, selon l'époque, se

révèlent aujourd'hui trop sévères. Thérèse d'Avila souhaitait que ces

religieuses inquiètes refusent « de se prendre au sérieux » afin d'être
« grandement soulagées ». On sait que ce voeu n'est pas toujours réalisable...

L'« embarrassement » qui nous entoure, dont parle François de Sales, a

toujours existé. Le problème est d'y faire face par des procédés équilibrés,
sans se hâter de mettre l'étiquette « pathologique » à des réactions propres à

la condition humaine. Pascal le savait quand il écrit que l'homme est
malheureux aussi du fait « qu'il s'ennuierait même sans aucune cause d'ennui,

par l'état propre de sa complexion » L'art de vivre est d'assumer cette
complexion, sans s'étonner de la découvrir en soi.

234



PSYCHOLOGIE DES HAUTEURS

Les Viennois ont toujours beaucoup cultivé la psychologie et de grands
courants d'analyse sont partis d'Autriche. On oublie un peu cependant
l'enseignement du D' Viktor E. Frankl qui a relié l'analyse existentielle à la

logothérapie. Ce médecin estime que l'homme n'a pas à poser la question du

sens de la vie car c'est l'inverse qui se produit. En effet c'est l'homme qui est

interrogé et c'est lui qui doit répondre. L'erreur serait de penser que cette
réponse n'est dictée que par une « instinctivité inconsciente », alors qu'elle est
aussi inspirée par la « spiritualité inconsciente » Y Le médecin viennois
découvre régulièrement chez ses patients un malaise provenant du fait que le

malade ne sait pas se rendre disponible au sens de la vie. Cette frustration
existentielle entraîne souvent la dépression et la mélancolie.

En revanche, si l'homme cherche à dépasser son conditionnement
biopsychologique et les situations contrariantes, il évite le piège de la

dépression, car il refuse de se laisser enfermer dans une prison. Le D' V. E.
Frankl mise sur ce qu'il appelle « le pouvoir de contestation de l'esprit » et
c'est ainsi que le médecin arrive à parler de la psychologie des hauteurs. On a

trop spéculé sur la psychologie des profondeurs et on en est venu à oublier

que le même homme qui, effectivement, connaît tout un grouillement dans

son subconscient, connaît aussi le besoin de quêter un idéal et un absolu.
Dans le même esprit, en France, le Professeur H. Baruk écrivait : « On peut
dire que la conscience morale fait part des aspirations intimes et profondes
de l'homme de même que les instincts, mais que la force et la profondeur de

la conscience morale est mille fois plus immense que celle de l'instinct et les

conséquences de sa méconnaissance sont extrêmement graves, non seule-

ment pour l'individu mais pour la société. » ^

Quand les médecins affirment qu'un fort pourcentage de névroses et de

dépressions proviennent d'un vide existentiel, c'est donc qu'il faut aller à la

rencontre de cette soif de remplir ce vide. Or la vie apprend, souligne le D'
V. E. Frankl, que seule une valeur absolue peu le combler. C'est

l'enracinement dans la transcendance qui engendrera alors la sécurité. Ce

genre d'« analyse » rejoint évidemment les propos du théologien qui a

toujours rappelé, dans les religions les plus anciennes et les plus variées, que
seul Dieu répond à la notion d'absolu. Que ce soit le Psalmiste, chantant la

grandeur de Dieu qui mérite qu'on l'exalte (Ps. 99), ou le Coran invitant à

venir prier Allah comme le Dieu Très-Haut et Très Grand, vivant et sachant

ce qui était avant le monde et ce qui sera après (Sourate 2/255), ou encore le

Christ enseignant qu'il n'y a qu'un seul Maître qui est Dieu (Mt. 23, 8), c'est

toujours d'un absolu qu'il s'agit.

235



Dès lors la religion, qui n'a rien d'abord d'un remède utilisable à des fins
thérapeutiques, peut indirectement écarter un être de la dépression. Mais il
faut conserver la spécificité de la religion qui veut rendre à Dieu le culte et
l'honneur qu'il mérite, comme l'enseigne Thomas d'Aquin (H/lI, 81,2). Le
D^ V. E. Frankl remarquait bien que le but de la religion n'est pas la guérison
du psychisme mais le salut de l'âme et le médecin ajoute : « La religion n'est

pas une assurance de vie quiète, une garantie d'harmonie morale ou une
hygiène psychique d'aucune sorte » (op. cit. p. 74). Les médecins conscien-
deux refusent de voir la psychothérapie devenir la servante de la théologie...
Si ces deux domaines peuvent parfois cumuler leurs effets, ils restent
« étrangers l'un à l'autre quant à leur intention ». On évitera ici toute
confusion, par respect de la dignité de l'homme fondée sur sa liberté. Pour
autant un individu capable d'une honnête investigation saura, peu à peu,
découvrir en lui des résultats qui s'ordonnent harmonieusement, sans

contradiction, entre ses besoins d'homme et ses aspirations de croyant.

FUITE OU COMBAT

La spiritualité veille à placer l'homme devant ses difficultés dans un esprit
qu'on appelle volontiers aujourd'hui d'authenticité. Depuis des siècles, les

auteurs spirituels invitent ceux qui souffrent moralement à se garder des

illusions comme d'éventuels remèdes. Au temps de Pascal on parlait du

déguisement — « et en soi-même et à l'égard des autres » — et ce piège est
demeuré constamment un, objet de préoccupation de la part des guides
spirituels. A la fin du XIX<= siècle, Mgr C. Gay écrivait des pages qui
annonçaient remarquablement tout ce que dira la psychologie du comporte-
ment concernant les motivations fausses ou inconscientes. Le Prélat savait

que « Dieu lui-même peut être en nous un objet d'illusion »

Ainsi le déprimé se voit dans une certaine obligation, s'il veut loyalement
sortir de sa mélancolie, de faire contrôler ses aspirations pour éviter de se

jouer un jeu dangereux à lui-même. En médecine on parle volontiers, par
exemple, de la fuite dans la maladie et les raisons en sont variées. Tantôt c'est

un moyen pour éviter de prendre position face à un grave problème qui se

pose, tantôt on cherche à s'écarter d'un milieu familial ou d'un climat
professionnel devenus insupportables. Il arrive aussi que la maladie soit
l'occasion de s'attirer un peu de tendresse, dont on manque, par tous les soins

qui seront prodigués. Les praticiens connaissent également le phénomène de

« conversion » : une structure psychique perturbée produit une actualisation
somatique. Quant aux moralistes, ils n'ignorent pas que la maladie peut
représenter, chez certains êtres inquiets, une auto-punition, tant une
culpabilité morbide s'est installée chez le sujet, à la suite d'une faute réelle ou
imaginaire.

236



Ces réactions correspondent toujours au déguisement et une telle fuite
paralyse l'effort demandé par la vie. Une petite remarque de François de Sales

semble, une fois de plus, très perspicace lorsqu'il affirme : «Jamais nous
n'aurons la parfaite douceur et charité, si elle n'est exercée entre les

répugnances, aversions et dégoûts. La vraie paix ne gît pas à ne pas
combattre, mais à vaincre : les vaincus ne combattent plus et néanmoins ils
n'ont pas la vraie paix. » Or précisément le déprimé est presque toujours
un vaincu : il importe de l'aider à récupérer assez de forces pour pouvoir se

battre. C'est la tâche des médecins et des psychologues mais c'est aussi celle
des représentants d'une spiritualité.

A ce propos on remarquera que les vrais théologiens n'ont jamais engagé
les croyants à cultiver une peur délétère qui enlève le sens de la lutte. Un
professeur au Collège de France, Jean Delumeau, écrit que le discours

religieux engendra la peur en Occident du XIII« au XVIII« siècles, par « une
prédication qui parlait plus de la passion du Sauveur que de sa Résurrection,
du péché que du pardon, du Juge que du Père, de l'enfer que du paradis »

L'auteur estime que ce fut alors « une pastorale trop lourde » qui opérait une
déviation par rapport au mot de saint Paul affirmant que « là où le péché à

proliféré, la grâce a surabondé » (Rom. V, 20). L'historien accuse surtout les

curés et les prédicateurs.
Or on a vu qu'un François de Sales était fort éloigné d'une telle perspective

au début du XVII« siècle. Et au début du XIII« siècle Thomas d'Aquin se

montrait très méfiant à l'égard de la tristesse qui est une passion malsaine

pour le « mouvement de notre vie » (motus humanae vitae : 1/11, 37,4).
Parmi les formes de la tristesse on parlait, au moyen âge, de 1'« acedia » qui
se traduit par dégoût et indifférence. Cette disposition s'oppose à la joie, qui
provient de la charité, et est définie ainsi par Thomas d'Aquin : « Une
tristesse accablante qui produit dans l'esprit de l'homme une dépression telle

qu'il n'a plus envie de faire quoi que ce soit, à la manière de ces choses qui,
mordues par l'acide, deviennent toutes froides : et c'est pourquoi l'acédie

produit un dégoût de l'action » (U/EŒ, 35,1). L'expression latine est :

« deprimit animum hominis » ; on est déjà en face de la dépression.
L'auteur cherche les sources de ce mal et dit que l'homme, atteint de cette

inclination, méprise les biens qui nous viennent de Dieu et ce mépris conduit
à une inaction coupable. Thomas d'Aquin reconnaît que cette dépression

peut provoquer des troubles corporels ou avoir, comme origine, un désordre

somatique tant il est vrai que « toute déficience corporelle, de soi, dispose à

la tristesse » (ibidem, ad 2). La médecine psychosomatique actuelle développe
une pareille affirmation en y ajoutant les connaissances acquises par la

clinique et le laboratoire. On sait un peu mieux également aujourd'hui le

poids de l'hérédité. C'est ce qui fait écrire au Professeur J. Hamburger : « Tel,

237



né chromosiquement bon vivant, rit de tous les coups du sort ; tandis que cet

autre est chromosiquemennt voué à n'en tirer qu'anxiété et dépression. » "
Dans la même perspective certains médecins parlent de « charité biologi-

que », c'est-à-dire d'une attitude qui sait que, pour juger un homme, il ne faut

jamais perdre de vue tous les éléments qui, en bien ou en mal, influencent sa

responsabilité. Un moraliste doit faire écho à cet appel sans oublier pourtant
que cette responsabilité subsiste dans la mesure où l'individu est capable de

prendre conscience de ses « déterminismes ». Les philosophes ont raison
d'assurer que la liberté consiste à rejoindre la vérité de son être à travers des

choix variés. Le moi pensant et volontaire est certes à l'intérieur d'un
ensemble plus ou moins conditionnant Pour autant l'être humain peut
faire concourir cet ensemble à l'épanouissement de sa personne intelligente.

On ne peut nier que notre vie spirituelle est atteinte par les données

physiologiques, les complexes nerveux et les activités hormonales. Tout cela

influence, aux heures de difficultés, notre fuite ou notre combat. Cependant
l'homme est apte à connaître et à analyser les pulsions qui le font agir : il peut
même démonter certains mécanismes ou divers ressorts. L'intelligence et la

volonté évitent ainsi un enlisement possible. Même si dans l'organisation
fondamentale de notre vie il y a les réactions automatiques des réflexes et des

instincts, il y a aussi les réactions non automatiques de la conscience.

Aujourd'hui, des méthodes multiples et variées envahissent ce qu'on
appelle le « marché de la santé » et l'on voit des « thérapies » se développer
un peu partout. On parlera de bioénergie, de thérapie primale et de

Gestalt-thérapie mais aussi d'approches sophrologiques, d'analyse transac-
tionnelle et de psychosyntérèse. Dans tous les pays, livres, revues et journaux
soulignent le bienfait de ces médications. On souhaite secourir l'homme en
insistant sur son affectivité et en éveillant le côté intuitif qui sommeille en
chacun de nous. Tous ces procédés ont certainement des aspects positifs mais

ne sauraient devenir des panacées qui cachent ou simplement voilent
l'essentiel des interrogations humaines.

En tout cas il apparaît ainsi que l'homme moderne est dans un désarroi qui
permet à ces méthodes de trouver des adeptes et qui oblige des institutions
comme SOS Amitié, Porte ouverte ou la Main tendue à répondre à des

milliers d'appels. On peut alors honnêtement se demander où l'homme de

naguère ou de jadis trouvait sa résistance face aux épreuves car on doit se

garder d'idéaliser le passé. Les guerres et les épidémies ont rendu bien
cruelles certaines époques de l'histoire. Et l'homme, en tout cas, s'est toujours
trouvé confronté à son moi : se supporter soi-même, s'accepter ou simple-
ment se tolérer a été un problème constant pour l'individu. Les lettres de

direction de Vincent de Paul ou de Bossuet recommandent à chacun de

s'aimer soi-même par charité. L'expression existe déjà dans la Somme de

238



Thomas d'Aquin (II/lI, 25,4-5) qui ajoute qu'on doit aimer aussi son propre
corps, toujours par charité...

Cette spiritualité est évidemment adoptée par François de Sales qui écrivait
à Mme de la Fléchère, en avril 1608 : « Il faut supporter les autres : mais

premièrement il faut se supporter soi-même, et avoir patience d'être si

imparfait. » Et en octobre 1704 Fénelon dira à la Comtesse de Montberon :

« Supportez-vous vous-même, comme le prochain ; vous ne vous devez pas
moins la charité qu'à autrui. » Ce n'est donc pas la psychanalyse qui a

découvert une telle nécessité, comme semblerait l'affirmer un texte d'un
médecin anglais : « Si l'on pouvait tirer un enseignement clair de la

psychologie dynamique contemporaine, ce serait cette leçon évidente : on ne

peut pas aimer son prochain, ou Dieu, si l'on n'a pas d'abord appris à s'aimer
soi-même, sincèrement et prodondément. Ce sont les gens les moins capables
de s'aimer eux-mêmes qui ont à se faire aider par les psychanalystes. » "*

Le Christ répond au scribe, discutant de l'importance' du commandement

(Me. XII, 31) d'aimer Dieu, et ajoute : « Tu aimeras ton prochain comme
toi-même. » Jésus se réfère au Livre du Lévitique (XIX, 18). On a sans doute

trop oublié en spiritualité la fin du précepte et on a confondu l'amour de soi

avec l'égoïsme et l'égocentrisme ou avec un goût pour l'introspection. Le

déprimé est précisément quelqu'un qui ne lutte plus assez pour s'aimer
lui-même et il préfère se fuir. Or il est très dangereux de se mépriser et de ne

plus rester un bon compagnon pour soi-même, car on méprise Dieu en nous.

LA DIFFICULTÉ D'ÊTRE

On admettra sans doute qu'une solide spiritualité peut aider un individu
non pas à ignorer la dépression mais du moins à ne pas laisser celle-ci
atteindre un degré si grave qu'elle devienne une véritable affection. Si le sujet
est arrivé à cet état, que la clinique range parmi les cas pathologiques, il faut
recourir au double secours de la psychothérapie et de la chimiothérapie. Il
serait naïf d'espérer que la vie spirituelle et religieuse suffira pour rétablir
l'ordre. Cependant les médecins savent bien que les psychotropes, ces

substances chimiques, d'origine naturelle ou artificielle, qui sont susceptibles
de modifier l'activité mentale, ne sauraient faire tout le travail. Ce ne sont pas
là des automates qui guérissent à l'instant une dépression endogène, venant
donc de l'intérieur, ou exogène, provenant d'une mauvaise réaction face à

une situation traumatisante.
Un praticien écrit : « L'expérience quotidienne et le simple bon sens

montrent que les médicaments ne peuvent jamais être que les auxiliaires
d'une action plus large qui tienne compte de cette évidence : c'est la personne
tout entière qui est malade, avec son histoire, son milieu, ses liens affectifs,

239



et pas seulement son cerveau. Il serait absurde de se priver des psychotropes.
Mais réduire toute son action thérapeutique à les prescrire est au moins aussi

absurde... Les psychotropes ne peuvent en effet prétendre à la guérison des

troubles : ils ne peuvent aspirer qu'à les corriger. » " De tout côté on insiste

aujourd'hui sur la responsabilité du patient dans le processus de la guérison
car on craint une médecine qui supplante la volonté personnelle du malade

ou des médicaments qui représenteraient la panacée conduisant automatique-
ment au rétablissement de la santé.

Ainsi, même dans des cas graves, la spiritualité peut être secourable, sans

remplacer les thérapeutiques, car elle cherche aussi à dialoguer avec « la

personne tout entière ». Il est frappant de constater que la liturgie de Carême
demande à Dieu, par l'efficacité des sacrements, un secours pour l'âme et

pour le corps, « afin que nous goûtions la joie d'être tout entier sauvés »

En ces domaines l'éthologie semble tracer une voie à tous ceux qui, chacun
selon son optique, veulent tendre la main au déprimé. En effet les spécialistes
du comportement humain parlent d'une « triade des besoins innés »

L'homme doit connaître son pour ne pas se sentir perdu dans

l'anonymat. Il a besoin de pour ne pas sombrer dans un ennui
malsain et il recherche la jwwrâf/ pour ne pas être atteint par l'angoisse. Or
tant sur le plan humain que sur le plan chrétien ou religieux on s'efforcera
d'aider un déprimé à faire face à ces trois exigences et, par là même, à mieux
résoudre la difficulté d'être.

L'identité doit se découvrir dans la communauté humaine mais aussi dans
la famille des chrétiens ou d'autres croyants. La stimulation est favorisée par
le dévouement à une cause tout simplement terrestre ou à un idéal qui
dépasse le cadre du créé. La sécurité peut s'obtenir par une certaine chaleur

qu'une société, d'abord au niveau « local », est capable d'entretenir. Pour le

croyant cette sécurité vient également de l'absolu de Dieu et de son amitié.
C'est peut-être cela aussi que désignait ce mot de Malraux, qu'on cite partout,
assurant que le XXL siècle sera religieux ou ne sera pas.

Voilà comment les sciences les plus diverses contribuent à donner à

l'homme, dans sa difficulté d'exister, des points d'ancrage. Encore faut-il
savoir bien en user. Un médecin qui soigne les déprimés sait, par exemple,

que des tendances suicidaires sont toujours à craindre. On a dit et répété que
ce drame provient d'une trop grande solitude et de l'absence des autres.
Aujourd'hui on insiste davantage sur la tâche capitale d'un individu qui est

d'apprendre à être seul et à savoir peupler sa solitude. Ces dernières années

on a tellement parlé de « communauté » dans tous les domaines, et même
dans les Eglises, qu'on n'apprend plus assez à l'être humain à s'assumer dans

son inévitable solitude et à orner son « château intérieur ». Il y a mille
manières de le faire et Mauriac avait raison de prétendre qu'à certaines

240



heures de doute un andante de Mozart suffit à nous retenir du côté de l'âme
et du côté de Dieu

Les psychologues modernes admettent que le risque de suicide est moindre
chez celui qui est capable de rester seul en rendant féconde sa solitude. Une
telle entreprise demande un apprentissage et l'éducation comme l'instruction
ne sauraient l'ignorer. On reste frappé par le côté moderne de la remarque de

Pascal : « Quand je m'y suis mis quelquefois à considérer les diverses

agitations des hommes... j'ai découvert que tout le malheur des hommes vient
d'une seule chose, qui est de ne savoir pas demeurer en repos, dans une
chambre. » " L'éthologie actuelle ne peut que faire la même constatation.

Le problème est plus délicat quand un déprimé ne croit pas en Dieu car il
est ardu- alors de prendre soin de 1'« heureuse cachette du coeur », dont
parlent les mystiques mais qui existe chez chacun. Encore faudrait-il préciser
ce que signifie ne pas croire en Dieu. On a dit de Raymond Aron qu'il croyait
ne pas croire en Dieu... C'est le sort de beaucoup de gens qui donnent
éventuellement aussi un autre nom à une valeur correspondant quand même
à une transcendance. On peut même, en rejoignant le D' V. E. Frankl, se

demander si la dépression n'est pas la traduction d'une recherche d'absolu
inassouvie.

A ce propos, le dernier Concile a remarquablement décrit l'homme
« divisé » qui s'interroge sur les énigmes cachées de la condition humaine. Un
texte surtout donne à réfléchir : « En vérité, les déséquilibres qui travaillent
le monde moderne sont liés à un déséquilibre plus fondamental, qui prend
racine dans le coeur même de- l'homme. C'est en l'homme lui-même, en effet,

que de nombreux éléments se combattent. D'une part, comme créature, il fait
l'expérience de ses multiples limites ; d'autre part, il se sent illimité dans ses

désirs et appelé à une vie supérieure. Sollicité de tant de façons, il est sans

cesse contraint de choisir et de renoncer » (G.S. 10,1). Il est légitime de se

demander si la dépression n'est pas aussi liée parfois à ces aspects, limité et

illimité, qui se font la guerre en nous.
Face à cette déchirure l'homme, qui ne connaîtrait aucune forme de la foi,

peut cependant trouver des adjuvants dans un art de vivre correspondant à

un certain humanisme ou à une équanimité qui rejette la dépression. Les

romanciers ou les gens de théâtre traitent volontiers ce thème. Anouilh écrit
qu'on ne saurait « se fabriquer un bonheur avec des remèdes » (XrâW/ô) et

ailleurs l'auteur constate : « La vie est pleine de petites joies humbles pour
chaque jour... Nous sommes trop exigeants... La vie est faite de pièces de

deux sous et il y en a une fortune pour ceux qui savent les ramasser.
Seulement nous les méprisons. Nous attendons toujours que la vie nous règle
avec un billet de mille. Alors nous restons pauvres devant le trésor. Les

billets de mille sont rares » (Mrdfè/i? o»

241



Si l'on arrive à estimer à leur juste valeur « les pièces de deux sous », on
parvient plus aisément, encore une fois de façon préventive, à écarter les

pièges de la dépression. En plus, indépendamment de la charité enseignée
dans l'Evangile, qui nous fait retrouver Dieu à travers le prochain (Mt.
XXV, 40), il y a des formes de philanthropie qui constituent aussi une
solution dynamique pour aborder la difficulté d'être. C'est ce qu'a compris
Camus lorsque dans ses Carnets, en mai 1949, il écrit : « Quand on a vu une
seule fois le resplendissement du bonheur sur le visage d'un être qu'on aime,

on sait qu'il ne peut pas y avoir d'autre vocation pour un homme que de

susciter cette lumière sur les visages qui l'entourent » U est manifeste que
celui qui conforme sa vie à une telle sagesse met en lui-même une clarté

protectrice, en la prodiguant aux autres, et qui le défend contre une
mélancolie débilitante.

Après avoir reçu le Prix Nobel, en 1927, Bergson écrivait une lettre de

remerciement qui contenait des remarques d'une étonnante sagacité et qui
annonçait les pièges guettant l'humanité actuelle. Le philosophe observe
d'abord que l'expérience a montré combien les inventions mécaniques
n'élèvent pas nécessairement le niveau moral de l'humanité et que l'accroisse-

ment des moyens matériels est dangereux, « s'il n'est pas accompagné d'un
effort spirituel correspondant » V Bergson alors ajoute : « Les machines que
nous construisons sont des organes artificiels qui viennent s'ajouter à nos

organes naturels, les prolonger, et agrandir ainsi le corps de l'humanité. Pour
continuer à remplir ce corps tout entier et pour en régler encore les

mouvements, il faudrait que l'âme se dilatât à son tour : sinon, l'équilibre sera

menacé et l'on verra surgir des difficultés graves, des problèmes politiques et

sociaux qui ne feront que traduire la disproportion entre l'âme de l'humanité,
restée à peu près celle qu'elle était, et son corps énormément agrandi. »

La dilatation de l'âme et le « supplément d'âme » deviennent donc, plus

que jamais, des nécessités face aux progrès techniques. Le nombre croissant
de dépressions révèle que l'homme se livre difficilement à cet effort de

dilatation ou même qu'il n'a pas le souci d'y songer. C'est là l'origine
fondamentale de ce malaise que subit actuellement l'être humain. Si la vie

spirituelle, au sens d'une « intériorité », est négligée, le désordre qui se

produit au fond de soi suscite aisément la dépression.
Personne n'a peut-être mieux mis le doigt sur cette plaie que Romano

Guardini lorsqu'il écrit dans un essai sur l'état mélancolique : « Médecins et

psychologues dissertent très pertinemment sur les causes et la structure
interne de la mélancolie... Ce qu'ils savent énoncer, c'est précisément la
théorie de certaines couches de l'infrastructure et rien de plus. Le sens
véritable de la mélancolie ne se révèle qu'à partir du spirituel. Et voici, me
semble-t-il, où il réside en dernier ressort : la mélancolie est l'inquiétude que

242



provoque chez l'homme la proximité de l'éternel. C'est là ce qui le rend
heureux, et en même temps, constitue pour lui une menace. »

Cette « proximité de l'éternel » résume tout le problème de l'inquiétude
humaine. Chacun doit y faire face et, selon la qualité de son effort, il y
trouvera, ou bien la fatigue de vivre, ou bien une lumineuse espérance.

Jh&iZfer

Z> (?« TMI/ojh? (Tr/èoargJ
Z> M (ïorèowrcj

243



NOTES

(1) J.-S. Starobinski : /ft/o/'re z/zz /raz'/f,»w»/ zL /a /ro/awo/j? zLr à /900. Bâle,
Geigy, Hz/a pzyzriwzwza/zVa, N'° 1960.

(2) Sénèque : « Si te ad studia revocaris, omne vitae fastidium effugeris, nec noctem
fieri optabis taedio lucis » (Llf /ra«çzzz//zïa/« azzzW 3,6). Dans les Lettres
à LucUius (24,22) Sénèque cite un texte d'Epicure parlant de ceux qui
courent à la mort par dégoût de la vie (taedio vitae).

(3) Saint Augustin : Ler Coa/frr/owr (IV 6,2) : et taedium vivendi erat in me.
«J'éprouvais un insupportable dégoût de la vie et, en même

temps, j'avais peur de la mort. »

(4) E. de Greeff : L'zzzz/fcr z7a»r /a z-ziWzVzö» Lzzzzaz»«. Dans <?A/ag;e z&r «c/rawer t),

Paris-Bruges, Desclée de Brouwer, 1952, p. 31.

(5) D' A. du Laurens : ZVrrowrr z/f /a zwzzfrz>a/z'z>» zfr /a tw« : zfor zva/az/rér OTsVaaz-o/zzpzer : z/er

z-a/arnifr «7 zL /a zv«'//e.r.rf. A Paris, chez Jamet Mettayer, 1597,

p. 110.

(6) D' E. Esquirol : LVr azazWziM zvf»7a/izr roazzz&rffz roar /rr rappzzztfr rwz/zW, ^gz'wzz^ao

«/ wfz7z'ro-/r^a/. A Paris, chez J.-B. Baillière, t.I. 1838, p. 399.- A
la fin du XDO siècle le D' J. Roubinovitch écrira : « Le vrai
mélancolique est persuadé qu'il ne pourra jamais se débarrasser
de sa douleur morale. Il n'entrevoit plus aucune solution
favorable ; il y a entre lui et le monde extérieur un véritable
mur contre lequel vient se briser toute espérance » (La
OTcVaaro/ze, Paris, Masson, 1897).

(7) D' Pierre Cony : Le pz"o/z/ pryzTw/zgzzpzf e/ pyciza/rzzpze z/e /a ^zeVaaeo/ze. Czîarzz/e'ra/zoar

p^yfz'o-parào/ogz'jaer. Marseille, JVazap^zzre z/e 4/arrez//e, 1939, p. 38.

(8) D' Henri Ey : Cia/rÄa/zo« à /'eïaz/e z/er re/a/zzwzr z/er erzlrer z7e «ze7a»fo/ze ef z7er zrzzft z7e

z/eprazz'ö» «ézTtrfzzpze. Dans zz L lÉzzo/zz/z'o» JzryrLa/rz'^zze z>, juillet-sept.
1955, p. 543.

(9) Un communiqué (ats), fondé sur l'Organisation mondiale de la santé, le 30 avril
1981, dit qu'on dénombre chaque année, dans le monde, quelque 100 millions
d'êtres humains victimes d'une dépression nerveuse pouvant être cliniquement
établie : parmi eux deux hommes pour une femme souffriraient de cette maladie.

(10) Père G. Dumeige S. J. : L7zf/oz>f z7z /a zpzrz/zzaZzZ/. Dans le LVzft'zwzzzazre zL /a zae

r/>z>z7zzt//f, Paris, Le Cerf, 1983, p. 475-476.

(11) Dr Yves Prigent : L 'expzrz'zî/zzï zfejôrarz>iz. La paro/e z/'zz» pryz^za/rf. Paris, Desclée de

Brouwer, 1978, p. 64.— Pour un théologien il y a dans ce livre
des propos fort discutables...

(12) D'J.-L. Lopes : Lïa/r zLpZttrrjfr e/ zaazer. Dans zz La z/zprarz'ö» warpzei? z>. Edité par
P. Kielholz, Berne, Stuttgart, Vienne, Edit. H. Huber, 1973, p.
209.

(13) Ciba-Revue : Hzz zrezzrf/ z/f /apryzriiza/z-zf. Bâle, 1983. - On lira avec profit l'ouvrage
du D' M. C. Novikoff et du D'J.-P. Olié : zz 707 Lzpzwzrfz àprzpar z/e

/a z/epmEz)» z>, Paris, Hachette, 1978. Il y est fait allusion (p. 17) au
livre de Job.

244



(14) Prof. C. Häring : Z)y//Äyz«««r. Dans A>of»zw»/a Gargy. Bâle, 1979.

(15) Ciba-Revue : M» «•««/// zfe 7a p/yci/a/w. Bâle, 1983. Interview du Professeur
Pierre Pichot. Le collègue allemand est le Prof. G. Nissen.

(16) Pierre Janet : Af/ AAP/Za/7««/ p/yApjg/ptfx. Paris, Alcan, 1919, T. m, p. 393. - Au
XVI® s. Albert Dürer avait réalisé une célèbre gravure (1514) qui
représentait la mélancolie. Les critiques estiment que dans cette
composition allégorique « le maître allemand a voulu symboliser la
tristesse incurable qui est au fond de toutes les connaissances
humaines et la soif d'infini mal satisfaite ». C'est exprimer par l'art
ce que les philosophes ont toujours dit de la mélancolie.

(17) François de Sales : 0«wra. Lettre sans date, Tome XXI, Lyon-Paris, Vitte, 1923,

p. 34, Edit. d'Annecy.

(18) François de Sales : 0«wr//. Edit. d'Annecy, Paris-Lyon, Tome XIII, 1904, p. 112.

Vitte.

(19) François de Sales : O/a/m. Edit. d'Annecy, Paris-Lyon, Tome XV, 1906, p. 52.
Vitte.

(20) Thérèse d'Avila : O/aarer «Map/à/er. Paris, Edit, du Seuil, 1949, p. 1123-1130.

(21) Biaise Pascal : P«j/fer. Texte établi par Jacques Haumont, d'après les manuscrits.
Paris, chez Jean de Bonnot, 1982, p. 60. L'archiviste remarque que
le paragraphe est d'une écriture différente de celle de Pascal.

(22) D® Viktor E. Frankl : Ae AV?a «a»»/«e»/. Paris, Centurion, 1975, p. 19. Le titre
original est : Der a»Zwax//f Go//.

(23) Henri Baruk : Pre«/ t/e pxyrP/a/nV. Paris, Masson, 1950, p. 382. Ailleurs l'auteur
écrit que les recherches ont montré que la « conscience morale
représentait une manifestation scientifique au même titre que les

autres manifestations de la personnalité humaine » (Aap/y/Popa/Po-
Ag/'f Zo /a P?«7a»/o/;o. Aa zoé/aaro/A, zvaZazfe 4/ 7a ro»/«««« zoora/e. Dans
les hAm/h OT«/;Vo-p/yrAo/o^ao/», T.I., janvier 1955, p. 112). Le
D® H. Baruk reproche aux psychanalystes de ne considérer la
conscience morale que « sous la forme d'un surmoi cruel et
agressif qui torturerait le sujet par ses exigences et par ses

menaces » (ibidem, p. 111).

(24) Mgr C.-L. Gay : /»r/rarf/o»/ «« jforzw 4e re/ra/7e. Paris, J. Leday et C'®, 2= éd. 1891,

p. 123. On peut aussi consulter nos ouvrages : A>/r«Z/ö« <7// a/of/
o/ zve4e«'»e zw4er»e (Mulhouse, Salvator, 1959) et A>/re«/fl»

/p/«Zae7Ze e/ /ezap/ /zw4er»e/ (Paris, Beauchesne, 1978).

(25) François de Sales : Oeazre/. Lettre sans date, Tome XXI, Lyon-Paris, Vitte, 1923,

p. 44-45, Edit. d'Annecy. On consultera aussi, dans le même
volume, la lettre à un gentilhomme atteint de mélancolie, p.
11-14.

(26) Jean Delumeau : A/ pe/A? e/ 7a pear. Aa ra/paA/Tra//«« e» Or«4e«/. XIIIAXVIII®
siècles. Paris, Fayard, 1983, p. 627. - L'auteur a savamment
traité de la mélancolie dans cet ouvrage : p. 189-208.

(27) Jean Hamburger : D/zaa/a, 7« aa/m. Paris, Flammarion, 1973, p. 17. - Voir notre
ouvrage : A/araZe e/ a$&«/«'/e'. Mulhouse, Salvator, 1962.

245



(28) Le père M. Riquet S. J. traitait ces problèmes à Notre-Dame de Paris, lors du
Carême de 1948 (&a»£;Ve et A/o/og/'e) et du Carême de 1955 (Orrï/e«x, ro«M?e.r-»0a.r
Aérer On remarquera que Montaigne parlait déjà de 1'« étroite couture de

l'esprit et du corps s'entrecommuniquant leqrs fortunes » (£rta/t, liv. I, chap.
XX). Nous avons publié une étude dans le Aara/ A/e'4;Va/ (Québec, Vol. 36, janv.
1965, p. 95-103) intitulée : <r A'eïroAe ««4«re 4e /'ejpr/ï e/ 4» rotpr».

(29) Fénelon : Oeawer. Paris, Ferra jeune, 1827, Tome VI Correspondance, p. 434. La
lettre de François de Sales est au Tome XIV des Owra Edit.
d'Annecy, Vitte, Lyon-Paris, 1906, p.2. Par la suite, à son tour, l'abbé
Huvelin dira que l'acceptation de soi-même est le « plus lourd des

fardeaux », ajoutant : « Il faut apprendre à supporter doucement,
paisiblement, sans étonnement douloureux, la vue de soi-même »

(fîr/ïr V>AA«e/r, Documents inédits, Paris, Lethielleux, 1959. p. 37).

(30) D' J. Dominian : AryrAaaa/yre e/ we Dans le de /a Fie
r/>/rA»e//e, février 1969, p. 33. En ce qui regarde une
médecine atteignant l'homme dans sa totalité, voir notre
étude : Aer a a#êrf/fl»r /r/rfer » 4e /'awe, dans le A»//eA» 4ér
wei/ee/ar r«;rrer, Band 61, 1980, Heft 4, le 23 janvier, p.
175-180.

(31) D' Norbert Bensaïd : La CowraAa/rà». Paris, Mercure de France, 1974, p. 278. -
Voir notre ouvrage : A/ora/e e/ /)ryeAerowa/;^«e. Paris, Beau-
chesne, 1983. Nous avons soulevé ce problème dans une
étude : Ayrffl/téarOTaro/e^/e er jwora/e, publiée dans La Fie
we'4iea/e aa Ca»a4ayra»fa/r, janvier 1975, Vol. 4, p. 56-63.
On consultera également l'ouvrage de Jacquie Pigeaud : La
«a/a4;e 4e /'awe. £ïa4e rar /a re/a//o» 4e /'ârw e/ 4a ee^&r 4a»r
/a /ra44/o« jwe4/r0-J>A/7affl/>A/^«e a»Ay»e. Paris, Les Belles-
Lettres, 1981.

(32) Cette formule liturgique est utilisée à la Messe du premier lundi de Carême. Nous
en avons parlé dans Joareer, Fribourg, sept. 1978, p. 205-215 : <r 7ba/ e»//er raare'»,
AryeAafowa/éjwe e/ rjArAaaZAe.

(33) Robert Ardrey : Aa /or «a/are/Ze, Paris, Stock, 1971, p. 112 et p. 195. Cet éthologue
traite aussi ce problème dans Ae TerrAwre (Paris, Stock, 1967) et
dans A7 /a réarre créa /léowwe (Paris, Stock, 1977) avec des

conclusions très personnelles sur la nature évolutive de l'hom-
me...

(34) François Mauriac : A/w-ZVtfer, dans le Aqgaro AV/e'raire du 15 janvier 1968.

(35) Pascal traite ici de la misère de l'homme sans Dieu et singulièrement du
divertissement (Brunschwieg, II, 139). En ce qui regarde le rôle des attitudes
mentales de chacun dans sa propre guérison, on lira : Aa ro/oa/é 4e £»eWr, de
Norman Cousins (Paris, Le Seuil, 1980).

(36) Albert Camus : Carwe/r (janvier 1942-mars 1951), Paris, Gallimard, 1964, p. 274.

(37) Les Prix Nobel de Littérature : Union européenne d'éditions. Monaco, 1962.
C'est Jean Guitton qui rapporte la lettre de
remerciement de Bergson, p. 339.

246



(38) Romano Guardini : Z)f /a wÄ2»fo//f fp'ra* JV»« 4ét Äin/jr»/), Paris, Le Seuil,
1952, p. 82. Dans cette perspective, on peut penser à la

réponse du Professeur P. Pichot, lors d'une interview :

« Malgré la quantité considérable des études consacrées

aujourd'hui aux dépressions, bien des inconnues subsistent
en ce domaine » (Ciba-Revue, ^1« r/VMrf /a ^ttycé/a/r/e,
Bâle, 1983).
Dans son ouvrage intitulé <r Z-er 4« /a ifejömrfe» a>

(Paris, Fayard, 1983), Daniel Widlöcher souligne que si la

dépression est une maladie venant altérer le système normal
de la régulation de l'humeur, elle montre aussi que les

« réponses émotionnelles » sont affectées par ce dérègle-
ment (p. 227). L'auteur, parlant de la « blessure narcissi-

que », écrit que « la perte de l'estime de soi serait le

problème psychologique central de la dépression » (p. 115).
Le sentiment d'infériorité est « un terrain fertile pour l'accès

dépressif».

247



'

-.U.,: : -V ' :


	Mélancolie, dépression et spiritualité

