
Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation

Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 87 (1984)

Artikel: A propos de Saint-Imier en 884 : le Jura septentrional dans la
perspective du monachisme occidental avant l’an mille

Autor: Moyse, Gérard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-555108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-555108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A j>ro/>cu" <afe ,foz;tf/-.fcz4r 554:

Le Jura septentrional dans
la perspective du monachisme occidental

avant Tan mille

/>«r Gérarr/ Afqyrc

(Conférence donnée à Saint-Imier à l'occasion de l'Assemblée générale
de l'Emulation)

Le 20 septembre 884, à Ratisbonne, l'empereur Charles III le Gros, solli-
cité par un certain comte Liutfrid, confirmait les possessions réservées, en

une huitaine de lieux, à l'usage des «frères desservant le moutier dit de

Grandval», dans les termes mêmes dont avait déjà usé, plus de vingt ans

auparavant, en 866, son cousin et prédécesseur en Lotharingie, le roi
Lothaire II. Toutefois, par rapport à cet acte précédent, celui de Charles III
marquait une progression puisque, «sur la prière des frères desservant le

lieu», il ajoutait à cette confirmation «trois lieux, c'est à savoir la ce//« de

Saint-Imier avec ses dépendances, la w//« de Péry et sa chapelle, et Reconvi-
lier avec ses dépendances». C'est cette brève mention, au détour d'une liste
des biens de Moutier-Grandval i) qui, voici onze siècles, marque l'entrée
officielle de Saint-Imier dans l'histoire et, surtout, dans l'histoire monasti-

que, par le destin qui lui est réservé désormais dans la mouvance du grand
centre religieux de Moutier-Grandval. Bien plus, au fil des questions que
soulèverait l'interprétation en profondeur de ce texte, que recouvre au juste
le terme de cc//«? Quel rôle jouent réellement les divers intervenants du

diplôme Que représente Moutier-Grandval dans ce monde du DC siècle

aux confins des diocèses de Bâle, Lausanne et Besançon Ce qui se profile
derrière ce texte de 884 c'est, en définitive, toute l'histoire des origines
monastiques du jura bâlois.

9



C'est précisément cet aspect-là de l'histoire des pays situés entre Doubs,
Aar et Rhin, irrigués par l'Allaine, la Suze et la Birse, que le présent exposé
voudrait évoquer durant les premiers siècles du Moyen Age, du crépuscule
de la romanité à l'émergence de la féodalité. Mais il ne pouvait s'agir de

refaire ici cette histoire en tant que telle: de Trouillat 2) à P. Rück 3) et à

cette /Vicwi"cVA <&:/an? qui vient d'être baptisée, en effet, bien des

auteurs ont traité déjà du sujet, soit en se consacrant à tel ou tel centre
monastique de la région, soit dans le cadre d'approches plus générales visant
à dégager les grandes étapes de cette formation de l'identité jurassienne
entre V® et X' sècle. Ce cadre générai, il n'est pas inutile, croyons-nous, de

le rappeler d'entrée de jeu, pour éviter de revenir par la suite sur l'arrière-
plan politique où viendront s'inscrire les points particuliers que nous évo-

querons tout au long de cette séance. Pour ce faire, il suffira de citer mot
pour mot les conclusions si pertinentes de l'étude déjà évoquée de P. Rück,
quitte à y insérer, çà et là quelques précisions, voire quelques nuances de

notre cru.
«Lejura, zone frontière et d'intersection ethnique dès l'époque romaine

[Séquanes, Helvètes et Rauraques], nous est apparu comme un phénomène
dû à l'oeuvre colonisatrice du haut Moyen Age. Dans ce pays faiblement
peuplé [moins faiblement en Ajoic et Sornegau, toutefois, au témoignage
de l'archéologie, que dans les Franches-Montagnes, pratiquement désertes]

nous n'avons trouvé aucune continuité diocésaine entre le Bas Empire [évê-
ché à Augst] et la restauration carolingienne du VUE siècle [évêché à Bâle].
L'organisation politique imposée à une population à majorité celto-
romaine, mais dont la composition ethnique reste indéchiffrable [l'archéo-
logie ne révèle, en effet, que des modes vestimentaires, rarement des appar-
tenances raciales], s'est produite dans une zone de contacts et de conflits
entre lafranque et l'Aiémanie. Dans une première vague, d'im-
pulsion austrasienne et alsacienne, un réseau de couvents luxoviens est

implanté au VIP siècle face à l'Aiémanie [la réalité de ce réseau pose en fait
problème, nous y reviendrons]. A partir de ce moment, le destin jurassien
se cristallise autour du centre qu'est l'abbaye de Moutier-Grandval.

»Le pouvoir spirituel de l'évêque de Bâle s'installe à Grandval au VHP
siècle seulement, dans le cadre de la christianisation de l'Aiémanie [et de

sa soumission par les Pippinides], Si l'esprit de la renaissance carolingienne
se manifeste à Grandval dès le IX" siècle, on ne constate d'abord aucune
influence bâloise dans le Jura [c'est aux comtes de Sundgau que Moutier est

inféodé au IX" siècle]. C'est dans le sillage du royaume de Bourgogne que
le pays changera d'orientation vers la fin du X" siècle. A partir de 999, l'évê-

que de Bâle [ayant reçu du roi donation de Moutier] sera le seigneur tempo-
rel le plus puissant au coeur du Jura.» 4).

10



La coloration monastique fondamentale des premiers siècles du Jura
médiéval est donc évidente; elle est aussi bien connue. Quelques réserves,
toutefois, s'imposent au sujet de certaines idées reçues insuffisamment criti-
quées encore, et qui motiveront une partie des développements qui vont sui-
vre. En outre, au tableau que les historiens dressent du monachisme de leur
région, il manque d'ordinaire un éclairage essentiel, celui des motivations
qui expliquent les faits monastiques eux-mêmes et permettent de les situer
à leur vraie place sociologique. C'est cet éclairage que, pour répondre au
voeu de la Société jurassienne d'Emulation, nos réflexions voudraient égale-
ment tenter d'apporter aujourd'hui, dépassant le cadre strict de l'histoire
locale et replaçant les phénomènes monastiques qui s'observent dans le Jura
d'avant l'an mille dans le cadre de l'évolution générale du monachisme con-
temporain. Puisse cette observation du Jura à travers le miroir grossissant de
l'histoire monastique générale ne pas trop occulter les réalités locales. De
toute la première partie de cet exposé, elles seront toutefois absentes, et par
force: on l'a vu, nul phénomène monastique ne se déclare dans le Jura sep-
tentrional avant le VIP siècle. Or, sous peine de mal comprendre ceux qui,
riches d'une expérience déjà vieille de trois siècles, s'y observent à partir de

cette date, il ne faudrait pas négliger de jeter un regard, fût-il cursif, sur
les principales étapes de l'histoire monastique antérieure, qui en sont le

fondement.
* * *

Des origines mêmes du monachisme, au Proche-Orient 5), antérieures

pour l'essentiel aux premières manifestations chrétiennes dans le Jura (évê-

que attesté à Augst en 346) 6), nous ne retiendrons que ce qui, par la suite,
fera figure de référence, de racine spirituelle pour les moines du haut Moyen
Age. Tel est le cas, en Moyenne-Egypte, de saint Antoine (vers 256 - vers

346), type de l'ermite athlète de l'ascèse et de la prière, puis de sa postérité
en Basse-Egypte (Scété); de saint Pacôme (vers 286 - vers 346), organisateur,
en Haute-Egypte (Thébaïde), de vastes communautés où domine le pré-

cepte du travail; de Basile de Césarée (329-379), enfin, qui, en Anatolie,
fonda au contraire de petites communautés régies par les préceptes de

l'obéissance et la prière. La Syrie et la Palestine, quant à elles, constituent
à partir du IV" siècle un réservoir inépuisable pour l'Occident de modèles
d'ermites recordmen de l'ascèse et de la mortification (saints stylites en

Syrie, Hilarion et Chariton en Palestine). Relevons aussi, au V" siècle, en rai-

son de sa postérité en Occident, la pratique si caractéristique des moines
ascémètes de Constantinople qui, en se relayant, assuraient une louange
divine permanente f/zwr Mentionnons enfin le rôle, essentiel
dans la transmission de toutes ces expériences à l'Occident, des traducteurs

11



latins des FzAr et i?èg7kr de tous ces pères orientaux, qu'il s'agisse d'un
saint Athanase, évêque d'Alexandrie (295-373), ou d'un saint Jérôme
(vers 345-420), finalement moine à Bethléem, et de son compagnon Rufin
(î 410); l'influence de ces intermédiaires entre deux mondes fut d'autant
plus forte en Occident qu'ils y accomplirent eux-mêmes plusieurs séjours,
à Rome en ce qui concerne Athanase (339-346) et Jérôme (377-385), et

jusqu'à Trêves aussi pour saint Athanase (335-337).
Les premiers levains monastiques ainsi plantés en Occident n'atteignirent

certes pas les communautés chrétiennes les plus récentes, telles que celles
des confins séquanais et helvètes de l'empire romain. C'est dire qu'il ne sera

pas nécessaire non plus d'insister ici sur cette préface monastique du IV" siè-

cle et du début du V" siècle que l'on caractérise d'ordinaire de «monachisme

épiscopai» 7), de nombreux évêques se manifestant alors, en effet, tant en
Italie du nord qu'en Gaule ou en Afrique du nord, comme les protecteurs,
voire les promoteurs d'expériences monastiques proches de leur cité. Deux
exemples suffiront à évoquer ce mouvement, en raison des résonnances
durables qu'ils auront ensuite dans le monde monastique: saint Augustin
(354-430) et saint Martin de Tours (vers 316-397). Dans le domaine qui nous
intéresse ici - bien subsidiaire en fait dans l'immensité de son oeuvre -
le premier donna en effet deux fög/tfr qui retiendront souvent l'attention
des législateurs monastiques du Moyen Age, l'CWo zzzozzzzVera, conçu vers
395 pour sa communauté de Thagaste, et le TWcgjWzzzzz, destiné à son
monastère d'Hippone, vers 400; ici, l'accent est mis sur le travail intellectuel
et l'esprit de charité entre frères 8). Le second, ancien militaire romain con-
verti en 356 à la vie religieuse par l'évêque de Poitiers Hilaire (f 367), et
finalement évêque lui-même, à Tours (370), devait - à travers les évoca-
tions de ses disciples, amis ou émules, Sulpice Sévère, Paulin de Noie ou
Victrice de Rouen - léguer à la postérité l'exemple quasiment mythique
du saint faisant alterner l'apostolat le plus conquérant et la retraite anacho-

rétique la plus profonde (Marmoutiers) 9); ce n'est qu'à partir du VI" siècle
toutefois qu'il s'imposa comme saint éponyme d'une multitude d'églises
10): celles-ci ne manquent pas dans le Jura. En réalité, ce monachisme mar-
tinien, recruté principalement dans l'aristocratie lettrée gallo-romaine
éprise de vie contemplative, se révèle très sporadique, peu structuré, incapa-
ble de survivre à ses fondateurs, et en tout cas aux invasions qui, à l'orée
du V" siècle, battent définitivement en brèche la romanité occidentale.

C'est alors précisément que se dessine puis s'épanouit le premier grand
souffle de l'histoire monastique occidentale. Cette floraison, à première vue
paradoxale en période aussi critique, s'explique en partie par le recrutement
des monastères qui éclosent aux V" et VI" siècles: pour nous limiter à la
Gaule, en effet, ce recrutement provient en majorité de l'aristocratie de

12



Gaule septentrionale, la première et la plus touchée par les invasions germa-
niques. Si bien que ce phénomène monastique, au V" siècle surtout, prend
quasiment figure de repli stratégique des représentants de l'ancienne société
dominante dans l'isolement de monastères repliés sur eux-mêmes et
implantés bien loin des zones envahies, en Provence, et même en milieu
insulaire tout au début. C'est en effet dans l'une des îles de Lérins que, vers
400, le véritable père du monachisme médiéval, saint Honorât, originaire
du nord de la Gaule et de retour d'un voyage initiatique vers l'Orient, choi-
sit de se retirer pour mettre en pratique les enseignements orientaux. Mais,
schéma très classique dans l'évolution des fondations monastiques, la répu-
tation attirant des disciples au fondateur, l'érémitisme d'abord recherché
dut bientôt faire place au cénobitisme, avec la réglementation qu'il suppose
et les excroissances, les nouvelles fondations qu'il entraîne. C'est ainsi que,
renforcé une quinzaine d'années plus tard par l'installation à Marseille de

Jean Cassien, lui aussi de retour du Proche-Orient où il avait collecté une
impressionnante moisson d'anecdotes et de préceptes monastiques, le foyer
lérinien ne tarda pas à embrasser toute la Provence, par le relai des évêchés

souvent occupés par ses anciens abbés ou moines : saint Honorât devint ainsi

évêque d'Arles en 427, son successeur à Arles en 431, Plilaire (originaire, lui
aussi, du nord de la Gaule), était un moine de Lérins, tandis que le succès-

seur d'Honorat à Lérins, Maximin, devenait évêque de Riez en 434, carrière

exactement suivie (vers 460) par le troisième abbé de Lérins, Fauste (origi-
naire, lui, de Grande-Bretagne). C'est l'époque, aussi, où un concile tenu
à Arles (vers 455-460) légifère pour la première fois en Occident sur le statut
des monastères par rapport aux évêques et décide que seuls les clercs du
monastère doivent relever de l'ordinaire diocésain, l'abbé restant le maître
absolu des laïcs que sont, pour la plupart d'entre eux, les moines. Lérins

joue donc un double rôle: c'est d'abord un foyer de vie monastique où

s'expérimente une série de P<?g/?.r encore brèves et proches de l'Orient
(P<?g/fe Pêrer, vers 405, deuxième Plg/e «fer Pêrar, vers 427,

öfe ALzctfzVtf, vers 495, parties originales de la Pêg/e ozfezzta/g, enfin,
vers 505) H); c'est ensuite une pépinière épiscopale, conséquence évidente
de son recrutement aristocratique en particulier.

Et, sur la trace des évêques, progresse le monachisme lérinien qui remonte
le cours du Rhône. Arles, point de chute de tant de moines de Lérins sur
le continent, devient à son tour un centre monastique important: l'évêque
Césaire (503-542), notamment (lui aussi originaire du Nord), y édicté deux
Pèg/Ar, dont l'une surtout, pour les moniales (534) eut un retentissement
dans la législation monastique postérieure 12). Lyon, dont le moine lérinien
Eucher (encore un homme venu du Nord) devint évêque vers 430, est le relai
suivant le plus important de cette progression du monachisme provençal,

13



en même temps qu'un point de rencontre entre celui-ci et le culte de saint
Martin (introduit là par un disciple même du saint); c'est là que saint
Romain fut formé aux usages monastiques qu'il introduisit bientôt, vers

435, dans les forêts du Jura au lieu alors désert de Condat (plus tard Saint-

Oyan, puis Saint-Claude) 13). De là, sous Romain (t vers 460), puis sous son
frère et co-abbé Lupicin (î vers 480), ces usages provençaux essaimèrent en

plusieurs lieux proches (Lauconne/Saint-Lupicin, La Balme/Saint-Romain)
ou plus lointains, à Romainmôtier en particulier 14). Mais, parvenue à cette
latitude, qui nous rapproche du Jura bâlois, la diffusion du mouvement
bifurqua, si l'on peut dire, poursuivant sa remontée du cours du Rhône;
en même temps, sa réglementation, mise au point une nouvelle fois à Con-
dat par saint Oyend (t vers 513), prenait un tour de plus en plus cénobitique
(ffèg/e dans sa forme complète). Avec Romainmôtier au nord,
Agaune est, au sud-est, le deuxième lieu extrême atteint en territoire helvète

par ce premier souffle monastique : c'est en puisant notamment dans les éta-
blissements du Jura (Condat, Romainmôtier) et en reprenant la pratique
byzantine de là/zacr y>£re»«zlr que le roi burgonde Sigismond, nouveau con-
verti de l'arianisme, et son conseil d'évêques, établirent là, en 515, ce qui,
sous l'invocation de Saint-Maurice, allait devenir l'une des grandes métro-
poles religieuses de la .B/z/gzzwz/z#, point d'ancrage du catholicisme contre
l'arianisme encore ambiant au début du V" siècle et réactivé soixante ans plus
tard par les Lombards non loin de là: le roi franc Gontran, reprenant la poli-
tique de Sigismond, restaura alors l'influence d'Agaune 15).

Cependant, dans cette Italie toute proche où les Lombards s'installaient
depuis les années 560-570, quelques expériences monastiques s'étaient
développées en puisant aux mêmes sources d'inspiration orientales et pro-
vençales. Et si, en raison des dévastations de l'Italie au VI" siècle (reconquête
byzantine entre 535 et 550, puis conquête lombarde), aucune de ces expé-
riences n'eut de retentissement lointain (celle d'Eugippe, vers Naples, entre
495 et 540, celle de Cassiodore, en Calabre, entre 555 et 580), une devait
avoir, dans des conditions sur lesquelles nous reviendrons, une étonnante
postérité. Vers le deuxième tiers du VI" siècle, un certain Benoît de Nursie
mettait en effet au point pour le monastère qu'il venait de fonder au Mont-
Cassin une règle qui, pour ample qu'elle fût par rapport aux courtes près-
criptions provençales, n'en réduisait pas moins des deux tiers, tout en la

modifiant sur bien des passages, une fôg/e anonyme qu'il avait prise comme
base, la Ä ALrzVre, née vers Rome à la génération précédente. C'est
ainsi que, malgré des fragments entiers repris à celle-ci, le «remake» bénédic-
tin se révéla très original : la «verticalité» de la IfègZ? z/zz ALzz/ri?, qui insistait
sur l'importance de la hiérarchie pour le monastère et de l'ascèse indivi-
duelle pour chaque frère, se trouva équilibrée dans la fêg/r? afe _B«zoz7 par

14



une «horizontalité» nouvelle qui, sans négliger le moins du monde le prin-
cipe d'obéissance, affirmait des soucis communautaires fondés sur le déve-

loppement de l'humilité et de la charité entre frères, ce qui dénotait une in-
fluence de saint Augustin. Or cette commença par tomber dans l'ou-
bii. Moins d'une génération après la mort de saint Benoît, le Mont Cassin
était détruit par les Lombards et les moines se réfugièrent à Rome. Il ne fallut
alors rien de moins que la forte personnalité du nouveau pape Grégoire le

Grand (590-604), lui-même ancien moine romain, pour que l'expérience de

Benoît, parvenue à sa connaissance, reçût grâce à lui une publicité officielle
et que, parée désormais du «label» romain, la !?<?,§/<? t/ö resurgît 16).

Mais, à cette date, le premier grand souffle de l'histoire monastique occi-

dentale, dont cette ffewofr constitue l'un des aboutissements les

plus achevés, ayant atteint depuis plusieurs décennies déjà sa diffusion
maximum, notamment en direction du nord-ouest (à Auxerre, dès le milieu
du V" siècle, sous saint Germain, à Autun, à Poitiers, sous la reine Rade-

gonde, dès le milieu du VP siècle, dans le Massif Central, enfin), non sans

amalgame avec le courant martinien, se trouvait en réalité épuisé.

* * *
Et déjà une nouvelle impulsion avait pris le relai, dont l'importance est

capitale pour notre propos: c'est sous elle que le versant nord du Jura allait
être enfin touché par le monachisme. La raison de cette avancée géographi-

que nouvelle ressort avec évidence du fait que ce deuxième souffle de la

grande respiration monastique du haut Moyen Age participe tout à la fois
de la reprise de la christianisation par les envahisseurs désormais bien établis

et de l'expansionnisme franc très actif en direction de la Germanie de la fin
du VP' siècle à la fin du VHP siècle, les deux choses allant du reste de pair.
Par là, ce nouvel élan, que l'on peut qualifier de «missionnaire» ou de colo-

nisateur, tranche nettement sur le précédent, davantage motivé par le retrait
du monde que porté à agir sur lui. Mais là n'est pas la seule différence entre
ces deux étapes de l'expansion monastique. Une différence essentielle réside
dans l'origine géographique même de la deuxième vague. Alors que tout
remontait, pour la première, née dans le cadre du monde romain, à la Pro-

vence, c'est dans une direction tout à fait opposée qu'il faut rechercher l'épi-
centre de la seconde, s'agissant des Iles britanniques, Irlande et Grande-

Bretagne. Ceci marque une translation radicale des centres d'initiatives
déterminantes désormais pour l'Occident 17).

Ce sont en réalité deux foyers successifs plutôt que contemporains que
constituent ces deux îles, et dont les effets sur le continent présentent en

outre des caractéristiques sensiblement différentes, à commencer par leurs

champs d'action respectifs: alors que le monachisme anglo-saxon du VHP

15



siècle se spécialisera dans l'évangélisation des pays germaniques au-delà
du Rhin, le monachisme d'inspiration irlandaise se révèle principalement
actif, au VII" siècle, dans les régions déchristianisées depuis le V", au nord-est
de la Gaule et à ses abords rhénans. Il s'ensuit que c'est à peu près exclu-
sivement cette vague-là du monachisme missionnaire qui affecta le pays
qui nous intéresse aujourd'hui et c'est sur ses aspects propres que nous
insisterons.

Ses principes, on l'a dit, remontent à l'Irlande, l'Irlande jamais romanisée

et tardivement christianisée, dans la seconde moitié du V" siècle (saint
Patrick, t avant 460), à partir de la (Grande-)Bretagne anciennement roma-
nisée et christianisée, mais au moment même où les invasions païennes des

Angles et des Saxons, lancées depuis 430 environ, y font irrémédiablement
régresser ces deux facteurs, jusqu'à les restreindre, dans la première moitié
du VI" siècle, à un réduit gallois (rôle de saint David - ten 544 - àMene-
via). C'est donc comme un flambeau qui passe alors d'une île à l'autre, et
l'Irlande celtique devient ainsi un prodigieux réservoir de latinité et de chris-

tianisme; elle produit notamment, entre 540 et 560, une étonnante florai-
son monastique, que deux noms suffiront à symboliser: celui de Bangor,
monastère fondé en 558 par saint Comgall à la pointe nord-orientale de l'île,
et celui d'Iona, fondé en 563 par saint Colomban (521-597) sur un îlot face
à la côte ouest de l'Ecosse. De là, par une espèce de mouvement tournant
et un retour des choses, l'apostolat irlandais devait atteindre, soixante-dix
ans plus tard, un autre îlot, sur la côte orientale de Northumbrie cette fois,
et y implanter un intense foyer de mission chrétienne en direction de la

Grande-Bretagne paganisée, Lindisfarne. Mais, au milieu du VI" siècle, sous

quels traits nous apparaît le monachisme irlandais Les origines mêmes du
mouvement sont quelque peu obscures: apport breton et, au-delà, proven-
çal, sans doute, mais aussi influence martinienne (les courants d'échanges
sont attestés dès le V" siècle entre l'Irlande méridionale et la Gaule occiden-

taie) 18). Mais, ayant finalement peu gardé de ces apports, hormis une pro-
fonde culture latine, le monachisme irlandais constitue un phénomène puis-
samment original: activité missionnaire intense alternant avec des périodes
de solitude réparatrice (attitude assez martinienne); ascèse extraordinaire-
ment poussée (coups, bains d'eau glacée, jeûnes répétés) et, corrélative-

ment, développement de la pratique pénitentielle, de la liturgie (récitation
journalière de tout le psautier parfois); règles d'une brièveté extrême, se

bornant, le plus souvent, à consigner l'enseignement du fondateur sous
forme de maximes de conduite individuelle; recrutement massif, voire
populaire, qui s'explique par l'organisation sociale même de l'Irlande, en
clans relevant chacun de l'autorité d'un roitelet dont la conversion au mona-
chjsme entraînait celle de tout son peuple. Le monastère n'était alors que

16



le chef-lieu du territoire du clan et l'ancien roitelet un abbé régnant vérita-
blement sur une foule de moines. Dans ce contexte, l'évêque n'était qu'un
auxiliaire sacerdotal de haut rang 19).

C'est ce monachisme là qui, à Bangor, produisit, dans la seconde moitié
du VP siècle, saint Colomban. Poussé par le désir de conquérir au Christ
de nouveaux territoires, celui-ci, dans le dernier quart de siècle, passait sur
le continent avec quelques compagnons et, rapidement, y obtenait du pou-
voir et de l'aristocratie mérovingiens la permission de s'installer au pied des

Vosges, à Luxeuil finalement en 590, c'est-à-dire au nord du royaume de

Bourgogne et du diocèse de Besançon, en une zone située hors du rayon
d'action du monachisme provençal. Sans refaire ici l'histoire du mouvement
colombanien, rappelons-en les étapes et les caratères principaux. Les débuts

proprement dits en Burgundia, du vivant de Colomban 20), furent critiques

pour toutes sortes de raisons; tempérament entier du saint, qui s'affronta
violemment avec la famille royale de Bourgogne-Austrasie, régentée par la
reine Brunehaut; habitudes monastiques et religieuses des Irlandais qui
heurtaient les usages gallo-romains (divergence dans l'appréciation des rap-
ports d'autorité entre évêque et abbé, dans la fixation de la date de Pâques,
dans le costume). En 610, Colomban devait s'exiler et, après s'être gagné
les faveurs des cours de Neustrie puis d'Austrasie, royaumes alors en lutte
contre la Bourgogne, aboutir dans le royaume lombard et y fonder Bobbio,
où il mourut bientôt (615). La crise fut résolue sous son successeur à Luxeuil,
Eustasius (t 629), à la faveur de la victoire de la Neustrie «pro-colomba-
nienne» en 613, et d'indispensables adaptations théologiques et monasti-

ques (synode deMâcon en 626/627). Dès lors le mouvement, que l'on quali-
fie désormais d'iro-franc, pour en bien marquer les diverses composantes
politiques et religieuses, pouvait prendre son essor; il le fit du côté de certai-

nés vieilles terres monastiques, Massif-Central et Aquitaine (fondation de

Solignac par saint Eloi en 632, de Noirmoutier par saint Philibert en 676)
et même vallée du Rhône: la «conversion» en direction de Luxeuil, dès les

premières années du VIP siècle, de deux moines insatisfaits de la formation
qu'ils recevaient dans les deux vieux centres traditionnels d'Agaune pour
l'un, saint Amé (fondateur de Remiremont vers 620) et de Lérins pour l'au-
tre, saint Attale (successeur de Colomban à Bobbio) est, à cet égard, révéla-
trice d'un changement profond de la vogue monastique au tournant des

deux siècles. Mais c'est surtout en direction de zones neuves que le dyna-
misme iro-franc se manifesta: la Brie, où pullulent les fondations aristocrati-

ques entre 620 et 660; la Neustrie, dans la seconde moitié du siècle (activité
de saint Omer - t 670 - de saint Wandrille - î 668 - fondateur de Fon-
tenelle en 649), l'Austrasie, région limitrophe du berceau luxovien, où se

développe l'action de tout un groupe lié à l'ancien évêque de Metz, Arnulf,

17



retiré dans le désert vosgien après 629, et qui participa à la fondation de
Remiremont. Cet essor touche enfin la Bourgogne mérovingienne elle-

même, mais plus tardivement et moins densément qu'ailleurs, comme si les

résistances locales au nouveau mouvement s'y étaient trouvées exacerbées

par la proximité de son foyer. Plusieurs fondations finissent néanmoins par
y voir le jour, principalement sous l'abbatiat du deuxième successeur de

Colomban à Luxeuii, Walbert (629-670). Elles sont, par exemple, le fait
d'une famille connue de l'aristocratie jurane et bisontine 21), celle de l'évê-

que de Besançon Donat (vers 625 - vers 660), ancien moine de Luxeuii lui-
même et responsable de la fondation masculine de Saint-Paul de Besançon,
tandis que sa mère, Flavia, y établissait, pour les moniales, Jussa-Moutier,
et que son frère, Chramnelène, iÄoc (gouverneur) après son père de tous les

pays du Jura central, relevait Romainmôtier (avant 642) 22) et un peu plus
au nord et un peu plus tard (troisième quart du siècle), créait Baulmes, où
intervint aussi son épouse Ermentrude 23). C'est aussi l'époque où le Jura
septentrional tout proche entrait enfin dans le champ du monachisme avec
la naissance de Moutier-Grandval.

Mais, avant d'examiner les conditions précises de cette fondation, au

coeur de nos préoccupations d'aujourd'hui, il importe de considérer ce que
représente désormais ce monachisme à deux ou trois générations de ses origi-
nés colombaniennes et irlandaises, et de déterminer quelle symbiose est
résultée de ses contacts avec l'ancien courant provençal. Ses fondements
sociaux, tout d'abord, sont similaires à ceux de ce précédent courant, tant
au niveau du recrutement, où l'aristocratie mérovingienne domine - nous

y avons fait allusion - qu'à celui du rayonnement: les évêques issus de

Luxeuii ou inspirés par le monachisme iro-franc sont légion au VIP siècle.
Là s'arrêtent les similitudes avec l'ancien monachisme. Sur tous les autres
points, en effet, des évolutions se marquent, dont on ne saurait dire, en
vérité, si elles proviennent davantage de l'ingrédient irlandais originel ou
de la francisation ambiante. Qu'il s'agisse de la montée de l'élément fémi-
nin 24) ou de la progression du facteur urbain 25); qu'il s'agisse de la grande
nouveauté institutionnelle des privilèges d'exemption (avatars des coutumes
irlandaises?) par lesquels les évêques eux-mêmes n'hésitaient pas à sous-
traire tel monastère de leur diocèse à leur propre juridiction (selon des degrés
de libéralité variable selon les cas, il est vrai) 26), tout cela dessine des con-
tours nouveaux à ce monachisme du VIP siècle. A quoi il faut ajouter, au
niveau de sa réglementation interne, le développement de la pratique de

la »zrVAz. De diverses constatations, et notamment d'un pointage
systématique pour la Gaule des mentions de textes normatifs monastiques
entre 600 et 750, il apparaît que, à cette époque davantage encore qu'aux
V" et VP siècles, chaque monastère, voire chaque nouvel abbé, compilait

18



son propre code de référence pour répondre le mieux aux conditions locales.

Il y était conduit par le foisonnement qu'atteignait désormais le cor/w
monastique où, aux règles orientales s'étaient successivement ajoutées les

règles provençales - ou d'inspiration provençale, comme celle de saint
Benoît - enfin les règles irlandaises, à commencer par les textes de Colom-
ban lui-même. Dans cette pratique apparaît, tout au long du VII" siècle, une
combinaison majoritaire alliant, pour le monachisme féminin, Césaire,
Benoît et Colomban (ainsi dans la tsfe Do»*# pour les moniales de

Besançon) 27) et, pour les hommes, Benoît et Colomban. Or, selon les vues
récentes, cette association remontait à Colomban même: conscient des

insuffisances de ses propres prescriptions, de type irlandais, pour le gouver-
nement d'une communauté continentale aspirant, dans la tradition juridi-
que romaine, à jouir d'une réglementation détaillée de ses institutions,
Colomban aurait en effet très tôt recouru à la ffèg/i? jvwW ftewoft. De
Rome, où nous l'avons laissée à la fin du VI" siècle, à Luxeuil, où on la sup-
pose peu après, en tout cas dans les monastères colombaniens où on la ren-
contre dès le premier tiers du VII" siècle, le cheminement de cette règle s'ex-

pliquerait par les relations entre Grégoire le Grand et Colomban, entre qui
un commerce épistolaire est attesté 28).

Voilà donc brossés les traits principaux du monachisme tel qu'il s'im-
plante au VII" siècle dans cette région alors située aux confins de la Bargzzzz-
zs&z mérovingienne, de l'Alsace, duché incorporé à l'Austrasie en 609/610,
et de i'Alémanie, duché extérieur au royaume franc. Quels y sont donc les

points d'impact réels à partir desquels ce monachisme s'avérera bientôt un
facteur majeur de colonisation et de christianisation 29). Nous disons un
facteur et non pas un initiateur, tant s'en faut: la carte archéologique de

l'actuel canton du Jura, par exemple, témoigne assez d'une permanence de

l'occupation humaine en ces régions depuis l'époque romaine, et au-delà,
dans les districts modernes de Porrentruy et de Delémont 30). Outre l'ac-
tion certaine, mais parfaitement inconnue, de Ragnachaire, moine de

Luxeuil, évêque d'Augst au début du VII" siècle 31), le seul de ces points
d'impact parfaitement attestés est Moutier-Grandval 32).

Les conditions de sa fondation sont passablement bien connues, mais

peut-être n'ont-elles pas toujours été commentées dans une perspective suf-
flsamment large. Cet événement, rapporté par la FzAz GrtfWrW-
/e«rzj 33). écrite peu de temps après la disparition du fondateur, dans le

dernier quart du VII" siècle, résultait d'une intervention directe de l'abbé
Walbert. C'est lui qui reçut à Luxeuil le rejeton de l'aristocratie curiale
d'Austrasie qu'était Germain, originaire de Trêves, puis retiré dans les

Vosges parmi cet entourage d'Arnulf précédemment évoqué 34); c'est Wal-
bert qui mena les négociations avec le z/zzx d'Alsace Gundoin désireux de

19



concéder un territoire nouveau au monachisme luxovien; c'est encore Wal-
bert qui dirigea les opérations de reconnaissance et de première colonisation.
Il se rendit en personne sur les lieux, procéda à une sorte de baptême du
site, en jaugea les avantages et les inconvénients: parmi les premiers, Bobo-
lenus, l'auteur de la UzAr, cite la richesse en poissons (on sait l'importance
de cet aliment non seulement pour les religieux mais pour l'ensemble des

populations médiévales); l'inconvénient majeur est très nettement caracté-
risé comme étant la difficulté d'accès; ce qui fait raison des motifs de retrait
du monde souvent invoqués par la littérature monastique pour expliquer
la naissance d'un établissement: quand on est jaloux d'une vie solitaire, on
ne s'empresse pas de défricher et d'ouvrir une voie d'accès C'est ce qui se

produisit à Grandval ; Walbert attachait même à la première des opérations,
celle du défrichement, une importance capitale puisqu'il la confia à un vété-

ran de Luxeuil, Fridoaldus, survivant de l'époque Colomban. Ce n'est
qu'une fois le terrain ainsi préparé que Walbert effectua le peuplement de

sa fondation en choisissant Germain comme abbé et en lui soumettant des

moines de Luxeuil, selon une procédure assez précisément décrite par Bobo-
lenus. Le premier soin de Germain arrivant ensuite à Grandval fut d'y para-
chever le défrichement en y ouvrant enfin un passage propre à rendre accessi-

ble la vallée 35).

De l'activité postérieure de Germain à Moutier-Grandval la UzAz ne nous
apprend que peu : l'église principale du monastère fut dédiée à saint Pierre

(rien n'est dit de la titulature Notre-Dame attestée à partir de l'époque caro-

lingienne) et une basilique fut édifiée en l'honneur de saint Ursanne 36)

(sur le territoire de Delémont, au lieu-dit «La Communance», rapporte la

tradition) 37). Les circonstances du martyre de saint Germain sont en revan-
che longuement rapportées par Bobolenus 38). Selon toute vraisemblance

39), ce martyre est à situer dans le contexte des querelles de succession qui
suivirent la mort de Childéric II, en 675, et qui virent s'affronter les parti-
sans de l'Austrasie, conduits par le maire du palais Ebroin et les partisans
de la Bourgogne et de la Neustrie, animés par saint Léger, évêque d'Autun.
Les tenants locaux de la cause bourguignonne, les habitants du Sornegau,
où venait de s'implanter Moutier, s'étant rebellés contre le duc alsacien Eti-
con (deuxième successeur de Gundoin), celui-ci envoya pour les mater ses

troupes, appuyées par un détachement d'Alamans; c'est lors de l'invasion
de la vallée par ces troupes, après avoir échoué dans une tentative de média-
tion (située dans la basilique Saint-Maurice de Courtételle), que Germain
et son prévôt Randoald furent assassinés (à Courrendlin Une crosse abba-

tiale, illustre produit de l'orfèvrerie mérovingienne du VIP siècle, est le seul
souvenir matériel très ancien qui subsiste de l'époque de saint Germain 40).
Si la date de sa disparition est à peu près certaine, celle de son établissement

20



Carte des principaux sites archéologiques du canton du Jura

A Sites paléolithiques-mésolithiques

Sites néolithiques

Sites des âges des métaux (bronze

X MOUTIER-GRANDVAL

Sites romains:

• - Villas

© - Nécropoles

© - Dépôts monétaires

Sites médiévaux (nécropoles)

SAINT-1MIER

(D'après F. Schifferdecker, up. cit. n. 301



à Grandval reste vague, la seule référence chronologique sûre que nous

ayons étant l'abbatiat de Walbert (629-670). Toutefois, un indice plus précis

pourrait bien se dégager du fait que la Uzäz est très rapide sur
l'oeuvre de son héros à Moutier, alors qu'elle est si prolixe sur les étapes
antérieures de son existence: cela laisserait supposer que Germain n'eut pas
à vivre très longtemps à la tête de la nouvelle communauté, dont la date
de fondation se placerait ainsi plutôt vers la fin de l'abbatiat de Wal-
bert 41).

A cette création de Moutier-Grandval, on a rattaché celle de deux autres
établissements, à Saint-Ursanne sur le Doubs et à Vermes; on a aussi rappro-
ché de cette époque, sinon vraiment attribué à ce mouvement iro-franc du
VIT siècle, les origines d'un troisième lieu, celui-là même que nous bono-

rons aujourd'hui, Saint-Imier. Examinons d'abord le cas de Vermes, le plus
simple: c'est en 866 qu'une ce//zz, placée sous le patronage de saint Paul,

y est mentionnée pour la première fois, parmi les possession alors confirmées
à Moutier 42); rien n'autorise à faire remonter au VIT siècle, ni à une initia-
tive de Moutier, les origines de ce qui, à l'époque carolingienne déjà bien
avancée, n'était rien d'autre qu'une station d'exploitation foncière associée

à un lieu de culte, sens du terme sur lequel nous allons revenir à propos
de Saint-Imier.

Le cas de Saint-Ursanne, dont se rapproche également, par certains

aspects, celui de Saint-Imier, est passablement plus complexe. Plus exacte-

ment, le problème a été faussé à partir du XT siècle et, jusque de nos jours,
la critique n'est pas vraiment parvenue à dépouiller de ses atours abusifs
l'histoire des origines de Saint-Ursanne 43). C'est en effet du XT siècle qu'il
faut partir pour remonter le cours du temps et voir jusqu'où se laisse appro-
cher une réalité probante. Au XT siècle donc, l'évêque de Bâle, qui avait

reçu en 999, on le sait, la propriété de Moutier, s'efforce de constituer un
temporel solide en s'appuyant sur ce point d'ancrage. Reprenant peut-être
alors à son compte de vieilles prétentions de Moutier, et jouant, peut-être
inconsciemment, sur l'équivoque entre la «basilique de Saint-Ursanne» citée

par la TzAz Gemzwzz, mais située en fait vers Delémont, et Saint-Ursanne

sur le Doubs, l'évêque de Bâle tourne ses regards vers ce dernier lieu et

l'abbaye qui s'y trouvait alors effectivement, mais qui relevait de l'évêque
de Besançon, et tente de l'attirer dans le patrimoine de Grandval, c'est-à-
dire de Bâle. Pour fonder cette revendication, qui aboutit en effet aux
XIT-XIIT siècles, les Bâlois n'hésitèrent pas à modifier d'anciennes conflr-
mations de biens, en y introduisant d'anachroniques mentions d'une rW/zz

Urj7««z (et parfois aussi de la ctf/Z? de Vermes) 44); ainsi, semble-t-il,
déjà, dans des confirmations de Léon IX et de Henri III en faveur de Bâle;
ainsi, surtout, dans deux privilèges d'immunités accordés à Moutier sous

22



Carloman 45) et sous Lothaire I" 46); ainsi, enfin, dans la Fzhz Gtfzvzzzzzzz' du
VIP siècle en profitant d'une allusion que le texte, par suite d'une mauvaise
leçon peut-être 47), semble faire à «trois monastères» que saint Germain
aurait reçus sous sa juridiction en entrant à Grandval. Dans le même temps,
ne font pas défaut du côté bisontin des répliques à ces prétentions : en 1095,

parmi les possessions confirmées à l'archevêque Hugues III par Urbain II,
figure en bonne place lGMzZ/zzZ Unwz'wz': deux générations plus tôt,
l'archevêque Hugues I" (1031-1066) avait manifesté déjà tout l'intérêt que
Besançon portait à ce lieu et au culte de saint Ursanne en introduisant de

ses reliques à Saint-Paul de Besançon (1044) 48) et, surtout, en patronnant
la composition d'une Uze de saint Ursanne 49). Le texte lui-même s'en est

perdu depuis le XVIP siècle, mais un résumé est connu qui nous évite tout
regret : il est avéré, en effet, que cette Uzhz, qui s'inscrit dans le riche courant
hagiographique bisontin du pontificat de Hugues de Salins 50), était de

pure fiction, suppléant aux informations anciennes totalement déficitaires

par des clichés hagiographiques très traditionnels, notamment celui qui con-
sistait à faire du héros un compagnon de Colomban sur le chemin de l'exil,
et qui avait déjà servi pour «inventer» la Fz<? de saint Gall vers la fin du
VHP siècle 51).

Tous les documents anciens relatifs à Saint-Ursanne se déroberaient-ils
donc Pas tout à fait. Il est au moins deux documents du IX® siècle qui, sans

équivoque, mentionnent bel et bien l'existence d'une abbaye à Saint-
Ursanne; mais ces documents, de par leur origine géographique, soulèvent
à leur tour bien des interrogations. Le premier document est en effet pari-
sien, c'est le polyptyque par lequel l'abbé de Saint-Germain-des-Prés, Irmi-
non, fit consigner au début du IX® siècle la déclaration de toutes les proprié-
tés de son abbaye: or, à la suite d'une rubrique de ce polyptyque, apparaît
«l'abbaye de Saint-Ursanne sur le Doubs, dans le diocèse de Besançon» 52).

Une implantation aussi lointaine n'a certes rien de surprenant pour une
grande abbaye carolingienne comme Saint-Germain-des-Prés, non plus que
l'abandon de cette implantation à la suite des coups que l'on sait avoir
été portés au patrimoine de l'abbaye parisienne par les invasions norman-
des 53). Pourtant, en l'absence de toute autre mention d'un quelconque
rapport entre les deux établissements, on en viendrait presque à se deman-
der si l'insertion du passage sur Saint-Ursanne dans le polyptyque de Saint-
Germain-des-Prés (il s'agit, en effet, d'une addition, mais contemporaine)
ne résulte pas d'une confusion parisienne entre les deux Saint-Germain, à

la lecture d'un texte associant peut-être Saint-Ursanne à Saint-Germain,
mais celui de Grandval. L'autre document qui mentionne Saint-Ursanne

au IX® siècle est normand; il s'agit de la seconde Fzi? de saint Wandrille,
écrite vers le milieu du siècle. Ce texte évoque l'existence, en Ajoie, d'un

23



tombeau de saint Ursanne où l'on montrait alors une relique de saint Wan-
drille, dont la présence en ce lieu est expliquée par le fait que le héros, origi-
naire de Verdun et se rendant à Bobbio (où il séjourna vers 630) aurait fondé
là, en Ajoie, un monastère sur une sienne propriété 54). Cette explication,
qui a été souvent retenue par la suite pour dater du début du VIP siècle les

origines monastiques de Saint-Ursanne, est, en réalité, des plus suspectes:
la première Fz> de saint Wandrille, beaucoup plus ancienne et donc, en
principe, plus sûrement informée (dernières années du VIP siècle), ignore
en effet tout de la localisation de la «//# fondée par Wandrille se rendant
à Bobbio 55), et ne souffle donc mot de Saint-Ursanne. Que retenir de tout
cela? Qu'au IX" siècle une abbaye existait bien à Saint-Ursanne et qu'elle
jouissait d'un renom certain, étendu jusquà Paris et à la Normandie, selon

un cheminement qui nous échappe. Du reste, plusieurs témoignages
archéologiques (fondations de l'église Saint-Pierre) et bibliographique (pré-
sence d'un évangéliaire carolingien) 56) confirment une activité religieuse
à Saint-Ursanne à la même époque. Mais n'est-il pas possible de remonter
plus haut encore Deux éléments permettent au moins de cerner le pro-
blême au VIP siècle: l'achéologie, tout d'abord, qui date de cette époque
certains des sarcophages monolithiques retrouvés à l'église Saint-Pierre 57)

(dont la titulature est un indice d'ancienneté possible) 58); ensuite, attestée

par la Uzhz Géttzzzwzz, la présence du culte de saint Ursanne à quelques kilo-
mètres de là, dans la mouvance de Moutier. Mais, pour être contemporains,
ces deux éléments ne coïncident pas exactement, ni géographiquement ni
cultureliement: rien ne dit que l'antique église attestée à Saint-Ursanne
était déjà au VIP siècle le lieu d'une dévotion au saint éponyme. Les origines
mêmes du culte de saint Ursanne dans la région restent donc obscures.

Lequel des deux lieux intéressés détient-il l'antériorité à cet égard Autre-
ment dit, est-on véritablement en présence d'un culte d'origine purement
locale, né sur la tombe d'un pieux religieux des plus mythiques, à Saint-
Ursanne même, d'où Germain l'aurait ensuite transplanté à Moutier? Ne
faut-il pas plutôt voir là un exemple d'importation locale d'un culte tout
à fait extérieur dans ses origines Les attestations de cultes rendus ailleurs
à des saints homonymes du nôtre ne manquent pas pour le haut Moyen
Age 59). Un indice militerait assez bien en faveur de cette hypothèse de

l'importation: les toutes premières mentions jurassiennes de cette dévotion
ne se rattachent-elles pas à ces deux étrangers au Jura qu'étaient, de par leur
origine austrasienne commune (autre coïncidence) saint Germain et saint
Wandrille Quoi qu'il en soit de ces origines du culte, en lui-même incon-
testablement mérovingien dans ses manifestations jurassiennes, la démons-
tration reste à faire que son lieu d'implantation à Saint-Ursanne comporte
une quelconque coloration monastique au VIP siècle.

24





Collégiale de Saint-Imier, vue sur le choeur. Photo J. Bélat, Porrentruy.

Collégiale de Saint-Imier, vue sur l'entrée principale. Photo J. Bélat, Porrentruy.

Evangéliaire de Saint-Ursanne, bibliothèque de Porrentruy.
Photo J. Bélat, Porrentruy.

Tables intérieures de l'evangéliaire. Photo J. Bélat, Porrentruy.







Pour passer au crible de la critique les origines de Saint-Imier 60), nous
serons plus bref. D'abord, la matière documentaire est plus réduite dans ce

cas que dans le cas précédent. Surtout, les travestissements l'ont moins
atteinte, malgré les arrière-plans bâlois de cette histoire: Saint-Imier, en
effet, comme on l'a vu en commençant, ayant été authentiquement donné
à Moutier-Grandval en 884, passa sans contestation possible sous la juridic-
tion temporelle de l'évêque de Bâle en 999- Ce qui, en revanche, posa pro-
blême, dès lors, ce fut l'appartenance spirituelle, c'est-à-dire diocésaine, de
Saint-Imier: comme il le faisait à Saint-Ursanne à l'encontre du diocèse de

Besançon, l'évêque de Bâle, à l'occasion de l'entrée de Saint-Imier dans ses

possessions, s'efforça pareillement d'étendre sa juridiction spirituelle au
détriment du diocèse de Lausanne dont relevait le val de la Suze. L'histoire
des conflits, le plus souvent larvés, qui, tout au long du Moyen Age, éclaté-

rent à ce sujet entre Bâle et Lausanne, sans trouver d'issue décisive 61), ne
nous intéresse ici que dans la mesure où l'une des pièces du dossier des origi-
nés de Saint-Imier, et non des moindres, semble devoir y être rattachée,
nous voulons parler de la Fh? de saint Himier. Depuis la très pointilleuse
étude critique qu'en a donnée M. Besson, au début de ce siècle 62), l'opi-
nion s'est établie qu'il s'agissait là d'une composition du IX' siècle, reposant
encore sur quelques souvenirs véridiques, et écrite par les religieux de
Moutier-Grandval intéressés par l'histoire de leur toute nouvelle possession.
Or, une autre hypothèse se présente au sujet de la naissance de cette FzAz

quand, du contexte litigieux qui s'établit visiblement entre Bâle et Lausanne
dès le début du XI' siècle au sujet de Saint-Imier, on rapproche le soin que
met notre texte à souligner que l'établissement du saint dans le val de la
Suze résultait d'une concession accordée par «l'Eglise de Lausanne et ses rec-

teurs», allant même jusqu'à préciser le montant des redevances porté par
l'acte 63). Ce rapprochement troublant accrédite, on en conviendra, l'hypo-
thèse que la Fzhz HzzzzercV est une pièce fabriquée par les Lausannois contre
les prétentions bâloises, entre la fin du X' siècle et le début du XII' siècle,
ter/zzz>zzz.r zzz/imposé par le plus ancien manuscrit conservé de ce texte.
Quant à la date du IX' siècle précédemment attribuée, il n'y a pas à voir
autre chose qu'un n?rzzzz'»zz.rles quelques mots ou formules carac-

téristiques de cette époque, sur lesquels, seuls, reposait cette datation, pou-
vant s'être naturellement perpétués dans l'usage un siècle ou deux.

Ainsi située, cette pièce, qui s'apparente finalement beaucoup à la FzAz

perdue de saint Ursanne, par sa date et les motivations défensives de ses

auteurs face aux prétentions bâloises, n'est donc qu'un exemple de plus du
recours aux procédés classiques de l'hagiographie pour expliquer la présence
de reliques en un lieu donné - ici Saint-Imier - à une époque où l'on igno-
rait tout de leur origine. Aussi, pour déterminer ces origines, tant celle des

25



reliques que celle du lieu, la plus élémentaire prudence commande-t-elle
de faire abstraction de cette Hz'ta. Laissons ici de côté, comme annexe dans

une approche du Jura monastique, le problème de l'origine des reliques:
comme pour saint Ursanne, il demanderait une étude détaillée de la diffu-
sion du culte rendu à saint Himier et à divers saints homonymes, à Lugnez,
en particulier, où la Hzhz Hzzzzem voit la patrie de son héros, et où un culte
de saint Himier est bien présent, mais depuis quand Revenons plutôt au
problème de l'origine du lieu de Saint-Imier. Renonçant à la fable du pieux
ermite venu christianiser la vallée de la Suze entre 600 et 800, force est de
revenir à notre constatation initiale: 884 marque non seulement l'entrée de

Saint-Imier dans l'histoire tout court, mais aussi dans l'histoire monastique.
Le terme de ce//# qui le caractérise alors, ne désigne en effet nullement on
ne sait quel «petit monastère» préexistant généralement supposé par les his-
toriens, mais, plus simplement, une station d'exploitation rurale rattachée
à un monastère, ici celui de Moutier qui vient d'en faire l'acquisition 64).

Que cette station rurale se trouvât déjà dotée d'un édifice cultuel en 884,

comme il est vraisemblable, ne prouve rien en faveur d'une composante
monastique avant cette date, mais témoigne uniquement de l'antériorité
d'un culte et d'un bâtiment pour l'abriter, à l'usage des habitants. Le pro-
blême de l'origine de ce bâtiment (qualifié de «chapelle» en 968, dans une
autre confirmation des biens de Moutier) 65) nous ramène au problème de

l'origine du culte de saint Himier, et de sa longue coexistence avec celui de

saint Martin, premier patron du lieu à ce qu'il semble (ainsi permet du
moins de l'imaginer la Fzhz) 66), et titulature susceptible, en tout cas, d'une
antiquité plus haute que celle de saint Himier, toutes questions qui se per-
dent dans l'ombre impénétrable de la préhistoire du Saint-Imier monasti-

que carolingien. Encore ce Saint-Imier carolingien n'est-il monastique que
par la possession et l'exploitation du territoire de sa c^ZZä et la desserte de

sa chapelle par les moines de Moutier. Cette place très indirecte dans les phé-
nomènes monastiques devait dépasser largement l'époque carolingienne
puisque ce n'est pas avant le XII" siècle que, sous l'impulsion bâloise,

l'église de Saint-Imier fut promue au rang de collégiale, siège à part entière
d'une certaine vie cénobitique propre. On le voit, de ce Saint-Imier exploi-
tation foncière de Moutier-Grandval tardivement parvenu au rang d'établis-
sement régulier, au petit monastère que l'on se plaît à faire remonter au VII"
siècle, il y a loin.

Au total, du point de vue de l'impact du monachisme iro-franc dans le

Jura septentrional, le bilan est donc des plus réduits: même si l'ancienneté
des cultes attestés en certains des lieux précédemment évoqués est une
preuve indéniable de leur christianisation et de leur colonisation dès avant
l'époque carolingienne (Saint-Ursanne, Saint-Imier?) il n'est pas possible

26



de porter cette colonisation au crédit immédiat du monachisme mission-
naire du VIP siècle, dont Moutier-Grandval constitue bien, en dernière
analyse, la seule manifestation authentique. Mais cette manifestation était
particulièrement riche d'avenir pour la mise en valeur de tout le secteur com-
pris entre les vallées du Doubs, du Rhin et de l'Aar, où la grande abbaye
jurassienne allait étendre son orbite, jouissant à l'arrivée d'un enracinement
temporel parfaitement caractéristique du monachisme établi de l'époque
carolingienne. C'est par un aperçu sur cette ultime phase de l'histoire du
monachisme au haut Moyen Age que nous concluerons ce panorama.

* * *

Reprenons tout d'abord le fil conducteur de l'histoire générale du phéno-
mène là où nous l'avons interrompu, c'est-à-dire à sa phase iro-franque. La

phase suivante dans le développement du monachisme missionnaire - qui
nous amènera à l'ère carolingienne - n'intéressant pas directement le Jura,
nous serons bref dans son évocation. Tandis que, sur le continent, florissait
le courant d'origine irlandaise, un nouveau foyer religieux s'était allumé
dans les Iles Britanniques, mais en Grande-Bretagne cette fois 67), phs entre
les deux feux des missions d'origine romaine lancées du sud, de Cantorbéry
(centre fondé en 596 par l'envoyé de Grégoire le Grand, Augustin, et réa-
nimé en 669 par Théodore de Tarse) et les missions irlandaises lancées du
nord-est, de Lindisfarne, à partir de 635, les envahisseurs anglo-saxons de

l'île s'y trouvèrent en effet méthodiquement christianisés et ne tardèrent pas
à peupler de nombreux monastères éclos sur l'ensemble du territoire; les

plus illustres ont pour noms, en Northumbrie, Ripon (fondé par Wilfrid
après 653), Wearmouth et Jarrow (fondés entre 673 et 685 par Benoît Bis-

cop), ou encore en Wessex, Malmesbury et Nursling, tous brillants centres
intellectuels. De coloration bénédictine très marquée, sous l'action d'hom-
mes comme Wilfrid ou Benoît Biscop aux nombreux contacts romains, ce

nouveau monachisme anglo-saxon pouvait affirmer à son tour ses soucis mis-
sionnaires en essaimant sur le continent dès la fin du VIP siècle. Là, il se

révéla aussitôt l'auxiliaire religieux indispensable de la conquête de la Ger-
manie par le pouvoir franc sous l'autorité effective des maires du palais
Pépin de Herstal, puis Charles Martel et, bientôt, Pépin le Bref. Ainsi furent
successivement évangélisées la Frise (sous Willibrord, à partir de 690) puis,
à partir de 722, la Hesse, la Thuringe et la Bavière, oeuvre de Winfrid,
rebaptisé Boniface à Rome en 718/719- Par les relations privilégiées qu'il
entretint avec les nouveaux maîtres du pouvoir, les premiers Carolingiens,
et notamment avec Pépin le Bref, qu'il contribua à faire reconnaître roi en
751, Boniface symbolise la réussite du monachisme anglo-saxon dans la

27



première moitié du VIII" siècle alors que, dans l'intérieur du royaume, l'an-
cien monachisme, passé de mode, végétait le plus souvent, en proie à une
crise institutionnelle née de l'appropriation de ses ressources par les laïcs:

par ses conseils, Boniface, encore lui, aida à résoudre cette crise 68).
La restauration du Mont-Cassin, à partir de 720 environ, avec la participa-

tion d'un disciple de saint Boniface, Willibald, fournit un autre symbole,
celui du ressourcement du monachisme à la ïûèg/é' «5? fteworf, dont la
diffusion reçut dès lors, s'il en était besoin, une nouvelle impulsion. De
cette diffusion, un autre moine évangélisateur, exactement contemporain
de saint Boniface, se faisait alors aussi le champion, saint Pirmin, dont l'ac-
tion se rapproche du Jura septentrional 69). D'origine vraisemblablement
septimanienne ou wisigothique, il n'appartient donc pas au courant anglo-
saxon mais constitue plutôt une ultime manifestation d'une autre compo-
santé géographique du monachisme missionnaire, la composante aquitaine,
mineure 70). Sur deux autres points encore, Pirmin se distingue de la vague
anglo-saxonne: les privilèges d'exemption épiscopale qu'il sut attirer à ses

fondations - par quoi il rappelle le courant iro-franc - alors que les fonda-
tions anglo-saxonnes de Germanie étaient étroitement soumises aux évê-

ques; et son champ d'action, plus méridional que celui d'un Boniface, puis-
que couvrant l'Alémanie, l'Alsace et la Sarre, où il fonda successivement
Reichenau (724), Murbach (727-728) et Hornbach, où il mourut (753).
C'est par sa fondation de Murbach que Pirmin nous intéresse ici, encore
qu'indirectement. En 735, en effet, la jeune abbaye alsacienne, largement
dotée par le duc Eberhard (un descendant du duc Eticon tortionnaire de

saint Germain) 71) prenait pied dans l'Ajoie où elle recevait de lui Delle et
la basilique de Saint-Dizier, un des lieux de culte les plus anciens connus
aux portes mêmes du Jura: là, en effet, s'élevait un antique oratoire dédié
à saint Martin où, une ou deux générations plus tôt, avaient été recueillies
les reliques de deux saints, Dizier et Rainfroi, en lesquels la rumeur publi-
que voyait deux pèlerins de retour de Rome par l'Alémanie, martyrisés à

Croix par des bandits attirés par les précieux objets de culte qu'ils transpor-
taient 72). Par l'incorporation au patrimoine de l'abbaye pirminienne de

Murbach de ce lieu magnifié par cet apport cultuel nouveau, l'influence
alsacienne n'était pas près de s'éteindre en ces contrées, cette même
influence que l'on décèle aux origines de Moutier-Grandval et que l'on
retrouve à l'époque carolingienne, et jusqu'au deuxième tiers du X" siècle,
dans les destinées de l'abbaye jurassienne.

Sous quels traits généraux nous apparaît finalement le monachisme à cette
époque d'aboutissement que constitue l'époque carolingienne Après son
regain de la première moitié du VIII" siècle, l'élan missionnaire s'était trouvé
peu à peu tari, et, par là même, l'expansion géographique du monachisme

28



stoppée: à la fin du VHP siècle, en effet, le r<?gz2«z>z fhzwcorzzzzz a à peu près
atteint ses limites et l'outil monastique perd beaucoup de son intérêt aux
yeux d'un Charlemagne épris de pragmatisme 73). Replié sur lui-même,
c'est désormais à l'intérieur du monde carolingien que le monachisme
recrute ses grands réformateurs: l'un des principaux, sinon le principal,
Benoît d'Aniane (î 821), le conseiller religieux écouté de Louis le Pieux, était
issu de l'aristocratie wisigothique du Languedoc. Dès lors, dans le cadre

d'un empire carolingien épris de normalisation, les efforts portent sur la

réglementation de ce monde monastique, résultat quelque peu anarchique
des nombreuses strates que nous avons successivement décrites. C'est ainsi

que deux conciles réunis à Aix-la-Chapelle en 816 et 817 à l'instigation de

Benoît d'Aniane, décidèrent de différencier catégoriquement chanoines et
moines 74). C'est alors que fut prescrite, à l'exclusion de toute autre, pour
régir la vie des monastères dans tout l'empire, laifèg/*? jvzzW,B<?»oz7, dont
la carrière, précédemment évoquée dans ses principaux jalons, trouvait là
son couronnement. Ainsi bridées dans leur expansionnisme et leurs référen-
ces normatives, les forces monastiques carolingiennes trouvèrent deux exu-
toires où s'employer: la vie intellectuelle et artistique, la gestion des patri-
moines. Aborder ici la première de ces deux activités reviendrait à faire l'his-
toire de la Renaissance carolingienne, dont les moines ont en effet écrit la

plupart des chapitres. Il suffira de rappeler que Moutier-Grandval est bien

présent dans ce phénomène, puisqu'une école monastique y fut assez célè-

bre, sous deux maîtres renommés, Ison, formé à Saint-Gall (t 871) et son
successeur Helpéric/Héric, qui s'illustra surtout à Auxerre 75). Quant à

la belle Bible exécutée à Tours vers 835, et sans doute présente à Moutier dès

850-860 76), elle témoigne assez combien on y prisait les beaux manuscrits.
Si cet aspect des activités monastiques est favorablement perçu, s'agissant

d'activités somme toute spirituelles, le second, qui montre des religieux
déployer bien des efforts pour s'attirer biens, revenus et exemptions fiscales,

passe souvent pour une perversion du monachisme succombant aux tenta-
tions du siècle. Sans nier le caractère exagéré que cette activité semble pren-
dre parfois, rappelons toutefois que, dans son principe même, durant tout
le haut Moyen Age au moins, elle est une nécessité. Pour qu'un monastère

puisse fonctionner, c'est-à-dire dans les conceptions de l'époque, se consa-

crer le plus exclusivement possible à la prière, à la contemplation divine,
hors de tout souci matériel perturbateur, il lui faut d'abondantes, en tout
cas régulières ressources. Le phénomène monastique est en effet, alors, ne
l'oublions pas, un phénomène que l'on pourrait qualifier de luxe, alimenté

qu'il est par l'aristocratie, tant dans son recrutement majoritaire que dans

ses moyens de subsistance, c'est-à-dire des domaines munis de leur main-
d'oeuvre. L'image du moine travaillant de ses propres mains pour assurer la

29



prospérité du monastère, peut-être valable dans certains ordres religieux du
Moyen Age plus tardif, ne correspond donc pas à la réalité des V"-X° siècles.
Le travail, dans l'optique monastique d'alors, n'est qu'un moyen de morti-
fïcation tout à fait gratuit, parmi d'autres, et que l'on applique davantage
à copier des manuscrits qu'à labourer la terre. C'est donc bien le développe-
ment de son assise économique qui, seul, peut assurer la pérennité monasti-

que; ce qui finit en effet par hisser les monastères au rang des puissances,
conséquence peut-être paradoxale des soucis premiers du phénomène.

De cette assise, Moutier-Grandval, pour reprendre l'exemple jurassien
qui nous importe ici, a bien joui à l'époque carolingienne. Sans nous lancer
dans une étude de toponymie locale, prenons simplement la mesure du
patrimoine de l'abbaye aux IX°-X" siècles à partir des trois coupes chronolo-
giques que nous permettent les trois diplômes de confirmation générale
accordés par Lothaire II en 866, Charles le Gros en 884 et Conrad le Pacifique
en 968 77). De ces trois coupes se dégage d'abord une progression constante
du nombre des bien possédés: 12 en 866 (8 domaines - pz/Zzi?, «z/ïzr ou
ce/ÄZtf - et 4 chapelles), 16 en 884 (11 domaines et 5 chapelles) et, compte
tenu de quelques lacunes matérielles du document, plus de 44 en 968 (26
domaines et 18 chapelles), ce qui représente un quadruplement en un siècle.

Malgré cela, le patrimoine ainsi constitué n'était sans doute pas gigantesque
au regard de celui des très grandes abbayes carolingiennes ; mais en l'absence
de toute indication sur le nombre des manses (fermes) que représentait le

patrimoine de Moutier, les comparaisons rigoureuses sont impossibles à cet
égard avec les établissements carolingiens majeurs pour lesquels on en dis-

pose (polyptyques, listes récapitulatives) 78).
Mais ce qui, semble-t-il, faisait tout le prix de ce patrimoine n'était pas

tant sa consistance que son assise géographique, et la progression de cette
dernière est révélatrice. On constate d'abord un renforcement spectaculaire,
mais naturel, de l'implantation proche (vallée de la Birse et affluents, soit
le Sornegau) puisque, durant la période, le nombre des biens confirmés y

passe de 7 en 866 (4 domaines et 3 chapelles) à 18 au moins en 968 (8 domai-
nés et 10 chapelles), et sans doute beaucoup plus, car c'est dans cette partie
de la liste, visiblement tout entière consacrée au Sornegau, que les lacunes
du document sont les plus longues. Mais, ce qui est plus frappant encore,
c'est la poussée de Moutier en deux directions plus lointaines, vers le bassin
de l'Aar et vers la haute Alsace. Ainsi, en 866, on ne note que 3 implanta-
tions dans le val de la Suze ou sur le lac de Bienne (2 domaines et 1 chapelle)
mais, en 968, on en dénombre 9 pour la même région (4 domaines et 5 cha-

pelles) - Saint-Imier constituant là une avancée extrême vers le sud-ouest
depuis 884 - et, grande nouveauté, 6 autres encore plus à l'est, entre
Soleure et Olten, dans la vallée de la Dünnern surtout (4 domaines et

30





2 chapelles). Dans l'autre direction, en 866, Moutier ne possédait qu'un
domaine en Ajoie et un autre en Alsace; en 968, l'abbaye en détient 6 en
Alsace et a renforcé son implantation en Ajoie sur 5 nouveaux points (4
domaines et une chapelle), sans y atteindre toutefois le Doubs : à cette date,
rappelons-le, l'abbaye de Saint-Ursanne (elle-même riche de deux domaines

au début du IX" siècle) 79) ne semble toujours pas figurer au nombre de ses

possessions authentiques, les mentions en ce sens portées par les deux diplô-
mes d'immunités carolingiens de Moutier étant, on le rappelle, le fruit d'in-
terpolations bâloises du XI" siècle 80); tout au plus peut-on supposer quel-
que revendication grandvallienne à cet effet.

Ainsi, de plus en plus systématiquement, se trouvait mis en place un
réseau de pénétration commode entre l'Alsace et l'Aar. Mais faut-il voir là

une cause ou un effet de l'intérêt que les comtes de Sundgau, lointains des-

cendants des ducs d'Alsace présents aux origines de l'abbaye au VII" siècle,

portaient à Moutier aux IX" et X" siècles Il est difficile d'en juger, car les

actes qui nous renseignent avec certitude et précision sur le patrimoine de

Moutier sont postérieurs à l'époque où ces comtes de Sundgau obtinrent sa

«protection», autant dire sa possession éminente, quasi féodale. Cette situa-

tion, en effet, qui remontait peut-être à Louis le Pieux, est en tout cas sûre-

ment attestée depuis Lothaire I" (privilège d'immunité de 849) propre
beau-frère du comte Liutfrid (I"'). Ainsi s'explique la présence régulière de

ces comtes dans les diplômes que les souverains concédaient au monastère

et qui étaient obtenus, précisément, sur leur intercession: celle du comte
Liutfrid (I") en 849, celle de son fils Hugues en 866, celle de Liutfrid (II)
en 884. Après le changement dynastique de 888, cette inféodation Carolin-

gienne fut renouvelée par le deuxième roi de Bourgogne, Rodolphe II, entre
926 et 937, en faveur de Liutfrid III. Elle fut finalement dénoncée par son

fils, Conrad le Pacifique, en 968, lorsque, répondant aux sollications près-
santés de l'empereur Otton I", il reprit directement possession de Moutier-
Grandval en la retirant à Liutfrid IV 81).

L'abbaye, pourtant, ne devait pas rester longtemps dans la main du roi;
une trentaine d'années plus tard, comme on sait, Rodolphe III en faisait
donation à l'évêque de Bâle Adalbéron, «avec ses dépendances» 82). Ainsi
le Jura s'offrait-il désormais à la pénétration bâloise, devant laquelle s'ou-
vrait le réseau patrimonial peu à peu tressé à travers lui par la vieille abbaye,
depuis l'époque où le monachisme colombanien l'y avait implanté en son

coeur dans un but colonisateur évident. Et l'intégration tardive de Saint-
Imier dans ce réseau, en 884, signifie, avec le recul des siècles, l'ouverture
du versant nord du Jura vers le sud.

Gérwn/ Afqyre

32



SIGLES UTILISÉS DANS LES NOTES

Th. Schieffer, Dz« L/zvézzzzz/ezz z/«r Ezz7gzzzzz/z'zeA«zz Bzzz/o/yzzzg«;-,

Munich, 1977 (AL G.H., B«gzzzzz Bzzzgzzzzz/zb« « zLz'z^e z-zzz/o/)Çzzzz

z/z/3/oz*zzz7<z «Z zzcZzz).

A. Brackmann, Ef«/zz«/z'zz/>0"7zyzcz'zz, Berlin, 1927 (B«g«zZ<z/>o»Zz(/z-
czzzzz rozzzzzzzorzzzzz. G«z-zzz<zzzziz yozz/z/zcziz, vol. II, pars II).
G.-P. Marchai, Dz« zzWz/z«A«zz Ko//«gzzz/zZz7z« z/«z- z/«zzZz«A- zzzzz/

yrazz;?özzz«A!y>;-zzcAzg«zz ,Sc^z««z2r, Berne, 1977 (EfeAe/zb zzzcra, Abt.
II, Teil 2).
zWozzzzzzz«zzäz G«rzzzzz»z'zz« AzzZoz/«zz, série in 4° des Dz/>/owz<zAz.

Afo»zzzzz«zz&z G«ztzzzzbz'zz« Azzfoz/ezz, série in 4 ° des .Sc/T/Voz-ez z"«rzzzzz

^2£ro
:fs * *

1) Acte édité par P. Kehr, Dz« Ubézzzzz/«» ETzzr/z ///, dans ALG.EL, Dz/z/. r«gzzzzz
Ge/vzzzzzzz'zz« « zZz>B« Kzzro/z'zzorzzzzz, II, 1937, No 108, pp. 172-173.

2) J. Touillât, Afozzzzz»«zzZz z/« /'Azz/oz'r« z/« /'zz»cz'«zz «zwA«'z/« S«/«, 5 tomes, Por-

rentruy, 1852-1867.

3) P. Rück, PozzzwrZ«zzz/zor«/«ZBozzzzozbz/>zrc>zz«/z/zz»z/zz/ôzwzzz/zbzz z/«zy7ozzZz«r«z
z/zz 7zz?vz y>«zzz/zz»Z /« AzzzzZ Afqy«zz Ag« (z/zz F/E zzzz ATT zz««/«,), dans Ero»?z«z-«z

«Z cozzZzzcZj z/« «zbz/z'zzzZzbzz, Cb//ozyzz« zzzzz'zz«z*zz'ZzzzV« /zwzz«o-zzzzzz« 5«zzz»fozz-
7V«zzcAzîZ«/, ocZo^z« 7977, Neuchâtel, 1979, pp. 116-127.

4) Rück, o/>. «z'Z., p. 124.

5) Pour plus de détails (et la bibliographie) voir H.-I. Marrou, X«z o/zgz>z«z «Z /«z

/zr«zzzz«rz z/«"zz«/oBye«z«»/z z/zz zzzo»zz«Azzzzz« et X« zzzozzzz«Az'zz»« oz/«zzZzz/ izzzx ez'zz-

^zzz«zb««Zzzxz«zzz«zz««/«z, dans Nozzzz«//« Azztoz'z« z/e/'Eg/z'z«, I, Paris, 1963, pp.
310-319 et 422-429 (bibliogr. pp. 551-555 et 565-566).

6) Justinianus, dont le nom figure parmi les souscriptions gauloises de 346 au
pseudo-concile de Sardique de 343, dansj. Gaudemet, Co»«z7«zgzzzz/ozir z/zz /F*
zz««/«, Paris, 1977, p. 70 et p. 76 (6bzzzr«z «AzVhbzzzzez, 241).

7) Sur ce phénomène, voir H.-I. Marrou, o/z. «z'Z., pp. 319-320.

8) Les vues les plus récentes sur le monachisme de saint Augustin sont présentées,
avec la bibliographie spécialisée, par V. Desprez, B«g/«z «zozzzzzZz<yzz«z z/'0««z'-
z/«zzZ (LF'-FE zz««/«,). D'AzzgzzzZz'zz à F«zr«b/, Bégrolles-en-Mauges, 1980, pp.
64-68 (Fz« zzzozzzZzZz'^zz«, 9).

9) L'ouvrage fondamental sur les problèmes martiniens est constitué par l'intro-
duction et le commentaire de J. Fontaine à son édition de S. Sévère, Fz« z/«

zzzz'zzZ zMzzrZz», Paris, 3 vol., 1967-1969 (3bzzr««z «Ar«'Zzezzzz«z, 133-135).

10) E. Ewig, Z« ezz/z« z/« zäz'zzZ MzzrZz'zz à /'«y3o#zz« yhzzz^zz«, dans 7?«zzzz« z/'i>zzZoz>«

z/« /'Eg/zz« z/« Ezvztz««, t. 47 (1961), pp. 1-18.

11) Deux auteurs inspirent nos considérations sur le monachisme provençal: A. de

Vogûé, Z«z r«g/«z z/ez zzzz'zzZz P«r«z. Tome 1, Troz'z z«g/«z z/« Z«h'zzz «zz F® zz'«e/«.

Tome 2, Ezuz'z r«g/«z z/zz FE zz'««/« z>zcozy>ozzzzzZ z/«z Z«xZ«z /«zz'zzzbzzz. Paris, 1982

(6bzzr««z «Ar«"Zz'«zzzz«z, 297-298); et F. Prinz, EräA«z Afô'zz«Azzzzzz zzzz Ezzzzzi«zz-

/«z'«A, Munich-Vienne, 1965. Nous renvoyons à ces deux ouvrages fondamen-
taux pour plus de détails et la bibliographie.

D. Bzzzg.

ELP.

ELS.

AL G. H. Dz>/.
AL G. EL JIB. AL.

33



12) En attendant l'édition critique des règles arlésiennes que prépare le P. de

Vogiié, voir V. Desprez, op. pp.157-255.
13) Notre connaissance du monachisme des Pères du Jura provient de la F/te

Piz/rzz/zz/««»rà/w (vers 514), dont l'édition critique procurée par F. Martine,
Fzb z/er PiV« z/zz_/zzzzz, Paris, 1968 (Jbzzz-c«.r zPz-zfZz'z?zzzze.r, 142), a permis de faire

progresser la recherche non seulement sur cette étape du développement du
monachisme provençal, mais même sur les origines de la Bz?g/e rzzz'zzZ FtezzozZ.

Voir, sur le sujet, les nombreuses études, le plus souvent discordantes, de F.
Masai et du P. de Vogiié, récapitulées et critiquées par ce dernier sous le titre
1er z/e Frzzzzfozr Mzzrzzz' rzzz- /e zVfzzz'Zzïz eZ rzzz'zzZ Be'zzoz'Z, dans ÔVzzz/zb

zzzozzzzrZz'czZ, vol. 24 (1982), pp. 7-42 et 271-309-

14) La démonstration de la fondation de Romainmôtier par les Pères du Jura
emporte généralement l'adhésion de nos jours; elle a été faite, principalement
par M. Besson, rzzz/er ongz'zzer z/er «Vieler zzb Gbzzlw, Zzz/zrzzzzzzz?

«Z .Szozz, Fribourg-Paris, 1906, pp. 210-227, et M. Reymond, HzfZoz'te zzb

Bozzzzzzzz/zzbZzbz-, Lausanne, 1928. Tout repose, en fait, sur la mention que fait
Grégoire de Tours d'un monastère fondé par les deux frères z'zzZzvz A/zzzzzzzzzzzzzztf

Zétzzzz'zzzz/zz, qui ne peut concerner que Romainmôtier, et qui atteste qu'en
580-590 (date du texte de Grégoire, danssonZzber FztetfPzzZz-zzzzz, 2, 17-18) c'est
bien à Romain et Lupicin qu'on attribuait déjà les origines du monastère. Voir
aussi fJ.P., pp. 190-193-

15) Trois belles études rendent actuellement compte des origines du monachisme
d'Agaune: J.-M. Theurillat, Z'zz/'/'zzyt' zZz? ôzZzzzZ-Mzz/zz-zbe z/'Agzzzzzztf, z/er ozzg/zz^r
zz/zz zV/ôztzzzz ztzzzzozzziz/z?, 57J-P30, Sion, 1954 (extrait de Vallesia); D. Van Ber-
chem, Zzz zzzzzz-Zyrz? zZfe /zz Zégzb» Z/>//>zzz>zz;. Essai sur la formation d'une légende,
Bâle, 1956 (,9c^wzztfrzfc/6e.B«Zteg£zzzrA/ZtfrZzzzz!.Mm.te«.re/'tf/Z, 8), et F. Masai,
Zzz «Fz'te pzzZrzzzzz z'/zrezzj'z'zzz/z» £Z /er zZbPzzZr zZzz zzzozzzzc/w-zzzi? z? Jfzzz'zzZ-Afzzzzzz'ce

z/'AgzZzz»e, dans PerZre/izz/Z Berzz^zzrz/ -BùzPqpf Stuttgart, 1971, pp. 43-69.

16) Par ses éditions commentées de Zzz Bèg/e z/zz Afzzz'Zre, 3 vol., Paris, 1964-1965
(ôb/zzrztr c^réz"zezz»er, 105-107), Zzz Pèg/e zzb rzzz'zzZ Se»oz7, 6 vol., Paris,
1971-1972 (ôbzzzrer e^/e/zezzzzer, 181-186), et Grégoire le Grand, Dz'zz/ogzzzzr, 3

vol., Paris, 1978-1980 (ô'ozzrcer zz/wZzezzzzer, 251, 260, 265), le P. de Vogiié a
élevé un gigantesque monument sur lequel repose cette présentation - des

plus schématiques - du monachisme italien du VF' siècle et des origines de
la Bèg/e de Benoît. Voir quelques nuances importantes de l'école de F. Masai
commodément résumées par E. Manning, ZzzZroz/zzcZzbzz eZ zzoter z/i? Bz?g/z? z/e

rzzz'zzZ BtzzzozZ, Z«rZz? /zzZz'zz eZ yez-rzozz Jzvzzzfzzz're, par H. Rochais, Rochefort-Paris,
1980.

17) F. Prinz, op. zrz'Z., a été, ici encore, notre guide principal dans la présentation
des deux courants missionnaires, iro-franc et anglo-saxon.

18) M. Rouche, Z'A^zzzZzZz'zze zZfer IFzfzgoZpr zzzzx Arzz^r, 418-781: zzzzzrzzzzzc^ z/'zzzze

zzzzZzbzz, Paris, 1979, pp. 316-322.

19) Ces vues sur les origines monastiques de l'Irlande et l'évolution de la Grande-
Bretagne au même moment se fondent sur l'introduction de R.P.C. Hanson
et C. Blanc à leur édition de saint Patrick, Cozzjerrzozz i?Z TPZZre <7 CoroZzczzr,

Paris, 1978, (iozzraw c/iréZzbzzzzizr, 249), et sur H.-I, Marrou, Fot /zz cozzz>OTzbzz

zZ? /'Pzzrope z/zz zzorz/, dans APzzzW/e />z!rZoz'r<? z/z? /'Eg/ùe, op. «Z., pp. 504-513
(bibliogr. pp. 570-571, notamment les travaux de L. Gougaud).

34



20) Les Afé/aagzM eo/oazZ>aazba.r, Paris, 1951, bien que largement dépassés sur bien
des points, offrent encore quelques études utiles sur les débuts du mouvement
colombanien (articles de R. Laprat, J. Gaudemet).

21) G. Moyse, Za Zîozzrgogas rg/>/£a/nbaa/tf W pazïzbzz/zbreazeaZ Z? z/zbcwe z/e

Bwaapoa z/z? /a j<?a z/zz azoazZ? aa/z'zyzzz? azz rezzz/ z/e /'ag£ caro/zagzea, dans Ko»
z/er ijôzZ/aaA/ée zzzazyhv/izza Mz'ftfe/a/ter. Kor/rage a. FowZaag«» XXV, Sigma-
ringen, 1979, pp. 480-482.

22) Cette période de l'histoire de Romainmôtier est aussi concernée par les référen-
ces données ci-dessus, No 14.

23) M. Besson, CoaAï£zz&bazz/'^z'.r/ozre z/zz z/zbzbjtf z/e Zazzraaae.rozzj7az/ozzzzaarzba

_/raazyzze, J34-SRS, Fribourg, 1908, pp. 13-24. Notice consacrée à Baulmes dans
H.P., pp. 198-199.

24) On replacera dans ce cadre le phénomène alors croissant des monastères dou-
bles; voir à ce sujet l'étude de la marquise de Maillé, Zw cryzWw z/e /ozzzzzre,

Paris, 1971, pp. 13-57.

25) H. Atsma, Zer azoaaj/erer zzz/>az'a.r z/zz aorz/z/e /a Gazz/e, dans Be^zze z/'/wZoz're
z/e /'Zg/zire z/e Zraaee, tome 62 (1976), pp. 163-187.

26) Les nombreuses études, générales ou particulières, consacrées par E. Ewig à ces

privilèges d'exemption ont été commodément rassemblées dans le second
volume de réimpression de certains de ces articles, .î/zzï/aa/ziw zzaz/y5»»/éz'jz:^w
Ga/A'ea, Munich, 1979, pp. 411-583 (Bez^e/Ze z/er Fraacza, 3/2).

27) A. de Vogiié, Za Bèg/e z/e ZDoaa//>oar /'a/>£er.re Gazz^ArA'zzz/e, dans Beaez/ze-

/zaa, anno XXV, fasc. II, pp. 219-314. Voir aussi G. Moyse, Zw oz/gzaer z/zz

azoaae^zlrzae z/aar /g z/zbcere z/e Beraapoa (K'-Xe rzee/e,), dans Bz'/>/. z/e /'£eo/e
z/er charter, 1973, pp. 397-409-

28) Cette présentation de l'époque mérovingienne du phénomène de la regzz/a
azzlxAz et de la progression de la Bèg/e de Benoît résulte de divers travaux dont
nous avons naguère présenté une rapide synthèse, G. Moyse, Afoaae^zfaze e/
rvzg/ezzzezz/aZzb» azoaaVzzyzze «a Gazz/e azwz? Beaoz/ z/'Aaz'aae, dans 5oar /a
Pèg/e z/e raz'a? Beaoz/... AZ>/>aj/e /bae'z/z'Wzae jaz'a/e-Maz/e z/e Pazzr, 25-2J oe/o-
£re 79S0, Paris, 1982, pp. 3-19-

29) Les développements qui vont suivre sur les origines de Moutier-Grandval, Ver-

mes, Saint-Ursanne et Saint-Imier sont la mise à jour des premiers essais criti-
ques, parfois trop rapides, que nous avions consacrés à ces lieux dans Ong/aer
z/zz azoaae/>zraze, op. czA, pp. 92-93, 376-380 et 445-446.

30) F. Schifferdecker, Z'are/6eb/ogze z/aar /e Caa/oa z/zz Jzzra, Porrentruy, 1982.

31) HeÄefra raera, 1/1, p. 163, et P. Rück, op. czP, p. 120.

32) Voir la bibliographie sur cet établissement dans H.P., p. 244, et ZZ.6"., pp.
362-371.

33) Edition et commentaire par B. Krusch, M. G.H., AB. AL, V, pp. 25-40 (ci-après
abrégée KG.G.).

34) KG.G., 4, p. 34.

35) KG.G., 6-9, pp. 35-36.

36) KG.G., 13, p. 37.

35



37) A ce sujet, voir J.-L. Rais, 7/ji zz /rezie rzz?cZ?.r, <z /'zzzzAz? zZ? Zz czVz/zfzZ/zb». ZW/-
zzzozz7 /zzzetazzf z/er y5zz>c«.r z/'or, dans7««/^/«««/, No 1 (1982), p. 10; quoique
bref, cet article rassemble en outre les diverses informations relatives à l'ancien

y>z7£zzr de Sornegau.

38) KG.G., 10-12, p. 37.

39) Hypothèse développée par Krusch dans son commentaire introductif à K G. G.

40) Voir notices sur cet objet dans/zzzîz, 73 r/èe//f zZ? «w/zWzb» eZz/Zzbzzzzi?, dans
Az:to zZ? Zz jbczé///zzzzzxrzbzzzze z/'Zizzzzz/zz/zozz, vol. 84 (1981), pp. 30-32, et
J. Hubert, J. Porcher et W.F. Volbach, Z'£'zzro/iz? z/er zzzwrzozzr, Paris, 1967, p.
242 (ill. No 265) 243 et 365 (Z'Lfezbm zZsr

41) L'opinion traditionnelle, sans fondement évident, a tendance à reporter cette
fondation au début de l'abbatiat de Walbert, ainsi chanoine Cuenin, 7/»<?ybzz-
z/zz/zbzz co/oz?zZ><z»zb»zz«; Mozz/zbr-Grzzzzz/z'zz/, dans Af/zzzzgw zro/o«zAzZzzzb;z.r, pp.
393-394.

42) Acte édité par Th. Schieffer, Z3zb Z/hézzzzzZfzz ZozZzzrr / zzzzz/ //, dans
M. G.Z7., Dz/>/. /Cz/ü/z'zzorzzz», III, Berlin, 1966, No 28, pp. 430-431. Les men-
tions de Vermes (souvent associées à Saint-Ursanne), dans certains documents
antérieurs (KG.G., immunités de Carloman et de Lothaire I" pour Moutier)
sont des interpolations bâloises du XP siècle, comme nous l'évoquons à propos
de Saint-Ursanne.

43) Voir bibliographie dansZZ.P., pp. 251-252, et H.5., pp. 442-446. Pour plus
de détails sur l'histoire de Saint-Ursanne après l'époque carolingienne, ren-
voyons à C. Lapaire, Z« cozzr/rzzc/zbzzr re/zgzbar« zZ? ôbzWz'-t/r.rzzzzzze tf//«zrr rv?/zz-

Aozzj- <zzw /er zzzo»zzzwezz7r wzrzzzr, K//'-A7//' rz'èc/e, Porrentruy, I960. Cette
étude, parfaitement informée de toutes les sources disponibles sur les premiers
siècles du lieu, reste toutefois insuffisamment criticjue à leur égard pour les plus
anciennes.

44) L'histoire de ces interpolations bâloises a été magistralement démontrée par
Th. Schieffer dans son commentaire à l'édition du diplôme de 849 en faveur
de Moutier, Dzb UrZzz»zZ?»Zo/Zzz/ï7zz»zZZo/Z><zrj'77, No 105, pp. 245-251. Nous
renvoyons à cette étude pour les références propres aux sources post-
carolingiennes citées ci-après.

45) Edition et critique par E. Mühlbacher, Dzb UrZzzzzzZ?» Kz)5/>z>z.r, TCzr/zzzzzzzzzr zzzzz/

RTzzzZr zZ?r Grorrezz, dans AL G.H., Dz/>/. Xzzzü/zzzotwzz, I, Hannovre, 1906, No
54, pp. 75-76.

46) Acte cité n. 44.

47) KG.G., 9, pp. 33-34; voir les remarques de l'éditeur à ce sujet.

48) B. de Vregille, 7/zzgzzzz.f zZ? -Sb/zzzr, zzrcZwz^zze zZ? ZWvzzzfo» (1031-1066), 3 vol.,
Lille, 1983, p. 124.

49) Vregille, oy5 • «/., pp. 536-537, donne toutes indications utiles sur cette Vita.

50) Sur ce courant, voir Vregille, oy3- czf., p. 512-546.

51) Voir le commentaire introductif de Krusch à son édition de la UzAz G<z//z, dans

M.G./Z, 3./?.AL, IV, pp. 251 et suiv.

52) E. Longnon (éd.), Po/y/Wy^zze zZ? /'zzAAzzye zZ? ,£»»/-Gemzzz»-zZ?^iVer r/z/zg/
zzzz 7szzzy5r zZ? /'zzAA/Zzttzzzzozz, tome 1, Paris, 1886, pp. 75-76.

36



Voir M. de La Motte-Colas, ZerTo.cre.r.rzbzzj' /ew'/ow/ej zife ^zMzzr-GezTzzzzzb-zz'e.r-

Prêt z/zz z/e£zz7 z/zz IV" rz'èc/e <zzz z/e'£zz7 z/zz VIT", dans Me'zzzonb/ z/zz VIF' cezzAe-

»<w>é z/e /'zzAÄzje z/e AzzbAGezrazzzb-z/er-Trer, Paris, 1959, pp. 49-80.
Seconde Fz'Az IFzzzzz/z-egzWz', dansAeAz.rz«ze7oz7z»z des Bollandistes (3" éd. Paris-
Rome), Jul., p. 274; voir la critique de ce texte par B. Krusch, dans son intro-
duction à I'éd. de la première Fz'Az IFÎwzz/regzWz, dans ALG.7Z, 3.7?.AL, V,
pp. 1 et suiv.

Première Fzhz IFîzzzsAegz'je/z', éd. Krusch, o/>. «A, p. 16.

Voir notice sur cet Evangéliaire dans/zzzw, 73 rzèe/er, o/>. «A, pp. 32-34.
F. Schifferdecker, ojz. «A, p. 6.

Sur la diffusion du culte de saint Pierre au haut Moyen Age, voir E. Ewig, Der
ZWz-zzr- zzzzz/ A/zojAe//ézz/V z'zzz jTbrrowzzlrcZiezz zzzzz/ yhzzzizreliezz G<z//z'ezz, dans
Zez'Arelirc///«r 7Cz>c^ezzge.rcI>zbIi7e, 71 (I960), pp. 215-251.

En particulier le culte du martyr illyrien Ursicinus, attesté à Ravenne dès le V"
siècle et peut-être à Sens un peu plus tard; voir Fzer z/er j-zzz'zzAr et zzkr Az'ezzliezz-

rezzx... par les Bénédictins de Paris, VIII, Paris, 1950, pp. 248-249.

Voir bibliographie sur Saint-Imier dans H.T., p. 211, et H.3., pp. 434-437.

Cette histoire a été étudiée par M. Reymond, 1er z/roz'Ar z/e\r eVIzyzzer z/e Bb/e
e7 z/e Zzzzzjzwzzze rzzr/e w//o» zle jWzzA/zzzzez", dans Terz/e z/'Z>z!r/ozzv? eee/erzbjAz'iyzze

rzzzxre, t. VIII (1914), pp. 14-24.

Dans Cozz/rc'Azz7zbzz.r..., o/>.«A, pp. 70-125; édition pp. 164-178.

Fz'te TTz'zzzezzz, 2, pp. 168-169.

Telle est du moins, parmi la demi-douzaine d'acceptions retenues parJ.F. Nier-
meyer, Afez&ze Izz/z'zzz'Azto /fewbozz zzzz'zzzzj, Leiden, 1976, celle qui semble la plus
vraisemblable ici; M. Besson lui-même ne définit pas le terme autrement, 075.

«A, p. 81, n. 3. Toutefois, une étude très serrée du terme manque.
D. Bzzrg. No 44, p.166, 1. 12.

Sur les rapports entre les deux titulatures de la premières église de Saint-Imier,
voir Besson, o/>. «A, pp. 120-121.

On trouvera un exposé commode sur le monachisme de Grande-Bretagne dans
P. Riché, Ez/zzczzAzbzz «7 czz/We zzbzzr /'Oeezz/ezzA Azw&zre. FT-FUI' rz'èe/e, Paris,
3" éd., 1972, pp. 419-433. Cet ouvrage classique s'impose, en outre, pour tout
ce qui concerne les aspects culturels du monachisme de cette époque.
Voir bibliographie sur saint Boniface (et son entourage) dans Gerzzzzzzzzh/>o»/zj/z-

«b, IV/IV, Göttingen, 1978, pp. 1-3.
Un résumé bien informé de la carrière de Pirmin se trouve dans E. Ewig, ibz'zzZ

d>zW<?g(Z»g e7/b re/bzwze zsfe TEg/zieJ/wzziyzze, dans .Sbz»/ CAroz/egzzzzg VIT
eezzZezzzzz're zzb .m «zozA, Metz, 1967, pp. 28-31.

Sur ce courant, voir M. Rouche, oy5. «A, pp. 423-441.

Sur cet acte (et les intérêts monastiques de la famille des ducs d'Alsace) voir
C. Wilsdorf, le zzzozzzaAe/w/z 3co77orzz«z z/e Hozzzzzz e/ /«/bTzzz/zb zle.r zTWr z/'AI-
wee zzzz FUT iz'èe/e, dans Ezwzzezb, Bd 3 (1975), pp. 1-87 (spécialement pp. 59
et suiv.)

72) Edition et commentaire de la Tzzxrzb Derzzlercz «/?£rc-c^/ é?/ z&eozzz'par
W. Levison, dans ALG.H., 3.Ä.M., VI, pp. 51-63.

37



73) Sur la politique monastique de Charlemagne, voir J. Semmler, RWafe/- Grarn?
zwzz/z/&ryhwzizre^z? Möwc/fezzjtfz, dans ICw/ z/er Groxr<?. «zzz/Afoe/Wé'-

£ezz, Bd II, D<m g^zir/zgé' Zz?Z>£», Düsseldorf, 1966, pp. 255-289-

74) L'étude et l'édition des textes de 816-817 ont été faites par K. Hallinger, dans
Coz^zw cotzjw/zzzä'wzzäz Mo»<zr7zezzr«z», 1.1, Z«z7z'zz cozzjz/eZzzrf'OTzj- ^eziWz'c/z'zzzZi?,

Siegburg, 1963.

75) Si le rôle d'Ison à Moutier-Grandval, connu par les sources san-galloises, ne
pose guère de problème (voir Krusch, intr. à KG.G., p. 30), celui d'Helpéric
est des plus flous, en raison principalement de son identification hypothétique
avec l'auteur auxerrois Héric (t vers 877); voir A. Molinier, Zztr toareer zïfc /'zèif-
Zoz're «fe Zhwzzrtf, I, Paris, 1902, p. 256.

76) Voir notice sur cet illustre manuscrit dansJzz/vz, 73 rzèc/zw, o/>. «7., pp. 51-71.

77) Les références de ces trois diplômes se trouvent ci-dessus, n. 42, 1 et 65.

78) Le nombre des manses possédés par les grandes abbayes carolingiennes, tel qu'il
est connu par ces polyptyques, varie de 2000 (Saint-Germain-des-Prés) à 15 '000
(Fulda), voir R. Doehaerd, Ztf Zwzz/Agz; ocezhfezzto/. ZcozzowzzAr to«/-
rér, Paris, 1971, p. 163.

79) Courtedoux et Chevenez, dont mention est faite dans le Po/yy5Zy^zze z/'/zvzzz-

«o», o/>. et/oc. «7., comme dépendant de Saint-Ursanne.

80) Voir références de ces actes ci-dessus, n. 44 et 45.

81) Cette histoire des rapports entre Moutier et les comptes de Sundgau est commo-
dément présentée par T. Schieffer dans ses commentaires de D. Bzzzg. 24 et 44.

82) D. Zîzzrg. 87 (et 88).

38


	A propos de Saint-Imier en 884 : le Jura septentrional dans la perspective du monachisme occidental avant l’an mille

