Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation
Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 87 (1984)

Artikel: A propos de Saint-Imier en 884 : le Jura septentrional dans la
perspective du monachisme occidental avant I'an mille

Autor: Moyse, Gérard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-555108

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-555108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A propos de Saint-Imier en 884

Le Jura septentrional dans
la perspective du monachisme occidental
avant I’an mille

par Gérard Moyse

(Conférence donnée a Saint-Imier 4 I'occasion de I’ Assemblée générale
de I’Emulation)

Le 20 septembre 884, 4 Ratisbonne, I’empereur Charles III le Gros, solli-
cit€ par un certain comte Liutfrid, confirmait les possessions réservées, en
une huitaine de lieux, a I'usage des «fréres desservant le moutier dit de
Grandval», dans les termes mémes dont avait déja usé, plus de vingt ans
auparavant, en 866, son cousin et prédécesseur en Lotharingie, le roi
Lothaire II. Toutefois, par rapport a cet acte précédent, celui de Charles II1
marquait une progression puisque, «sur la priére des fréres desservant le
lieu», il ajoutait a cette confirmation «trois lieux, c’est 4 savoir la ce/lz de
Saint-Imier avec ses dépendances, la v7//a de Péry et sa chapelle, et Reconvi-
lier avec ses dépendances». C’est cette bréve mention, au détour d’une liste
des biens de Moutier-Grandval 1) qui, voici onze siecles, marque |’entrée
officielle de Saint-Imier dans I’histoire et, surtout, dans [’histoire monasti-
que, par le destin qui lui est réservé désormais dans la mouvance du grand
centre religieux de Moutier-Grandval. Bien plus, au fil des questions que
souleverait I'interprétation en profondeur de ce texte, que recouvre au juste
le terme de cella? Quel role jouent réellement les divers intervenants du
diplome ? Que représente Moutier-Grandval dans ce monde du IX* siécle
aux confins des dioceses de Bile, Lausanne et Besangon ? Ce qui se profile
derriere ce texte de 884 c'est, en définitive, toute 1’histoire des origines
monastiques du Jura balois.



C’est précisément cet aspect-la de 1'histoire des pays situ€s entre Doubs,
Aar et Rhin, irrigués par I’ Allaine, la Suze et la Birse, que le présent exposé
voudrait évoquer durant les premiers siecles du Moyen Age, du crépuscule
de la romanité a I’émergence de la féodalité. Mais il ne pouvait s’agir de
refaire ici cette histoire en tant que telle: de Trouillat 2) a P. Riick 3) et a
cette Nowvelle histoire du Jura qui vient d’étre baptisée, en effet, bien des
auteurs ont traité déja du sujet, soit en se consacrant a tel ou tel centre
monastique de la région, soit dans le cadre d’approches plus générales visant
a dégager les grandes €tapes de cette formation de I'identité jurassienne
entre Ve et X sécle. Ce cadre général, il n’est pas inutile, croyons-nous, de
le rappeler d’entrée de jeu, pour €viter de revenir par la suite sur [arriére-
plan politique ot viendront s’inscrire les points particuliers que nous évo-
querons tout au long de cette séance. Pour ce faire, il suffira de citer mot
pour mot les conclusions si pertinentes de I’étude déja évoquée de P. Riick,
quitte 4 y insé€rer, ¢a et la quelques précisions, voire quelques nuances de
notre cru.

«Le Jura, zone frontiere et d’intersection ethnique deés I'époque romaine
[Séquanes, Helvetes et Rauraques], nous est apparu comme un phénomene
dh a I'oeuvre colonisatrice du haut Moyen Age. Dans ce pays faiblement
peuplé [moins faiblement en Ajoie et Sornegau, toutefois, au témoignage
de I'archéologie, que dans les Franches-Montagnes, pratiquement désertes]
nous n’'avons trouvé aucune continuité diocésaine entre le Bas Empire [éve-
ché a Augst] et la restauration carolingienne du VIIIC siecle [évéché a Bale].
L’organisation politique imposée a4 une population @ majorité celto-
romaine, mais dont la composition ethnique reste indéchiffrable [1’archéo-
logie ne révele, en effet, que des modes vestimentaires, rarement des appar-
tenances raciales], s’est produite dans une zone de contacts et de conflits
entre la Burgundia franque et I’ Alémanie. Dans une premiére vague, d’im-
pulsion austrasienne et alsacienne, un réseau de couvents luxoviens est
implanté au VII siecle face a I’ Alémanie [la réalit€ de ce réseau pose en fait
probiéme, nous y reviendrons]. A partir de ce moment, le destin jurassien
se cristallise autour du centre qu’est ['abbaye de Moutier-Grandyval.

»Le pouvoir spirituel de I'évéque de Bile s’installe a Grandval au VIII¢
siecle seulement, dans le cadre de la christianisation de I’ Alémanie [et de

a soumission par les Pippinides]. Si ’esprit de la renaissance carolingienne
se manifeste 2 Grandval dés le IX¢ siécle, on ne constate d’abord aucune
influence béloise dans le Jura [¢’est aux comtes de Sundgau que Moutier est
inféodé au IX© siecle]. Clest dans le sillage du royaume de Bourgogne que
le pays changera d’orientation vers la fin du X¢ siecle. A partir de 999, I’ éve-
que de Bale [ayant recu du rot donation de Moutier] sera le seigneur tempo-
rel le plus puissant au coeur du Jura.» 4).

10



La coloration monastique fondamentale des premiers siecles du Jura
médiéval est donc évidente; elle est aussi bien connue. Quelques résetves,
toutefois, s’imposent au sujet de certaines idées recues insuffisamment criti-
quées encore, et qui motiveront une partie des développements qui vont sui-
vre. En outre, au tableau que les historiens dressent du monachisme de leur
région, il manque d’ordinaire un éclairage essentiel, celui des motivations
qui expliquent les faits monastiques eux-mémes et permettent de les situer
a leur vraie place sociologique. C’est cet éclairage que, pour répondre au
voeu de la Société jurassienne d’Emulation, nos réflexions voudraient égale-
ment tenter d’apporter aujourd’hui, dépassant le cadre strict de I’histoire
locale et replagant les phénomenes monastiques qui s’observent dans le Jura
d’avant I’an mille dans le cadre de I’évolution générale du monachisme con-
temporain. Puisse cette observation du Jura 4 travers le miroir grossissant de
I’histoire monastique générale ne pas trop occulter les réalités locales. De
toute la premiére partie de cet exposé, elles seront toutefois absentes, et par
force: on I’a vu, nul phénomeéne monastique ne se déclare dans le Jura sep-
tentrional avant le VII® siécle. Or, sous peine de mal comprendre ceux qui,
riches d’une expérience déja vieille de trois siecles, s’y observent a partir de
cette date, il ne faudrait pas négliger de jeter un regard, ft-il cursif, sur
les principales étapes de I’histoire monastique antérieure, qui en sont le

fondement.

Des origines mémes du monachisme, au Proche-Orient ), antérieures
pour ['essentiel aux premigres manifestations chrétiennes dans le Jura (éve-
que attesté 2 Augst en 346) 6), nous ne retiendrons que ce qui, par la suite,
fera figure de référence, de racine spirituelle pour les moines du haut Moyen
Age. Tel est le cas, en Moyenne-Egypte, de saint Antoine (vers 256 - vers
346), type de I'ermite athlete de ’ascese et de la priere, puis de sa postérité
en Basse-Egypte (Scét€); de saint Pacome (vers 286 - vers 346), organisateur,
en Haute-Egypte (Thébaide), de vastes communautés ot domine le pré-
cepte du travail; de Basile de Césarée (329-379), enfin, qui, en Anatolie,
fonda au contraire de petites communautés régies par les préceptes de
I’obéissance et la priere. La Syrie et la Palestine, quant a elles, constituent
a partir du IV® siécle un réservoir inépuisable pour I’Occident de modéles
d’ermites recordmen de ’ascése et de la mortification (saints stylites en
Syrie, Hilarion et Chariton en Palestine). Relevons aussi, au V© siécle, en rai-
son de sa postérité en Occident, la pratique si caractéristique des moines
ascémetes de Constantinople qui, en se relayant, assuraient une louange
divine permanente (laus perennis). Mentionnons enfin le rdle, essentiel
dans la transmission de toutes ces expériences 4 1’Occident, des traducteurs

11



latins des Vies et Regles de tous ces péres orientaux, qu’il s’agisse d’un
saint Athanase, évéque d’Alexandrie (295-373), ou d’un saint Jéréme
(vers 345-420), finalement moine a Bethléem, et de son compagnon Rufin
(T 410); I'influence de ces intermédiaires entre deux mondes fut d’autant
plus forte en Occident qu’ils y accomplirent eux-mémes plusieurs séjours,
a Rome en ce qui concerne Athanase (339-346) et Jérbme (377-385), et
jusqu’a Treves aussi pour saint Athanase (335-337).

Les premiers levains monastiques ainsi plantés en Occident n’atteignirent
certes pas les communautés chrétiennes les plus récentes, telles que celles
des confins séquanais et helvetes de I’empire romain. C’est dire qu’il ne sera
pas nécessaire non plus d’insister ici sur cette préface monastique du IVe sie-
cle et du début du V¢ siécle que I’on caractérise d’ordinaire de «<monachisme
épiscopal» 7), de nombreux évéques se manifestant alors, en effet, tant en
Italie du nord qu’en Gaule ou en Afrique du nord, comme les protecteurs,
voire les promoteurs d’expériences monastiques proches de leur cité. Deux
exemples suffiront 4 évoquer ce mouvement, en raison des résonnances
durables qu'’ils auront ensuite dans le monde monastique: saint Augustin
(354-430) et saint Martin de Tours (vers 316-397). Dans le domaine qui nous
intéresse ici — bien subsidiaire en fait dans I'immensité de son oeuvre -
le premier donna en effet deux Regles qui retiendront souvent I'attention
des législateurs monastiques du Moyen Age, |’ Ordo monaster:z, congu vers
395 pour sa communauté de Thagaste, et le Praeceptunmz, destiné a son
monastere d’Hippone, vers 400; ici, [’accent est mis sur le travail intellectuel
et I’esprit de charité entre fréres 8). Le second, ancien militaire romain con-
verti en 356 a la vie religieuse par I’évéque de Poitiers Hilaire (T 367), et
finalement évéque lui-méme, a Tours (370), devait — 2 travers les évoca-
tions de ses disciples, amis ou émules, Sulpice Sévere, Paulin de Nole ou
Victrice de Rouen — Iéguer i la postérité I’exemple quasiment mythique
du saint faisant alterner I’apostolat le plus conquérant et la retraite anacho-
rétique la plus profonde (Marmoutiers) 9); ce n’est qu’a partir du VI© siecle
toutefois qu’il s’imposa comme saint éponyme d’une multitude d’églises
10): celles-ci ne manquent pas dans le Jura. En réalité, ce monachisme mar-
tinien, recruté principalement dans 1'aristocratie lettrée gallo-romaine
éprise de vie contemplative, se révéle trés sporadique, peu structuré, incapa-
ble de survivre a ses fondateurs, et en tout cas aux invasions qui, 4 ['orée
du Ve siecle, battent définitivement en bréche Ia romanité occidentale.

C’est alors précisément que se dessine puis s’épanouit le premier grand
souffle de I’histoire monastique occidentale. Cette floraison, a premiére vue
paradoxale en période aussi critique, s’explique en partie par le recrutement
des monasteres qui éclosent aux Ve et VI siecles: pour nous limiter 2 la
Gaule, en effet, ce recrutement provient en majorité de I’aristocratie de

12



Gaule septentrionale, la premiére et la plus touchée par les invasions germa-
niques. Si bien que ce phénomeéne monastique, au V¢ siécle surtout, prend
quasiment figure de repli stratégique des représentants de I’ancienne société
dominante dans l'isolement de monastéres repliés sur eux-mémes et
implantés bien loin des zones envahies, en Provence, et méme en milieu
insulaire tout au début. C’est en effet dans ['une des iles de Lérins que, vers
400, le véritable pére du monachisme médiéval, saint Honorat, originaire
du nord de la Gaule et de retour d’un voyage initiatique vers I’ Orient, choi-
sit de se retirer pour mettre en pratique les enseignements orientaux. Mais,
schéma tres classique dans 1'évolution des fondations monastiques, la répu-
tation attirant des disciples au fondateur, I’étémitisme d’abord recherché
dut bientot faire place au cénobitisme, avec la réglementation qu’il suppose
et les excroissances, les nouvelles fondations qu’il entraine. C’est ainsi que,
renforcé une quinzaine d’années plus tard par I'installation 4 Marseille de
Jean Cassien, lui aussi de retour du Proche-Orient ot il avait collecté une
impressionnante moisson d’anecdotes et de préceptes monastiques, le foyer
lérinien ne tarda pas 2 embrasser toute la Provence, par le relai des évéchés
souvent occupés par ses anciens abbés ou moines: saint Honorat devint ainsi
évéque d’ Arles en 427, son successeur a Arles en 431, Hilaire (originaire, lui
aussi, du nord de la Gaule), €tait un moine de Lérins, tandis que le succes-
seur d’'Honorat 2 Lérins, Maximin, devenait évéque de Riez en 434, carriere
exactement suivie (vers 460) par le troisieme abbé de Lérins, Fauste (origi-
naire, lui, de Grande-Bretagne). C’est |'époque, aussi, ot un concile tenu
a Arles (vers 455-460) légifere pour la premiére fois en Occident sur le statut
des monasteres par rapport aux évéques et décide que seuls les clercs du
monastere doivent relever de 1'ordinaire dioc€sain, I’abbé restant le maitre
absolu des laics que sont, pour la plupart d’entre eux, les moines. Lérins
joue donc un double réle: c’est d’abord un foyer de vie monastique ou
s’expérimente une sériec de Régles encore bréves et proches de |'Orient
(Regle des quatre Peres, vers 405, deuxieéme Regle des Peres, vers 427,
Regle de Macaire, vers 495, parties originales de la Regle orientale, enfin,
vers 505) 11); c’est ensuite une pépiniere épiscopale, conséquence évidente
de son recrutement aristocratique en particulier.

Et, sur la trace des évéques, progresse le monachisme Iérinien qui remonte
le cours du Rhone. Arles, point de chute de tant de moines de Lérins sur
le continent, devient 4 son tour un centre monastique important: I'éveque
Césaire (503-542), notamment (lui aussi originaire du Nord), y édicte deux
Reégles, dont I'une surtout, pour les moniales (534) eut un retentissement
dans la législation monastique postérieure 12). Lyon, dont le moine lérinien
Eucher (encore un homme venu du Nord) devint évéque vers 430, est le relai
suivant le plus important de cette progression du monachisme provengal,

13



en méme temps qu un point de rencontre entre celui-ci et le culte de saint
Martin (introduit la par un disciple méme du saint); c’est la que saint
Romain fut formé aux usages monastiques qu'il introduisit bientdt, vers
435, dans les foréts du Jura au lieu alors désert de Condat (plus tard Saint-
Opyan, puis Saint-Claude) 13). De la, sous Romain (T vers 460), puis sous son
frére et co-abbé Lupicin (T vers 480), ces usages provencaux essaimerent en
plusieurs lieux proches (Lauconne/Saint-Lupicin, La Balme/Saint-Romain)
ou plus lointains, 2 Romainmétier en particulier 14). Mais, parvenue a cette
latitude, qui nous rapproche du Jura bilois, la diffusion du mouvement
bifurqua, si I’on peut dire, poursuivant sa remontée du cours du Rhone;
en méme temps, sa réglementation, mise au point une nouvelle fois 2 Con-
dat par saint Oyend (T vers 513), prenait un tour de plus en plus cénobitique
(Regle orientale dans sa forme compléte). Avec Romainmotier au nord,
Agaune est, au sud-est, le deuxieme lieu extréme atteint en territoire helvete
pat ce premier souffle monastique: ¢’est en puisant notamment dans les €ta-
blissements du Jura (Condat, Romainmaétier) et en reprenant la pratique
byzantine de la /aus perennis que le roi burgonde Sigismond, nouveau con-
verti de I’arianisme, et son conseil d’évéques, établirent 13, en 515, ce qui,
sous I’invocation de Saint-Maurice, allait devenir I’'une des grandes métro-
poles religieuses de la Burgundia, point d’ancrage du catholicisme contre
I’arianisme encore ambiant au début du Ve siecle et réactivé soixante ans plus
tard par les Lombards non loin de [a: le roi franc Gontran, reprenant la poli-
tique de Sigismond, restaura alors I'influence d’Agaune D).

Cependant, dans cette [talie toute proche ot les Lombards s’installaient
depuis les années 560-570, quelques expériences monastiques s’ étaient
développées en puisant aux meémes sources d’inspiration orientales et pro-
vengales. Et si, en raison des dévastations de |'Italie au VI° siécle (reconquéte
byzantine entre 535 et 550, puis conquéte lombarde), aucune de ces expé-
riences n’eut de retentissement lointain (celle d"Eugippe, vers Naples, entre
495 et 540, celle de Cassiodore, en Calabre, entre 555 et 580), une devait
avoir, dans des conditions sur lesquelles nous reviendrons, une étonnante
postérité. Vers le deuxieme tiers du VI¢ siécle, un certain Benoit de Nursie
mettait en effet au point pour le monastére qu'’il venait de fonder au Mont-
Cassin une regle qui, pour ample qu’elle fat par rapport aux courtes pres-
criptions provencales, n’en réduisait pas moins des deux tiers, tout en la
modifiant sur bien des passages, une Regle anonyme qu’il avait prise comme
base, la Reégle du Maitre, née vers Rome a la génération précédente. C’est
ainsi que, malgré des fragments entiers repris a celle-ci, le «remake» bénédic-
tin se révéla trés original: la «verticalité» de la Regle du Maitre, qui insistait
sur I'importance de la hiérarchie pour le monastére et de I'ascése indivi-
duelle pour chaque frére, se trouva équilibrée dans la Regle de Benoit par

14



une «horizontalité» nouvelle qui, sans négliger le moins du monde le prin-
cipe d’obéissance, affirmait des soucis communautaires fondés sur le déve-
loppement de I’humilité et de la charité entre fréres, ce qui dénotait une in-
fluence de saint Augustin. Or cette Régle commenca par tomber dans |’ ou-
bli. Moins d'une génération aprés la mort de saint Benoit, le Mont Cassin
€tait détruit par les Lombards et les moines se réfugiérent 2 Rome. Il ne fallut
alors rien de moins que la forte personnalité du nouveau pape Grégoire le
Grand (590-604), lui-méme ancien moine romain, pour que I’ expérience de
Benoit, parvenue 4 sa connaissance, recit grace a lui une publicité officielle
et que, parée désormais du «label» romain, la Régle de Benoit resurgit 16).
Mais, 4 cette date, le premier grand souffle de [’ histoire monastique occi-
dentale, dont cette Regle de Benoit constitue I'un des aboutissements les
plus achevés, ayant atteint depuis plusieurs décennies déja sa diffusion
maximum, notamment en direction du nord-ouest (a Auxerre, dés le milieu
du Ve siecle, sous saint Germain, a2 Autun, a Poitiers, sous la reine Rade-
gonde, dés le milieu du VI* siecle, dans le Massif Central, enfin), non sans
amalgame avec le courant martinien, se trouvait en réalité épuisé.

# Ok K

Et déja une nouvelle impulsion avait pris le relai, dont I'importance est
capitale pour notre propos: c’est sous elle que le versant nord du Jura allait
étre enfin touché par le monachisme. La raison de cette avancée géographi-
que nouvelle ressort avec évidence du fait que ce deuxieme souffle de la
grande respiration monastique du haut Moyen Age participe tout a la fois
de la reprise de la christianisation par les envahisseurs désormais bien établis
et de I’expansionnisme franc trés actif en direction de la Germanie de la fin
du VI¢ siecle a la fin du VIIIE siecle, les deux choses allant du reste de pair.
Par 14, ce nouvel élan, que |'on peut qualifier de «missionnaire» ou de colo-
nisateur, tranche nettement sur le précédent, davantage motivé par le retrait
du monde que porté 4 agir sur lui. Mais [d n’est pas la seule différence entre
ces deux étapes de I’expansion monastique. Une différence essentielle réside
dans I'origine géographique méme de la deuxieme vague. Alors que tout
remontait, pour la premiére, née dans le cadre du monde romain, a la Pro-
vence, ¢’est dans une direction tout 4 fait opposée qu’il faut rechercher I épi-
centre de la seconde, s’agissant des Iles britanniques, Irlande et Grande-
Bretagne. Ceci marque une translation radicale des centres d’initiatives
déterminantes désormais pour I’Occident 17).

Ce sont en réalité deux foyers successifs plutdét que contemporains que
constituent ces deux iles, et dont les effets sur le continent présentent en
outre des caractéristiques sensiblement différentes, 4 commencer par leurs
champs d’action respectifs: alors que le monachisme anglo-saxon du VIII

15



siecle se spécialisera dans 1’évangélisation des pays germaniques au-dela
du Rhin, le monachisme d’inspiration irlandaise se révele principalement
actif, au VII¢siecle, dans les régions déchristianisées depuis le V¢, au nord-est
de la Gaule et a ses abords rhénans. Il s’ensuit que c’est a peu pres exclu-
sivement cette vague-la du monachisme missionnaire qui affecta le pays
qui nous intéresse aujourd’hui et c’est sur ses aspects propres que nous
INSISLETONS.

Ses principes, onI’a dit, remontent a I'[tlande, I'Irlande jamais romanisée
et tardivement christianisée, dans la seconde moitié du Ve siecle (saint
Patrick, T avant 460), a partir de la (Grande-)Bretagne anciennement roma-
nisée et christianisée, mais au moment méme ou les invasions paiennes des
Angles et des Saxons, lancées depuis 430 environ, y font irrémédiablement
régresser ces deux facteurs, jusqu’a les restreindre, dans la premiére moitié
du VI¢ siecle, 2 un réduit gallois (role de saint David — T en 544 — a Mene-
via). C’est donc comme un flambeau qui passe alors d’une ile a 'autre, et
I'Irlande celtique devient ainsi un prodigieux réservoir de latinit€ et de chris-
tianisme; elle produit notamment, entre 540 et 560, une étonnante florai-
son monastique, que deux noms suffiront 4 symboliser: celui de Bangor,
monastére fond€ en 558 par saint Comgall 4 la pointe nord-orientale de I'ile,
et celui d’Tona, fondé€ en 563 par saint Colomban (521-597) sur un ilot face
a la cote ouest de I’Ecosse. De la, par une espéce de mouvement tournant
et un retour des choses, I'apostolat irlandais devait atteindre, soixante-dix
ans plus tard, un autre ilot, sur la cote orientale de Northumbrie cette fois,
et y implanter un intense foyer de mission chrétienne en direction de la
Grande-Bretagne paganisée, Lindisfarne. Mais, au milieu du VI siecle, sous
quels traits nous apparait le monachisme irlandais ? Les origines mémes du
mouvement sont quelque peu obscures: apport breton et, au-dela, proven-
cal, sans doute, mais aussi influence martinienne (les courants d’échanges
sont attestés des le Ve siecle entre I'Irlande méridionale et la Gaule occiden-
tale) 18). Mais, ayant finalement peu gard€é de ces apports, hormis une pro-
fonde culture latine, le monachisme irlandais constitue un phénomene puis-
samment original : activité missionnaire intense alternant avec des périodes
de solitude réparatrice (attitude assez martinienne); ascése extraordinaire-
ment poussée (coups, bains d’eau glacée, jelines répétés) et, corrélative-
ment, développement de la pratique pénitentielle, de la liturgie (récitation
journaliére de tout le psautier parfois); régles d’une brieveté extréme, se
bornant, le plus souvent, a consigner |’enseignement du fondateur sous
forme de maximes de conduite individuelle; recrutement massif, voire
populaire, qui s’explique par ['organisation sociale méme de 'Irlande, en
clans relevant chacun de [’autorité d’un roitelet dont la conversion au mona-
chisme entrainait celle de tout son peuple. Le monastére n’était alors que

16



le chef-lieu du territoire du clan et ’ancien roitelet un abbé régnant vérita-
blement sur une foule de moines. Dans ce contexte, |'évéque n’était qu’un
auxiliaire sacerdotal de haut rang 19).

C’est ce monachisme 12 qui, 4 Bangor, produisit, dans la seconde moitié
du VI° siecle, saint Colomban. Poussé par le désir de conquérir au Christ
de nouveaux territoires, celui-ci, dans le dernier quart de siécle, passait sur
le continent avec quelques compagnons et, rapidement, y obtenait du pou-
voir et de I’aristocratie mérovingiens la permission de s’installer au pied des
Vosges, a Luxeuil finalement en 590, c’est-a-dire au nord du royaume de
Bourgogne et du diocese de Besancon, en une zone située hors du rayon
d’action du monachisme provencal. Sans refaire ici I’ histoire du mouvement
colombanien, rappelons-en les étapes et les caratéres principaux. Les débuts
proprement dits en Burgundia, du vivant de Colomban 20), furent critiques
pour toutes sortes de raisons; tempérament entier du saint, qui s'affronta
violemment avec la famille royale de Bourgogne-Austrasie, régentée par la
reine Brunehaut; habitudes monastiques et religieuses des Irlandais qui
heurtaient les usages gallo-romains (divergence dans [’appréciation des rap-
ports d’autorité entre évéque et abbé, dans la fixation de la date de Paques,
dans le costume). En 610, Colomban devait s’exiler et, apres s’étre gagné
les faveurs des cours de Neustrie puis d’ Austrasie, royaumes alors en lutte
contre la Bourgogne, aboutir dans le royaume lombard et y fonder Bobbio,
ot il mourut bientét (615). La crise fut résoiue sous son successeur a Luxeuil,
Eustasius (T 629), a la faveur de la victoire de la Neustrie «pro-colomba-
nienne» en 613, et d’indispensables adaptations théologiques et monasti-
ques (synode de Méacon en 626/627). Dés lors le mouvement, que I'on quali-
fie désormais d’iro-franc, pour en bien marquer les diverses composantes
politiques et religieuses, pouvait prendre son essor; il le fit du coté de certai-
nes vieilles terres monastiques, Massif-Central et Aquitaine (fondation de
Solignac par saint Eloi en 632, de Noirmoutier par saint Philibert en 676)
et méme vallée du Rhone: la «conversion» en direction de Luxeuil, dés les
premieres années du VII® siecle, de deux moines insatisfaits de la formation
qu'’ils recevaient dans les deux vieux centres traditionnels d’Agaune pour
I'un, saint Amé (fondateur de Remiremont vers 620) et de Lérins pour |’au-
tre, saint Attale (successeur de Colomban a Bobbio) est, a cet égard, révéla-
trice d’'un changement profond de la vogue monastique au tournant des
deux siecles. Mais c’est surtout en direction de zones neuves que le dyna-
misme iro-franc se manifesta: la Brie, ot pullulent les fondations aristocrati-
ques entre 620 et 660; la Neustrie, dans la seconde moiti€ du siécle (activité
de saint Omer — T 670 — de saint Wandrille — 7668 — fondateur de Fon-
tenelle en 649), I’ Austrasie, région limitrophe du berceau luxovien, ou se
développe I’action de tout un groupe li€ 4 I’ancien évéque de Metz, Arnulf,

17



retit€ dans le désert vosgien apres 629, et qui participa a la fondation de
Remiremont. Cet essor touche enfin la Bourgogne mérovingienne elle-
méme, mais plus tardivement et moins densément qu’ailleurs, comme si les
résistances locales au nouveau mouvement s’y étaient trouvées exacerbées
par la proximité de son foyer. Plusieurs fondations finissent néanmoins par
y voir le jour, principalement sous l'abbatiat du deuxiéme successeur de
Colomban a Luxeuil, Walbert (629-670). Elles sont, par exemple, le fait
d’une famille connue de 'aristocratie jurane et bisontine 21), celle de I’évé-
que de Besangon Donat (vers 625 - vers 660), ancien moine de Luxeuil lui-
méme et responsable de la fondation masculine de Saint-Paul de Besancon,
tandis que sa meére, Flavia, y €tablissait, pour les moniales, Jussa-Moutier,
et que son frére, Chramneléne, dux (gouverneur) aprés son pére de tous les
pays du Jura central, relevait Romainmétier (avant 642) 22) et un peu plus
au notd et un peu plus tard (troisieme quart du siécle), créait Baulmes, ot
intervint aussi son épouse Ermentrude 23). C’est ausst |’époque ou le Jura
septentrional tout proche entrait enfin dans le champ du monachisme avec
la naissance de Moutier-Grandval.

Mais, avant d’examiner les conditions précises de cette fondation, au
coeur de nos préoccupations d’aujourd hui, il importe de considérer ce que
représente désormais ce monachisme 4 deux ou trois générations de ses origi-
nes colombaniennes et irlandaises, et de déterminer quelle symbiose est
résultée de ses contacts avec I’ancien courant provencal. Ses fondements
sociaux, tout d’abord, sont similaires 4 ceux de ce précédent courant, tant
au niveau du recrutement, ou l'aristocratie mérovingienne domine — nous
y avons fait allusion — qu’a celui du rayonnement: les évéques issus de
Luxeuil ou inspirés par le monachisme iro-franc sont légion au VII® siécle.
La s’arrétent les similitudes avec ’ancien monachisme. Sur tous les autres
points, en effet, des évolutions se marquent, dont on ne saurait dire, en
vérité, si elles proviennent davantage de I'ingrédient irlandais originel ou
de la francisation ambiante. Qu’il s’agisse de la montée de 1’élément fémi-
nin 24) ou de la progression du facteur urbain 25); qu’il s’agisse de la grande
nouveaut€ institutionnelle des privileges d’exemption (avatars des coutumes
irlandaises ?) par lesquels les évéques eux-mémes n’hésitaient pas 4 sous-
traire tel monastere de leur diocése a leur propre juridiction (selon des degrés
de libéralité variable selon les cas, il est vrai) 26), tout cela dessine des con-
tours nouveaux 4 ce monachisme du VII® siecle. A quot il faut ajouter, au
niveau de sa réglementation interne, le développement de la pratique de
la regula mixta. De diverses constatations, et notamment d’un pointage
systématique pour la Gaule des mentions de textes normatifs monastiques
entre 600 et 750, il apparait que, a cette époque davantage encore qu’aux
Ve et VI© siecles, chaque monastére, voire chaque nouvel abbé, compilait

18



son propre code de référence pour répondre le mieux aux conditions locales.
Il y était conduit par le foisonnement qu’atteignait désormais le corpus
monastique ou, aux regles orientales s’étaient successivement ajoutées les
regles provencales — ou d’inspiration provencale, comme celle de saint
Benoit — enfin les régles irlandaises, 4 commencer par les textes de Colom-
ban [ui-méme. Dans cette pratique apparait, tout au long du VII°siecle, une
combinaison majoritaire alliant, pour le monachisme féminin, Césaire,
Benoit et Colomban (ainsi dans la Regle de Donat pour les moniales de
Besancon) 27) et, pour les hommes, Benoit et Colomban. Or, selon les vues
récentes, cette association remontait a Colomban méme: conscient des
insuffisances de ses propres prescriptions, de type irlandais, pour le gouver-
nement d’'une communauté continentale aspirant, dans la tradition juridi-
que romaine, 4 jouir d’une réglementation détaillée de ses institutions,
Colomban aurait en effet trés tot recouru a la Regle de saint Benoit. De
Rome, ot nous |’avons laissée 4 la fin du VI¢ siecle, a4 Luxeuil, ot on la sup-
pose peu apres, en tout cas dans les monasteéres colombaniens ot on la ren-
contre des le premier tiers du VII® siécle, le cheminement de cette régle s’ex-
pliquerait par les relations entre Grégoire le Grand et Colomban, entre qui
un commerce épistolaire est attesté 28).

Voila donc brossés les traits principaux du monachisme tel qu’il s’im-
plante au VII* siecle dans cette région alors située aux confins de la Burgun-
dia mérovingienne, de 1’ Alsace, duché incorporé a I’ Austrasie en 609/610,
ct de I’ Alémanie, duché extérieur au royaume franc. Quels y sont donc les
points d’impact réels a partir desquels ce monachisme s'avérera bientot un
facteur majeur de colonisation et de christianisation ? 29). Nous disons un
facteur et non pas un initiateur, tant s'en faut: la carte archéologique de
I’actuel canton du Jura, par exemple, témoigne assez d’'une permanence de
I’occupation humaine en ces régions depuis I'époque romaine, et au-dela,
dans les districts modernes de Porrentruy et de Delémont 30). Outre 1'ac-
tion certaine, mais parfaitement inconnue, de Ragnachaire, moine de
Luxeuil, évéque d’Augst au début du VII* siecle 31), le seul de ces points
d’impact parfaitement attestés est Moutier-Grandval 32).

Les conditions de sa fondation sont passablement bien connues, mais
peut-étre n’ont-elles pas toujours €té€ commentées dans une perspective suf-
fisamment large. Cet événement, rapporté par la Vzza Germani Grandival-
lensis 33), écrite peu de temps apres la disparition du fondateur, dans le
dernier quart du VI siécle, résultait d’une intervention directe de I’abbé
Walbert. C’est lui qui requt 4 Luxeuil le rejeton de I’aristocratie curiale
d’ Austrasie qu’était Germain, originaire de Treves, puis retiré dans les
Vosges parmi cet entourage d’ Arnulf précédemment évoqué 34); ¢’est Wal-
bert qui mena les négociations avec le dux d’ Alsace Gundoin désireux de

19



concéder un territoite nouveau au monachisme luxovien; c’est encore Wal-
bert qui dirigea les opérations de reconnaissance et de premiéte colonisation.
Il se rendit en personne sur les lieux, procéda a une sorte de baptéeme du
site, en jaugea les avantages et les inconvénients: parmi les premiers, Bobo-
lenus, I'auteur de la Viza, cite la richesse en poissons (on sait I’importance
de cet aliment non seulement pour les religieux mais pour I’ensemble des
populations médiévales); I'inconvénient majeur est trés nettement caracté-
risé comme étant la difficulté d’acces; ce qui fait raison des motifs de retrait
du monde souvent invoqués par la littérature monastique pour expliquer
la naissance d’un établissement: quand on est jaloux d’une vie solitaire, on
ne s’empresse pas de défricher et d’ouvrir une voie d’accés! C’est ce qui se
produisit a Grandval; Walbert attachait méme a la premiére des opérations,
celle du défrichement, une importance capitale puisqu’il la confia 4 un vété-
ran de Luxeuil, Fridoaldus, survivant de I’époque Colomban. Ce n’est
qu’une fois le terrain ainsi préparé que Walbert effectua le peuplement de
sa fondation en choisissant Germain comme abbé et en lui soumettant des
moines de Luxeuil, selon une procédure assez précis€ément décrite par Bobo-
lenus. Le premier soin de Germain arrivant ensuite 4 Grandval fut d’y para-
chever le défrichement en y ouvrant enfin un passage propre a rendre accessi-
ble la vallée 35).

De ['activité postérieure de Germain a Moutier-Grandval la 77z ne nous
apprend que peu: I'église principale du monastere fut dédiée a saint Pierre
(rien n’est dit de la titulature Notre-Dame attestée a partir de I’époque caro-
lingienne) et une basilique fut édifiée en I’honneur de saint Ursanne 36)
(sur le territoire de Delémont, au lieu-dit «La Communance», rapporte la
tradition) 37). Les circonstances du martyre de saint Germain sont en revan-
che longuement rapportées par Bobolenus 38). Selon toute vraisemblance
39), ce martyre est 4 situet dans le contexte des querelles de succession qui
suivirent la mort de Childéric IT, en 675, et qui virent s’affronter les parti-
sans de 1’ Austrasie, conduits par le maire du palais Ebroin et les partisans
de la Bourgogne et de la Neustrie, animés par saint Léger, évéque d’ Autun.
Les tenants locaux de la cause bourguignonne, les habitants du Sornegau,
ol venait de s’implanter Moutier, s’étant rebellés contre le duc alsacien Eti-
con (deuxieme successeur de Gundoin), celui-ci envoya pour les mater ses
troupes, appuyées par un détachement d’Alamans; c’est lors de I’invasion
de la vallée par ces troupes, apres avoir échoué dans une tentative de média-
tion (située dans la basilique Saint-Maurice de Courtételle), que Germain
et son prévot Randoald furent assassinés (a2 Courrendlin ?). Une crosse abba-
tiale, illustre produit de I’otfévrerie mérovingienne du VII® siecle, est le seul
souvenir matériel trés ancien qui subsiste de I’époque de saint Germain 40).
Si la date de sa disparition est a peu preés certaine, celle de son établissement

20



Carte des principaux sites archéologiques du canton du Jura

A Sites paléolithiques-mésolithiques

v Sites néolithiques
B Sites des ages des métaux (bronze - fer)

Sites romains:
® — Villas

@ —Nécropoles
® — Dépots monétaires

@ Sites médiévaux (nécropoles)

X SAINT-IMIER

(D'apres F. Schifferdecker, up. cit. n. 30)



a Grandval reste vague, la seule référence chronologique siire que nous
ayons étant ’abbatiat de Walbert (629-670). Toutefois, un indice plus précis
pourrait bien se dégager du fait que la Vzta Germani est tres rapide sur
I’oeuvre de son héros 2 Moutier, alors qu’elle est si prolixe sur les étapes
antérieures de son existence: cela laisserait supposer que Germain n’eut pas
a vivre trés longtemps 2 la téte de la nouvelle communauté, dont la date
de fondation se placerait ainsi plutét vers la fin de ’abbatiat de Wal-
bert 41).

A cette création de Moutier-Grandval, on a rattaché celle de deux autres
établissements, 4 Saint-Ursanne sur le Doubs et 4 Vermes; on a aussi rappro-
ché de cette époque, sinon vraiment attribué a ce mouvement iro-franc du
VII¢ siecle, les origines d’un troisieme lieu, celui-la méme que nous hono-
rons aujourd’hui, Saint-Imier. Examinons d’abord le cas de Vermes, le plus
simple: c’est en 866 qu'une cella, placée sous le patronage de saint Paul,
y est mentionnée pour la premiere fois, parmi les possession alors confirmées
a Moutier 42); rien n’autorise a faire remonter au VII¢ siécle, ni 4 une initia-
tive de Moutier, les origines de ce qui, d I’époque carolingienne déja bien
avancée, n’était rien d’autre qu’une station d’exploitation fonciére associée
a un lieu de culte, sens du terme ce/a sur lequel nous allons revenir 4 propos
de Saint-Imier.

Le cas de Saint-Ursanne, dont se rapproche également, par certains
aspects, celui de Saint-Imier, est passablement plus complexe. Plus exacte-
ment, le probleme a été faussé a partir du XI siecle et, jusque de nos jours,
la critique n’est pas vraiment parvenue a dépouiller de ses atours abusifs
I'histoire des origines de Saint-Ursanne 43). C’est en effet du XI° siecle qu’il
faut partir pour remonter le cours du temps et voir jusqu’ou se laisse appro-
cher une réalité probante. Au XI¢ siecle donc, I'évéque de Bile, qui avait
recu en 999, on le sait, la propriété de Moutier, s’efforce de constituer un
temporel solide en s’appuyant sur ce point d’ancrage. Reprenant peut-étre
alors a son compte de vieilles prétentions de Moutier, et jouant, peut-ctre
inconsciemment, sur I’équivoque entre la «basilique de Saint-Ursanne» citée
par la Vita Germani, mais située en fait vers Delémont, et Saint-Ursanne
sur le Doubs, I’évéque de Bile tourne ses regards vers ce dernier lieu et
’abbaye qui s’y trouvait alors effectivement, mais qui relevait de I'évéque
de Besancon, et tente de |’attirer dans le patrimoine de Grandval, c¢’est-a-
dire de Béle. Pour fonder cette revendication, qui aboutit en effet aux
XIIe-XITII¢ siecles, les Balois n’hésiteérent pas 2 modifier d’anciennes confir-
mations de biens, en y introduisant d’anachroniques mentions d’une ce//a
sancti Ursicini (et parfois aussi de la ce/la de Vermes) 44): ainsi, semble-t-il,
déja, dans des confirmations de Léon IX et de Henri III en faveur de Bile;
ainsi, surtout, dans deux privileges d’immunités accordés a Moutier sous

22



Carloman 45) et sous Lothaire If 46): ainsi, enfin, dans la Viza Germani du
VII¢ siecle en profitant d'une allusion que le texte, par suite d’une mauvaise
lecon peut-étre 47), semble faire A «trois monastéres» que saint Germain
aurait regus sous sa juridiction en entrant 2 Grandval. Dans le méme temps,
ne font pas défaut du c6té bisontin des répliques a ces prétentions: en 1095,
parmi les possessions confirmées a ['archevéque Hugues III par Urbain II,
figure en bonne place I'abbatia sancti Ursissini: deux générations plus tot,
I'archevéque Hugues I (1031-1066) avait manifesté déja tout I'intérét que
Besancon portait a ce lieu et au culte de saint Ursanne en introduisant de
ses reliques 4 Saint-Paul de Besancon (1044) 48) et, surtout, en patronnant
la composition d’une Vze de saint Ursanne 49). Le texte lui-méme s’en est
perdu depuis le XVII® siécle, mais un résumé est connu qui nous €vite tout
regret: il est avéré, en effet, que cette zza, qui s’ inscrit dans le riche courant
hagiographique bisontin du pontificat de Hugues de Salins 50), était de
pure fiction, suppléant aux informations anciennes totalement déficitaires
par des clichés hagiographiques trés traditionnels, notamment celui qui con-
sistait 4 faire du héros un compagnon de Colomban sur le chemin de I’exil,
et qui avait déja servi pour «inventer» la Vie de saint Gall vers la fin du
VIII® siécle S1).

Tous les documents anciens relatifs a Saint-Ursanne se déroberaient-ils
donc ? Pas tout a fait. Il est au moins deux documents du IX¢ siecle qui, sans
équivoque, mentionnent bel et bien |’existence d'une abbaye a Saint-
Ursanne; mais ces documents, de par leur origine géographique, soulévent
a leur tour bien des interrogations. Le premier document est en effet pari-
sien, c’est le polyptyque par lequel I'abbé de Saint-Germain-des-Prés, Irmi-
non, fit consigner au début du IX siecle la déclaration de toutes les proprié-
tés de son abbaye: or, a la suite d’une rubrique de ce polyptyque, apparait
«|’abbaye de Saint-Ursanne sur le Doubs, dans le diocése de Besangon» 52).
Une implantation aussi lointaine n’a certes rien de surprenant pour une
grande abbaye carolingienne comme Saint-Germain-des-Prés, non plus que
I’abandon de cette implantation a la suite des coups que 1’on sait avoir
€té portés au patrimoine de 1’abbaye parisienne par les invasions norman-
des 53). Pourtant, en ['absence de toute autre mention d’un quelconque
rapport entre les deux établissements, on en viendrait presque 4 se deman-
der si l'insertion du passage sur Saint-Ursanne dans le polyptyque de Saint-
Germain-des-Prés (il s’agit, en effet, d'une addition, mais contemporaine)
ne résulte pas d’une confusion parisienne entre les deux Saint-Germain, a
la lecture d’un texte associant peut-étre Saint-Ursanne a Saint-Germain,
mais celui de Grandval. L’autre document qui mentionne Saint-Ursanne
au IX© siecle est normand; il s’agit de la seconde Vze de saint Wandrille,
écrite vers le milieu du siecle. Ce texte évoque |'existence, en Ajoie, d’un

29



tombeau de saint Ursanne ot I’on montrait alors une relique de saint Wan-
drille, dont la présence en ce lieu est expliquée par le fait que le héros, origi-
naire de Verdun et se rendant a Bobbio (ot il séjourna vers 630) aurait fondé
13, en Ajoie, un monastére sur une sienne propri€té 34). Cette explication,
qui a €t€ souvent retenue par la suite pour dater du début du VII® siecle les
origines monastiques de Saint-Ursanne, est, en réalité, des plus suspectes:
la premiere Vie de saint Wandrille, beaucoup plus ancienne et donc, en
principe, plus siirement informée (derniéres années du VII® siecle), ignore
en effet tout de la localisation de la ce//a fondée par Wandrille se rendant
a Bobbio 3%), et ne souffle donc mot de Saint-Ursanne. Que retenir de tout
cela? Qu’au IX siecle une abbaye existait bien a Saint-Ursanne et qu’elle
jouissait d’un renom certain, étendu jusqua Paris et a la Normandie, selon
un cheminement qui nous échappe. Du reste, plusieurs témoignages
archéologiques (fondations de I’ église Saint-Pierre) et bibliographique (pré-
sence d’un évangéliaire carolingien) 36) confirment une activité religieuse
a Saint-Ursanne 4 la méme époque. Mais n’est-il pas possible de remonter
plus haut encore? Deux éléments permettent au moins de cerner le pro-
bleme au VII¢ siecle: I'achéologie, tout d’abord, qui date de cette époque
certains des sarcophages monolithiques retrouvés a 1'église Saint-Pierre 57)
(dont la titulature est un indice d’ancienneté possible) 38); ensuite, attestée
par la Vita Germani, la ptésence du culte de saint Ursanne a quelques kilo-
metres de 12, dans la mouvance de Moutier. Mais, pour étre contemporains,
ces deux €léments ne coincident pas exactement, ni géographiquement ni
culturellement: rien ne dit que l'antique église attestée d Saint-Ursanne
€tait déja au VII® siecle le lieu d’une dévotion au saint éponyme. Les origines
mémes du culte de saint Ursanne dans la région restent donc obscures.
Lequel des deux lieux intéressés détient-il I'antériorité a cet €gard ? Autre-
ment dit, est-on véritablement en présence d’un culte d’origine purement
locale, né€ sur la tombe d’un pieux religieux des plus mythiques, a Saint-
Ursanne méme, d’ot Germain 1’aurait ensuite transplanté a2 Moutier? Ne
faut-il pas plutotc voir 12 un exemple d’importation locale d’un culte tout
a fait extérieur dans ses origines? Les attestations de cultes rendus ailleurs
4 des saints homonymes du notre ne manquent pas pour le haut Moyen
Age 59). Un indice militerait assez bien en faveur de cette hypothese de
I’importation: les toutes premieres mentions jurassiennes de cette dévotion
ne se rattachent-elles pas a ces deux étrangers au Jura qu’étaient, de par leur
origine austrasienne commune (autre coincidence) saint Germain et saint
Wandrille ? Quoi qu'il en soit de ces origines du culte, en lui-méme incon-
testablement mérovingien dans ses manifestations jurassiennes, la démons-
tration reste 4 faire que son lieu d’implantation a Saint-Ursanne comporte
une quelconque coloration monastique au VII® siccle.

24






Collégiale de Saint-Imier, vue sur le choeur. Photo J. Bélat, Porrentruy.

Collégiale de Saint-Imier, vue sur I'entrée principale. Photo J. Bélat, Porrentruy.

4.-

Evangéliaire de Saint-Ursanne, bibliothéque de Porrentruy. =
Photo J. Bélat, Porrentruy.

Tables intérieures de I'évangéliaire. Photo J. Bélat, Porrentruy.









Pour passer au crible de la critique les origines de Saint-Imier 60), nous
serons plus bref. D’abord, la matiére documentaire est plus réduite dans ce
cas que dans le cas précédent. Surtout, les travestissements I'ont moins
atteinte, malgré les arriere-plans bilois de cette histoire: Saint-Imier, en
effet, comme on I’a vu en commencant, ayant été authentiquement donné
a Moutier-Grandval en 884, passa sans contestation possible sous la juridic-
tion temporelle de I’évéque de Béle en 999. Ce qui, en revanche, posa pro-
bleme, des lors, ce fut I’appartenance spirituelle, ¢’est-a-dire diocésaine, de
Saint-Imier: comme il le faisait 4 Saint-Ursanne a I'encontre du diocese de
Besangon, I’évéque de Bile, a I’occasion de I’entrée de Saint-Imier dans ses
possessions, s'efforca pareillement d’étendre sa juridiction spirituelle au
détriment du dioceése de Lausanne dont relevait le val de la Suze. L’histoire
des conflits, le plus souvent larvés, qui, tout au long du Moyen Age, éclate-
rent 4 ce sujet entre Bile et Lausanne, sans trouver d’issue décisive 61), ne
nous intéresse ici que dans la mesure ou I'une des pieces du dossier des origi-
nes de Saint-Imier, et non des moindres, semble devoir y étre rattachée,
nous voulons parler de la Ve de saint Himier. Depuis la trés pointilleuse
¢tude critique qu’en a donnée M. Besson, au début de ce siécle 62), I’opi-
nion s’est €tablie qu’il s’agissait [ d’une composition du IX® siécle, reposant
encore sur quelques souvenirs véridiques, et écrite par les religieux de
Moutier-Grandval intéressés par I’histoire de leur toute nouvelle possession.
Or, une autre hypothése se présente au sujet de la naissance de cette Vita
quand, du contexte litigieux qui s’€tablit visiblement entre Béle et Lausanne
des le début du XI° siécle au sujet de Saint-Imier, on rapproche le soin que
met notre texte 4 souligner que I’établissement du saint dans le val de la
Suze résultait d’'une concession accordée par «I'Eglise de Lausanne et ses rec-
teurs», allant méme jusqu’a préciser le montant des redevances porté par
I’acte 63). Ce rapprochement troublant accrédite, on en conviendra, I’ hypo-
these que la Vita Himerri est une piéce fabriquée par les Lausannois contre
les prétentions biloises, entre la fin du X¢ siécle et le début du XII* siecle,
terminus ad quem imposé€ par le plus ancien manuscrit conservé de ce texte.
Quant 2 la date du IXe siecle précédemment attribuée, il n’y a pas a voir
autre chose qu’un zermzinus post quem, les quelques mots ou formules carac-
téristiques de cette époque, sur lesquels, seuls, reposait cette datation, pou-
vant s’étre naturellement perpétués dans 1'usage un siécle ou deux.

Ainsi située, cette piece, qui s’apparente finalement beaucoup a la Vzza
perdue de saint Ursanne, par sa date et les motivations défensives de ses
auteurs face aux prétentions béloises, n’est donc qu'un exemple de plus du
recours aux procédés classiques de I’hagiographie pour expliquer la présence
de reliques en un lieu donné — ici Saint-Imier — 4 une époque ou l’on igno-
rait tout de leur origine. Aussi, pour déterminer ces origines, tant celle des

25



reliques que celle du lieu, la plus élémentaire prudence commande-t-elle
de faire abstraction de cette V7Zz. Laissons ici de cOté, comme annexe dans
une approche du Jura monastique, le probléeme de [’origine des reliques:
comme pour saint Ursanne, il demanderait une étude détaillée de la diffu-
sion du culte rendu a saint Himier et 4 divers saints homonymes, 4 Lugnez,
en particulier, ou la Vzza Himerii voit la patrie de son héros, et ot un culte
de saint Himier est bien présent, mais depuis quand ? Revenons plutdt au
probléme de I’origine du lieu de Saint-Imier. Renoncant a la fable du pieux
ermite venu christianiser la vallée de la Suze entre 600 et 800, force est de
revenir a notre constatation initiale: 884 marque non seulement I’entrée de
Saint-Imier dans Ihistoire tout court, mais aussi dans I’ histoire monastique.
Le terme de ce/la qui le caractérise alors, ne désigne en effet nullement on
ne sait quel «petit monastéres» préexistant généralement supposé par les his-
toriens, mais, plus simplement, une station d’exploitation rurale rattachée
4 un monastere, ici celui de Moutier qui vient d’en faire |’acquisition 64).
Que cette station rurale se trouvat déja dotée d’un édifice cultuel en 884,
comme il est vraisemblable, ne prouve rien en faveur d’une composante
monastique avant cette date, mais témoigne uniquement de l'antériorité
d’un culte et d’un batiment pour I’abriter, 4 ['usage des habitants. Le pro-
bleme de I’origine de ce batiment (qualifi€ de «chapelle» en 968, dans une
autre confirmation des biens de Moutier) 63) nous raméne au probléeme de
I’origine du culte de saint Himier, et de sa longue coexistence avec celui de
saint Martin, premier patron du lieu a ce qu'’il semble (ainsi permet du
moins de I’imaginer la V72z) 66), et titulature susceptible, en tout cas, d’une
antiquité plus haute que celle de saint Himier, toutes questions qui se per-
dent dans ['ombre impénétrable de la préhistoire du Saint-Imier monasti-
que carolingien. Encore ce Saint-Imier carolingien n’est-il monastique que
par la possession et |'exploitation du territoire de sa cella et la desserte de
sa chapelle par les moines de Moutier. Cette place trés indirecte dans les phé-
nomenes monastiques devait dépasser largement 1'époque carolingienne
puisque ce n’est pas avant le XII® siecle que, sous 'timpulsion baloise,
I’église de Saint-Imier fut promue au rang de collégiale, siege a part entiére
d’une certaine vie cénobitique propre. On le voit, de ce Saint-Imier exploi-
tation fonciere de Moutier-Grandval tardivement parvenu au rang d’établis-
sement régulier, au petit monastere que |’on se plait 4 faire remonter au VII¢
siecle, il y a loin.

Au total, du point de vue de I'impact du monachisme iro-franc dans le
Jura septentrional, le bilan est donc des plus réduits: méme si ’ancienneté
des cultes attestés en certains des lieux précédemment évoqués est une
preuve indéniable de leur christianisation et de leur colonisation dés avant
I’époque carolingienne (Saint-Ursanne, Saint-Imier?) il n’est pas possible

26



de porter cette colonisation au crédit immédiat du monachisme mission-
naire du VII¢ siecle, dont Moutier-Grandval constitue bien, en derniére
analyse, la seule manifestation authentique. Mais cette manifestation était
particulierement riche d’avenir pour la mise en valeur de tout le secteut com-
pris entre les vallées du Doubs, du Rhin et de I’Aar, ou la grande abbaye
jurassienne allait €étendre son orbite, jouissant 4 I’arrivée d'un enracinement
temporel parfaitement caractéristique du monachisme établi de I'époque
carolingienne. C’est par un apercu sur cette ultime phase de I’histoire du
monachisme au haut Moyen Age que nous concluerons ce panorama.

Reprenons tout d’abord le fil conducteur de I’histoire générale du phéno-
mene |3 ot nous |’avons interrompu, c’est-a-dire 4 sa phase iro-franque. La
phase suivante dans le développement du monachisme missionnaire — qui
nous amenera 4 ’ére carolingienne — n’intéressant pas directement le Jura,
nous serons bref dans son évocation. Tandis que, sur le continent, florissait
le courant d’origine irlandaise, un nouveau foyer religieux s’était allumé
dans les Iles Britanniques, mais en Grande-Bretagne cette fois 67). Pris entre
les deux feux des missions d’origine romaine lancées du sud, de Cantorbéry
(centre fond€ en 596 par I'envoyé de Grégoire le Grand, Augustin, et réa-
nimé en 669 par Théodore de Tarse) et les missions irlandaises lancées du
nord-est, de Lindisfarne, a partir de 635, les envahisseurs anglo-saxons de
I'ile s’y trouverent en effet méthodiquement christianisés et ne tardérent pas
a peupler de nombreux monasteres éclos sur I’ensemble du territoire; les
plus illustres ont pour noms, en Northumbrie, Ripon (fondé par Wilfrid
apres 653), Wearmouth et Jarrow (fondés entre 673 et 685 par Benoit Bis-
cop), ou encore en Wessex, Malmesbury et Nursling, tous brillants centres
intellectuels. De coloration bénédictine trés marquée, sous l'action d’hom-
mes comme Wilfrid ou Benoit Biscop aux nombreux contacts romains, ce
nouveau monachisme anglo-saxon pouvait affirmer a son tour ses soucis mis-
sionnaires en essaimant sur le continent des la fin du VII® siecle. La, il se
révéla aussitot |'auxiliaire religieux indispensable de la conquéte de la Ger-
manie par le pouvoir franc sous |'autorité effective des maires du palais
Pépin de Herstal, puis Charles Martel et, bientot, Pépin le Bref. Ainsi furent
successivement évangélisées la Frise (sous Willibrord, 4 partir de 690) puis,
a partir de 722, la Hesse, la Thuringe et la Baviere, oeuvre de Winfrid,
rebaptisé Boniface 4 Rome en 718/719. Par les relations privilégiées qu’il
entretint avec les nouveaux maitres du pouvoir, les premiers Carolingiens,
et notamment avec Pépin le Bref, qu’il contribua 2 faire reconnaitre roi en
751, Boniface symbolise la réussite du monachisme anglo-saxon dans la

27



premiére moiti€ du VIII® siecle alors que, dans I'intérieur du royaume, 1’an-
cien monachisme, passé de mode, végétait le plus souvent, en proie a une
crise institutionnelle née de 'appropriation de ses ressources par les laics:
par ses conseils, Boniface, encore lui, aida 4 résoudre cette crise 68).

La restauration du Mont-Cassin, a partir de 720 environ, avec la participa-
tion d’un disciple de saint Boniface, Willibald, fournit un autre symbole,
celui du ressourcement du monachisme 4 la Régle de saint Benoit, dont la
diffusion recut dés lors, s'il en était besoin, une nouvelle impulsion. De
cette diffusion, un autre moine évangélisateur, exactement contemporain
de saint Boniface, se faisait alors aussi le champion, saint Pirmin, dont | ac-
tion se rapproche du Jura septentrional 69). D’origine vraisemblablement
septimanienne ou wisigothique, il n’appartient donc pas au courant anglo-
saxon mais constitue plutét une ultime manifestation d’'une autre compo-
sante géographique du monachisme missionnaire, la composante aquitaine,
mineure 70). Sur deux autres points encore, Pirmin se distingue de la vague
anglo-saxonne: les privileges d’exemption €piscopale qu’il sut attirer 4 ses
fondations — par quoi il rappelle le courant iro-franc — alors que les fonda-
tions anglo-saxonnes de Germanie €taient €troitement soumises aux €veé-
ques; et son champ d’action, plus méridional que celui d’un Boniface, puis-
que couvrant I’Alémanie, I’ Alsace et la Sarre, ou il fonda successivement
Reichenau (724), Murbach (727-728) et Hotnbach, ot il mourut (753).
C’est par sa fondation de Murbach que Pirmin nous intéresse ici, encore
qu’indirectement. En 735, en effet, la jeune abbaye alsacienne, largement
dotée par le duc Eberhard (un descendant du duc Eticon tortionnaire de
saint Germain) 71) prenait pied dans I’ Ajoie ot elle recevait de lui Delle et
la basilique de Saint-Dizier, un des lieux de culte les plus anciens connus
aux portes memes du Jura: 13, en effet, s’élevait un antique oratoire dédié
a saint Martin ot, une ou deux générations plus tot, avaient €té€ recueillies
les reliques de deux saints, Dizier et Rainfroi, en lesquels la rumeur publi-
que voyait deux pelerins de retour de Rome par I’ Alémanie, martyrisés a
Croix par des bandits attirés par les précieux objets de culte qu’ils transpor-
taient 72). Par I’incorporation au patrimoine de I’abbaye pirminienne de
Murbach de ce lieu magnifié par cet apport cultuel nouveau, I’influence
alsacienne n’était pas pres de s'éteindre en ces contrées, cette méme
influence que l'on décele aux origines de Moutier-Grandval et que 1'on
retrouve a I’époque carolingienne, et jusqu’au deuxiéme tiers du Xe siecle,
dans les destinées de ’abbaye jurassienne.

Sous quels traits généraux nous apparait finalement le monachisme a cette
époque d’aboutissement que constitue I'époque carolingienne ? Apres son
regain de la premiere moiti€ du VIII® siecle, I’élan missionnaire s’ était trouvé
peu 4 peu tari, et, par la méme, I’expansion géographique du monachisme

28



stoppée: a la fin du VIII® siecle, en effet, le regnum Francorum: a a peu prés
atteint ses limites et I’outil monastique perd beaucoup de son intérét aux
yeux d'un Charlemagne épris de pragmatisme 73). Replié€ sur lui-méme,
c’est désormais a l'intérieur du monde carolingien que le monachisme
recrute ses grands réformateurs: 'un des principaux, sinon le principal,
Benoitd’ Aniane (T 821), le conseiller religieux écout€ de Louis le Pieux, était
issu de 'aristocratie wisigothique du Languedoc. Dés lors, dans le cadre
d’un empire carolingien épris de normalisation, les efforts portent sur la
réglementation de ce monde monastique, résultat quelque peu anarchique
des nombreuses strates que nous avons successivement décrites. C’est ainsi
que deux conciles réunis a Aix-la-Chapelle en 816 et 817 a I'instigation de
Benoit d’ Aniane, décidérent de différencier catégoriquement chanoines et
moines 74). C’est alors que fut prescrite, 4 I’exclusion de toute autre, pour
régir la vie des monasteres dans tout I'empire, la Regle de saint Benoit, dont
la carriére, précédemment évoquée dans ses principaux jalons, trouvait la
son couronnement. Ainsi bridées dans leur expansionnisme et leurs référen-
ces normatives, les forces monastiques carolingiennes trouverent deux exu-
toires ot s’employer: la vie intellectuelle et artistique, la gestion des patti-
moines. Aborder ici la premiére de ces deux activités reviendrait 4 faire [’his-
toire de la Renaissance carolingienne, dont les moines ont en effet écrit la
plupart des chapitres. Il suffira de rappeler que Moutier-Grandval est bien
présent dans ce phénomeéne, puisqu’une école monastique y fut assez céle-
bre, sous deux maitres renommés, Ison, formé a Saint-Gall (T 871) et son
successeur (?) Helpéric/Héric, qui s’illustra surtout a Auxerre 73). Quant 2
la belle Bible exécutée a Tours vers 835, et sans doute présente a Moutier des
850-860 76), elle témoigne assez combien on y prisait les beaux manuscrits.

Si cet aspect des activités monastiques est favorablement percu, s’agissant
d’activités somme toute spirituelles, le second, qui montre des religieux
déployer bien des efforts pour s’attirer biens, revenus et exemptions fiscales,
passe souvent pour une perversion du monachisme succombant aux tenta-
tions du siecle. Sans nier le caractére exagéré que cette activité semble pren-
dre parfois, rappelons toutefois que, dans son principe méme, durant tout
le haut Moyen Age au moins, elle est une nécessité. Pour qu'un monastere
puisse fonctionner, c’est-a-dire dans les conceptions de 1'époque, se consa-
crer le plus exclusivement possible a la priére, 4 la contemplation divine,
hors de tout souci matériel perturbateur, il lui faut d’abondantes, en tout
cas régulieres ressources. Le phénoméne monastique est en effet, alors, ne
I’oublions pas, un phénoméne que I’on pourrait qualifier de luxe, alimenté
qu’il est par Iaristocratie, tant dans son recrutement majoritaire que dans
ses moyens de subsistance, ¢’est-d-dire des domaines munis de leur main-
d’oeuvre. L'image du moine travaillant de ses propres mains pour assurer la

29



prospérité du monastére, peut-étre valable dans certains ordres religieux du
Moyen Age plus tardif, ne correspond donc pas a la réalité des Ve-Xe siecles.
Le travail, dans I’optique monastique d’alors, n’est qu'un moyen de morti-
fication tout 4 fait gratuit, parmi d’auttes, et que I’on applique davantage
a copier des manuscrits qu’a labourer la terre. C’est donc bien le développe-
ment de son assise économique qui, seul, peut assurer la pérennité monasti-
que; ce qui finit en effet par hisser les monastéres au rang des puissances,
conséquence peut-étre paradoxale des soucis premiers du phénomene.

De cette assise, Moutier-Grandval, pour reprendre 1’exemple jurassien
qui nous importe ici, a bien joui a I’époque carolingienne. Sans nous lancer
dans une étude de toponymie locale, prenons simplement la mesure du
patrimoine de I’abbaye aux IX*-X¢ siecles a partir des trois coupes chronolo-
giques que nous permettent les trois dipléomes de confirmation générale
accord€s par Lothaire IT en 866, Chatles le Gros en 884 et Conrad le Pacifique
en 968 77). De ces trois coupes se dégage d’abord une progression constante
du nombre des bien possédés: 12 en 866 (8 domaines — willae, curtis ou
cellae — et 4 chapelles), 16 en 884 (11 domaines et 5 chapelles) et, compte
tenu de quelques lacunes matérielles du document, plus de 44 en 968 (26
domaines et 18 chapelles), ce qui représente un quadruplement en un siecle.
Malgré cela, le patrimoine ainsi constitué n’€était sans doute pas gigantesque
au regard de celui des trés grandes abbayes carolingiennes; mais en 1'absence
de toute indication sur le nombte des manses (fermes) que représentait le
patrimoine de Moutier, les comparaisons rigoureuses sont impossibles 4 cet
égard avec les €tablissements carolingiens majeurs pour lesquels on en dis-
pose (polyptyques, listes récapitulatives) 78).

Mais ce qui, semble-t-il, faisait tout le prix de ce patrimoine n’était pas
tant sa consistance que son assise géographique, et la progression de cette
detniete est révélatrice. On constate d’abord un renforcement spectaculaire,
mais naturel, de I'implantation proche (vallée de la Birse et affluents, soit
le Sornegau) puisque, durant la période, le nombre des biens confirmés y
passe de 7 en 866 (4 domaines et 3 chapelles) 4 18 au moins en 968 (8 domai-
nes et 10 chapelles), et sans doute beaucoup plus, car c’est dans cette partie
de la liste, visiblement tout entiére consacrée au Sornegau, que les lacunes
du document sont les plus longues. Mais, ce qui est plus frappant encore,
c’est la poussée de Moutier en deux directions plus lointaines, vers le bassin
de I’ Aar et vers la haute Alsace. Ainsi, en 866, on ne note que 3 implanta-
tions dans le val de la Suze ou sur le lac de Bienne (2 domaines et 1 chapelle)
mais, en 968, on en dénombre 9 pour la méme région (4 domaines et 5 cha-
pelles) — Saint-Imier constituant 13 une avancée extréme vers le sud-ouest
depuis 884 - et, grande nouveauté, 6 autres encore plus 4 l'est, entre
Soleure et Olten, dans la vallée de la Diinnern surtout (4 domaines et

30



ALSACE
Delle @ ?
my | ||
Saint-Dizier S
®
Croix
®
|
Saint-Ursanne
&2
?
- O]

&

-=~, MOUTIER &( «

» A Y
SETEn

! ]

\) L
\ L
e

Birse

‘ Saint-Imier

o

&

-

-

4,

Le patrimoine de Moutier-Grandval aux |Xe et Xe siécles

BALE

)
7
Se

LlVermes

866 884 0968

?\h'\\'\

0 P M Domaine (Possessions de Moutier)

o b

‘ Chapelle (Possessions de Moutier)

?

-
[}

A
~e

Localisation incertaine

" Localisation imprécise



2 chapelles). Dans ['autre direction, en 866, Moutier ne possédait qu'un
domaine en Ajoie et un autre en Alsace; en 968, I’abbaye en détient 6 en
Alsace et a renforcé son implantation en Ajolie sur 5 nouveaux points (4
domaines et une chapelle), sans y atteindre toutefois le Doubs: 2 cette date,
rappelons-le, I’abbaye de Saint-Ursanne (elle-méme riche de deux domaines
au début du IXe siecle) 79) ne semble toujours pas figurer au nombre de ses
possessions authentiques, les mentions en ce sens portées par les deux diplo-
mes d’immunités carolingiens de Moutier €tant, on le rappelle, le fruit d’in-
terpolations baloises du XI¢ siécle 80); tout au plus peut-on supposer quel-
que revendication grandvallienne 4 cet effet.

Ainsi, de plus en plus systématiquement, se trouvait mis en place un
réseau de pénétration commode entre I’ Alsace et I’ Aar. Mais faut-il voir la
une cause ou un effet de 'intérét que les comtes de Sundgau, lointains des-
cendants des ducs d’ Alsace présents aux origines de |’abbaye au VII® siecle,
portaient 2 Moutier aux IX¢ et X© siecles? Il est difficile d’en juger, car les
actes qui nous renseignent avec certitude et précision sur le patrimoine de
Moutier sont postérieurs a |’époque ou ces comtes de Sundgau obtinrent sa
«protection», autant dire sa possession éminente, quasi féodale. Cette situa-
tion, en effet, qui remontait peut-étre a Louis le Pieux, est en tout cas stire-
ment attestée depuis Lothaire I (privilege d’immunité de 849) propre
beau-frére du comte Liutfrid (I°7). Ainsi s’explique la présence réguliere de
ces comtes dans les diplomes que les souverains concédaient au monastere
et qui étaient obtenus, précisément, sur leur intercession: celle du comte
Liutfrid (I*%) en 849, celle de son fils Hugues en 866, celle de Liutfrid (II)
en 884. Apres le changement dynastique de 888, cette inféodation carolin-
gienne fut renouvelée par le deuxieme roi de Bourgogne, Rodolphe II, entre
926 et 937, en faveur de Liutfrid III. Elle fut finalement dénoncée par son
fils, Conrad le Pacifique, en 968, lotsque, répondant aux sollications pres-
santes de |’empereur Otton %, il reprit directement possession de Moutiet-
Grandval en la retirant a Liutfrid IV 81).

L’abbaye, pourtant, ne devait pas rester longtemps dans la main du roi;
une trentaine d’années plus tard, comme on sait, Rodolphe III en faisait
donation 4 I'évéque de Bale Adalbéron, «avec ses dépendances» 82). Ainsi
le Jura s’ offrait-il désormais a la pénétration baloise, devant laquelle s’ou-
vrait le réseau patrimonial peu 4 peu tress€ 4 travers lui par la vieille abbaye,
depuis |’époque ot le monachisme colombanien 'y avait implanté en son
coeur dans un but colonisateur évident. Et I'intégration tardive de Saint-
Imier dans ce réseau, en 884, signifie, avec le recul des siecles, I'ouverture
du versant nord du Jura vers le sud.

Gérard Moyse

02



SIGLES UTILISES DANS LES NOTES -

D. Burg. Th. Schieffer, Die Urkunden der burgundischen Rudolfinger,

Ik 124

£35S,

Munich, 1977 (M.G.H., Regum Burgundiae e Jrzrpe rudolfina
dzp/omatzz et acta).

A. Brackmann, Helvetia pontificia, Betlin, 1927 (Regesta pontifi-
cum romanorum. Germania pontificia, vol. 11, pars II).

G.-P. Marchal, Die weltlichen Kollegialstifte der deutsch- und

[franzosischsprachigen Schweiz, Betne, 1977 (Helvetia sacra, Abt.
II, Teil 2).

M.G.H.Dipl.  Monumenta Germaniae historica, série in 4° des Diplomata.
M.G.H.S.R.M. Monumenta Germaniae historica, série in 4° des Scriptores rerum

1)
2)
3)

)
)

0)

1)
8)

?)

10)

11)

1METOVINGICATU L.
* ook ok

Acte édité par P. Kehr, Die Urkunden Karls 111, dans M.G.H., Dipl. regum
Germaniae e stirpe Karolinorum, 11, 1937, No 108, pp. 172-173.

J. Touillat, Monuments de /' histoire de ['ancien évéché de Bile, 5 tomes, Por-
rentruy, 1852-1867.

P. Riick, Pouvoir temporel et pouvotr spirituel dans la formation des frontiéres
du Jura pendant le haut Moyen Age (du VII® au XII® siecle), dans Frontiéres
et contacts de civilisation, Collogue untversitaire franco-suisse ... Besangon-
Neuchitel, octobre 1977, Neuchitel, 1979, pp. 116-127.

Riick, op. cit., p. 124.

Pour plus de détails (et la bibliographie) voir H.-1. Martrou, Les origines et les
premiers developpements du monachisme et Le monachisme oriental aux cin-
quieme et sixieme siécles, dans Nowvelle histoire de /'Eglise, 1, Paris, 1963, pp.
310-319 et 422-429 (bibliogr. pp. 551-555 et 565-560).

Justinianus, dont le nom figure parmi les souscriptions gauloises de 346 au
pseudo-concile de Sardique de 343, dans J. Gaudemet, Conciles gaulots du IV*
stecle, Paris, 1977, p. 70 et p. 76 (Sources chrétiennes, 241).

Sur ce phénomeéne, voir H.-1. Marrou, op. czt., pp. 319-320.

Les vues les plus récentes sur le monachisme de saint Augustin sont présentées,
avec la bibliographie spécialisée, par V. Desprez, Regles monastiques d’ Occi-
dent (IV°-VI sigcle). D' Augustin @ Ferréol, Bégrolles-en-Mauges, 1980, pp.
64-68 (Vie monastique, 9).

L’ouvrage fondamental sur les problémes martiniens est constitué par I'intro-
duction et le commentaire de J. Fontaine a son édition de S. Sévere, Vie de
saint Martin, Paris, 3 vol., 1967-1969 (Sources chrétiennes, 133-135).

E. Bwig, Le culte de saint Martin a l'épogue franque, dans Revue d'histoire
de ['Eglise de France, t. 47 (1961), pp. 1-18.

Deux auteurs inspirent nos considérations sur le monachisme provencal: A. de
Vogiié, Les regles des saints Péres. Tome 1, Trois regles de Lérins au V* siécle.
Tome 2, Trois régles du VI* siecle incorporant des textes lériniens. Paris, 1982
(Sources chrétiennes, 297-298); et F. Prinz, Frihes Monchium im Franken-
reich, Munich-Vienne, 1965. Nous renvoyons 4 ces deux ouvrages fondamen-
taux pour plus de détails et la bibliographie.

33



12)

13)

14)

15)

16)

17)
18)

19)

34

En attendant I'édition critique des régles arlésiennes que prépare le P. de
Vogii€, voir V. Desprez, op. cit., pp.157-255.

Notre connaissance du monachisme des Peres du Jura provient de la Vita
Patrum Jurensium (vers 514), dont I’ édition critique procurée par F. Martine,
Vie des Peres du Jura, Paris, 1968 (Sources chrétiennes, 142), a permis de faire
progresser la recherche non seulement sur cette étape du développement du
monachisme provengal, mais méme sur les origines de la Regle de saint Benoit.
Voir, sur le sujet, les nombreuses études, le plus souvent discordantes, de F.
Masai et du P. de Vogiié, récapitulées et critiquées par ce dernier sous le titre
Les recherches de Frangois Masai sur le Maitre et saint Benoit, dans Studia
monastica, vol. 24 (1982), pp. 7-42 et 271-309.

La démonstration de la fondation de Romainmotier par les Péres du Jura
emporte généralement I’adhésion de nos jours; elle a été faite, principalement
par M. Besson, Recherches sur les origines des évéchés de Geneve, Lausanne
et Sion, Fribourg-Paris, 1906, pp. 210-227, et M. Reymond, Histoire de
Romainmotier, Lausanne, 1928. Tout repose, en fait, sur la mention que fait
Grégoire de Tours d'un monastere fondé par les deux freres intra Alemanniae
terminum, qui ne peut concerner que Romainmotier, et qui atteste qu’en
580-590 (date du texte de Grégoire, dans son Lzber Vitae Patrume, 2, 17-18) c’est
bien 2 Romain et Lupicin qu’on attribuait déja les origines du monastére. Voir
aussi H.P., pp. 190-193.

Trois belles études rendent actuellement compte des origines du monachisme
d’Agaune: J.-M. Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune, des origines
a la réforme canoniale, 515-830, Sion, 1954 (extrait de Vallesia); D. Van Ber-
chem, Le martyre de la Légion thébaine. Essai sur la formation d’une légende,
Bale, 1956 (Schweizerische Beitrige zur Altertumswissenschaft, 8), et F. Masai,
La «Vita patrum turensium» et les débuts du monachisme a Saint-Maurice
d'Agaune, dans Festschrift Bernhard Bischoff, Stuttgart, 1971, pp. 43-69.

Par ses éditions commentées de La Régle du Maitre, 3 vol., Paris, 1964-1965
(Sources chrétiennes, 105-107), La Regle de saint Benoit, 6 vol., Paris,
1971-1972 (Sources chrétiennes, 181-186), et Grégoire le Grand, Dialogues, 3
vol., Paris, 1978-1980 (Sources chrétiennes, 251, 260, 265), le P. de Vogii€ a
élevé un gigantesque monument sur lequel repose cette présentation — des
plus schématiques — du monachisme italien du VI* siécle et des origines de
la Regle de Benoit. Voir quelques nuances importantes de ’école de F. Masai
commodément résumées par E. Manning, Introduction et notes de Regle de
saint Benoit, texte latin et version francaise, par H. Rochais, Rochefort-Paris,
1980.

E. Prinz, op. cit., a €té, ici encore, notre guide principal dans la présentation
des deux courants missionnaires, iro-franc et anglo-saxon.

M. Rouche, L'Aquitaine des Wisigoths aux Arabes, 418-781: naissance d'une
nation, Paris, 1979, pp. 316-322.

Ces vues sur les origines monastiques de I'Iflande et I’évolution de la Grande-
Bretagne au méme moment se fondent sur I'introduction de R.P.C. Hanson

et C. Blanc i leur édition de saint Patrick, Confession et Lettre a Coroticus,

Paris, 1978, (Sources chrétiennes, 249), et sur H.-1, Marrou, Vers la conversion
de 'Europe du nord, dans Nouvelle histoire de ['Eglise, op. cit., pp. 504-513
(bibliogr. pp. 570-571, notamment les travaux de L. Gougaud). ;



20)

21)

22)

23)

24)

25)

26)

27)

28)

29)

30)
31)
32)

33)

34)
35)
36)

Les Mélanges colombaniens, Patis, 1951, bien que largement dépassés sur bien
des points, offrent encore quelques études utiles sur les débuts du mouvement
colombanien (articles de R. Laprat, J. Gaudemet).

G. Moyse, La Bourgogne septentrionale et particulierement le diocése de
Besangon de la fin du monde antique au seutl de ['dge carolingien, dans Von
der Spitantike zum frithen Mittelalter. Vortrige u. Forschungen XXV, Sigma-
ringen, 1979, pp. 480-482.

Cette période de I’histoire de Romainmotier est aussi concernée par les référen-
ces données ci-dessus, No 14.

M. Besson, Contribution @/’ histotre du diocése de Lausanne sous la domination
franque, 534-888, Fribourg, 1908, pp. 13-24. Notice consacrée 2 Baulmes dans
H.P., pp. 198-199.

On replacera dans ce cadre le phénomene alors croissant des monastéres dou-
bles; voir a ce sujet |’étude de la marquise de Maillé, Les cryptes de Jouarre,
Paris, 1971, pp. 13-57. .

H. Atsma, Les monastéres urbains du nord de la Gaule, dans Revue d'bistoire
de ['Eglise de France, tome 62 (1976), pp. 163-187.

Les nombreuses études, générales ou particuliéres, consacrées par E. Ewig a ces
privileges d’exemption ont été commodément rassemblées dans le second
volume de réimpression de certains de ces articles, Spitantikes und frinkisches
Guallien, Munich, 1979, pp. 411-583 (Bezbefte der Francia, 312).

A. de Vogiié, La Regle de Donat pour ['abbesse Gauthstrude, dans Benedic-
tina, anno XXV, fasc. II, pp. 219-314. Voir aussi G. Moyse, Les origines du
monachisme dans le diocese de Besancon (V:-Xe siecle), dans Bibl. de /'Ecole
des chartes, 1973, pp. 397-409.

Cette présentation de I’époque mérovingienne du phénomene de la regu/a
mixta et de la progression de la Régle de Benoit résulte de divers travaux dont
nous avons naguére ptésenté une rapide synthése, G. Moyse, Monachisme et
réglementation monastiqgue en Gaule avant Benoit d'Aniane, dans Sous la
Regle de saint Benoit ... Abbaye bénédictine Sainte-Marte de Paris, 23-25 octo-
bre 1980, Paris, 1982, pp. 3-19.

Les développements qui vont suivre sut les origines de Moutier-Grandval, Ver-
mes, Saint-Ursanne et Saint-Imier sont la mise a jour des premiers essais criti-
ques, parfois trop rapides, que nous avions consacrés a ces lieux dans Orzgznes
du monachisme, op. cit., pp. 92-93, 376-380 et 445-446.

F. Schifferdecker, L'archéologie dans le Canton du Jura, Porrentruy, 1982.
Helvetia sacra, 1/1, p. 163, et P. Riick, op. ciz., p. 120.

Voir la bibliographie sur cet établissement dans H.P., p. 244, et H.S., pp.
362-371.

Edition et commentaire par B. Krusch, M. G.H., S.R.M., V, pp. 25-40 (ci-aprés
abrégée V.G.G.).

PAGE L 9 5%
V.G.G., 69, pp. 35-36.
GG S3ip a7

35



37)

38)
39)
40)

41)

42)

43)

44)

45)

46)
47)
48)

49)
50)
51)

52)

36

A ce sujet, voir J.-L. Rais, I/ y a treize siecles, @ l'aube de la civilisation. Dele-
mont émettait des piéces d'or, dans Jura pluriel, No 1 (1982), p. 10; quoique
bref, cet article rassemble en outre les diverses informations relatives 4 I’ancien
pagus de Sornegau.

1A GG 10-128p 3T,
Hypothése développée par Krusch dans son commentaire introductif i V. G. G.

Voir notices sur cet objet dans Jura, 13 siécles de civilisation chrétienne, dans
Actes de la Sociéte jurassienne d'Emulation, vol. 84 (1981), pp. 30-32, et
J. Hubert, J. Porcher et W.F. Volbach, L'Europe des invasions, Patis, 1967, p.
242 (ill. No 265) 243 et 365 (L'Univers des formes).

L’opinion traditionnelle, sans fondement évident, a tendance a reporter cette.
fondation au début de I’abbatiat de Walbert, ainsi chanoine Cuenin, Ure fon-
dation colombanienne: Moutier-Grandval, dans Mélanges colombaniens, pp.
393-394.

Acte édité par Th. Schieffer, Die Urkunden Lothars I und Lothars II, dans
M.G.H., Dipl. Karolinorum, 111, Betlin, 1966, No 28, pp. 430-431. Les men-
tions de Vermes (souvent associ€es 4 Saint-Utsanne), dans certains documents
antérieurs (V. G.G., immunités de Carloman et de Lothaire I pour Moutier)
sont des interpolations baloises du XI* siecle, comme nous I’évoquons a propos
de Saint-Ursanne.

Voir bibliographie dans H.P., pp. 251-252, et H.S., pp. 442-446. Pour plus
de détails sur I’histoire de Saint-Ursanne apres I’époque carolingienne, ren-
voyons i C. Lapaire, Les constructions religieuses de Saint-Ursanne et leurs rela-
tions avec les monuments voisins, VII“XIII* siécle, Porrentruy, 1960. Cette
étude, parfaitement informée de toutes les sources disponibles sur les premiers
siecles du lieu, reste toutefois insuffisamment critique a leur égard pour les plus
anciennes.

L’histoire de ces interpolations biloises a été magistralement démontrée par
Th. Schieffer dans son commentaire a I'édition du dipléme de 849 en faveur
de Moutier, Die Urkunden Lothars I und Lothars II, No 105, pp. 245-251. Nous
renvoyons a cette €tude pour les références proptres aux soufrces post-
carolingiennes citées ci-apres.

Edition et critique par E. Mithlbacher, Die Urkunden Pippins, Karlmanns und
Karls des Grossen, dans M.G.H., Dipl. Karolinorum, 1, Hannovre, 1906, No
54, pp. 75-76.

Acte cité n. 44.
V.G.G., 9, pp. 33-34; voir les remarques de I'éditeur a ce sujet.

B. de Vregille, Hugues de Salins, archevéque de Besancon (1031-1066), 3 vol.,
Lille, 1983, p. 124.

Vregille, op. czt., pp. 536-537, donne toutes indications utiles sur cette Vita.
Sur ce courant, voir Vregille, op. cit., p. 512-546.

Voir le commentaire introductif de Krusch 4 son édition de la Vize Galli, dans
MG EHL S SeR MBIV pp 2> 18 et suiy. :

E. Longnon (éd.), Polyptyque de ['abbaye de Saint-Germain-des-Prés rédige
au temps de ['abbé Irminon, tome 1, Paris, 1886, pp. 75-76.



53)

54)

55)
56)
57)
58)

59)

60)
61)

62)
63)
64)

65)
66)

67)

68)

69)

70)
71)

72)

Voir M. de La Motte-Colas, Les possessions territoriales de Saint-Germain-des-
Prés du début du IX siecle an debut du XII°, dans Mémorial du XIV* cente-
naire de ['abbaye de Saint-Germain-des-Prés, Patis, 1959, pp. 49-80.

Seconde Vita Wandregiseli, dans Acta sanctorum des Bollandistes (3¢ éd. Paris-
Rome), Jul., p. 274; voir la critique de ce texte par B. Krusch, dans son intro-
duction a I’éd. de la premiere Vita Wandregisels, dans M.G.H., S.R.M., V,
pp. 1 et sutv.

Premiére Vita Wandregiseli, éd. Krusch, op. cit., p. 16.
Voir notice sur cet Evangéliaite dans Jura, 13 siecles, op. cit., pp. 32-34.
E. Schifferdecker, op. ciz., p. 6.

Sur la diffusion du culte de saint Pierre au haut Moyen Age, voir E. Ewig, Der
Petrus- und Apostelkult im spitromischen und frinkischen Gallien, dans
Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, 71 (1960), pp. 215-251.

En particulier le culte du martyr illyrien Utssicinus, attesté 4 Ravenne des le Ve
siecle et peut-étre 4 Sens un peu plus tard; voir Vies des saints et des bienbeu-
reux... par les Bénédictins de Paris, VIII, Paris, 1950, pp. 248-249.

Voir bibliographie sur Saint-Imier dans H.P., p. 211, et F.S., pp. 434-437.

Cette histoire a été étudiée par M. Reymond, Les drozts des évéques de Bile
et de Lausanne sur le vallon de Saint-Imier, dans Revue d’histoire ecclésiastique
suisse, t. VIII (1914), pp. 14-24.

Dans Contributions..., op.cit., pp. 70-125; édition pp. 164-178.

Vita Himerii, 2, pp. 168-169.

Telle est du moins, parmi la demi-douzaine d’acceptions retenues par J.F. Nier-
meyer, Mediae latinitatis lexicon minus, Leiden, 1976, celle qui semble la plus

vraisemblable ici; M. Besson lui-méme ne définit pas le terme autrement, op.
ctt., p. 81, n. 3. Toutefois, une étude trés serrée du terme manque.

D. Burg. No 44, p.166, 1. 12.

Sur les rapports entre les deux titulatures de la premieres église de Saint-Imier,
voir Besson, op. cit., pp. 120-121.

On trouvera un exposé commode sur le monachisme de Grande-Bretagne dans
P. Riché, Education et culture dans [' Occident barbare. VI-VIII® siécle, Patis,
3eed: 1972 pp. 419-433. Cet ouvrage classique s’impose, en outre, pour tout
ce qui concerne les aspects culturels du monachisme de cette époque.

Voir bibliographie sur saint Boniface (et son entourage) dans Germania pontifi-
cza, IV/IV, Gottingen, 1978, pp. 1-3.

Un résumé bien informé de la carriére de Pirmin se trouve dans E. Ewig, Sazn?
Chrodegang et la réforme de ['Eglise franque, dans Saint Chrodegang ... XII°
centenaire de sa mort, Metz, 1967, pp. 28-31.

Sur ce courant, voir M. Rouche, op. cit., pp. 423-441.

Sur cet acte (et les intéréts monastiques de la famille des ducs d’Alsace) voir
C. Wilsdotf, Le monasterium Scottorum de Honau et la famille des ducs d’Al-
sace au VIII* sigcle, dans Francia, Bd 3 (1975), pp. 1-87 (spécialement pp. 59
et suiv.)

Edition et commentaire de la Passio Desiderii episcopt et Reginfred: diaconi par
W. Levison, dans M.G.H., S.R.M., VI, pp. 51-63.

37



73)
74)
75)
76)

77)
78)

79)

80)
81)

82)

38

Sur la politique monastique de Chatlemagne, voir J. Semmler, Kar/ der Grosse

und das frinkische Monchtum, dans Karl der Grosse. Lebenswerk und Nachle-
ben, Bd 11, Das geistige Leben, Diisseldorf, 1966, pp. 255-289.

L’étude et Iédition des textes de 816-817 ont €t€ faites par K. Hallinger, dans
Corpus consuetudinum Monasticarum, t. 1, Initia consuetudinis benedictinae,
Siegburg, 1963.

Si le r6le d’Ison a Moutier-Grandval, connu par les sources san-galloises, ne
pose guere de probleme (voir Krusch, intr. 2 V.G.G., p. 30), celui d"Helpéric
est des plus flous, en raison prmc1pa]ement de son identification hypothétique
avec |’auteur auxerrois Héric (T vers 877); voir A. Molinier, Les sources de I’ his-
toire de France, 1, Paris, 1902, p. 256.

Voir notice sur cet illustre manuscrit dans Jurz, 13 siecles, op. cit., pp. 51-71:
Les références de ces trois diplémes se trouvent ci-dessus, n. 42, 1 et 65.

Le nombre des manses possédés par les grandes abbayes carolingiennes, tel qu'il
est connu par ces polyptyques, varie de 2000 (Saint-Germain-des-Prés) a 15°000
(Fulda), voir R. Doehaerd, Le haut Moyen Age occidental. Economies et socié-
zes, Patis, 1971, p. 163.

Courtedoux et Chevenez, dont mention est faite dans le Polyptyque d'lrmi-
non, op. et loc. cit., comme dépendant de Saint-Ursanne.

Voir références de ces actes ci-dessus, n. 44 et 45.

Cette histoire des rapports entre Moutier et les comptes de Sundgau est commo-
dément présentée par T. Schieffer dans ses commentaires de D. Buzg. 24 et 44.

D. Burg. 87 (et 88).



	A propos de Saint-Imier en 884 : le Jura septentrional dans la perspective du monachisme occidental avant l’an mille

