Zeitschrift: Actes de la Société jurassienne d'émulation
Herausgeber: Société jurassienne d'émulation

Band: 84 (1981)

Artikel: A propos de la Bible de Moutier-Grandval
Autor: Duby, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-684418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-684418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A propos
de la Bible de Moutier-Grandval

par Georges Duby

Treize siecles de civilisation chrétienne... et dans les pre-
miers temps de cette imprégnation progressive, un objet,
dépose la, dans le pays jurassien. Un objet merveilleux,
comme un symbole, mais aussi comme une greffe culturelle,
implantée pour fructifier. C’est sur cet objet, sur sa signi-
fication que je voudrais ce soir concentrer ma réflexion,
apportant ainsi ma contribution de médiéviste a cette mani-
festation de fidélité a la longue histoire d’une nation. Partons
donc, si vous voulez bien, vers I’époque carolingienne, c’est-
a-dire vers les enfances de la civilisation occidentale. C’est
de ce moment en effet que date le grand départ: toute notre
culture est sortie de I’effort de quelques hommes de foi et
d’espérance qui se sont acharnés, au IXe siecle, a sortir de la
barbarie, a sauver ce qui n’était pas tout a fait détruit de
I’héritage antique.

Un monde en effet tragiquement pauvre. Tout s’était
pendant des siecles affaisse, et d’abord les vieilles cités que
Rome avait fondées. Plus de routes, plus guere de monnaie,
quelques trafiquants, quelques caravanes transportant vers
les demeures de chefs de guerre quelques objets rares et de
grand prix. Un naufrage, un engloutissement dans la ruralité.
Des outils dérisoires, la faim, le creux de la dépression démo-
graphique: I’Europe trois fois moins peuplee qu’au temps de
I’empire romain. Le gros de I’approvisionnement tiré non
pas du champ, mais du paturage et de la forét, et la guerre, le
pillage, comme 1’activité économique la plus profitable.

259



Justement, les meilleures troupes de guerriers s’étaient
formées un siecle auparavant dans les tribus d’ Austrasie, dans
la province la plus farouche du royaume franc. Conduites
par le grand-pere, puis par le pere de Charlemagne, elles
avaient renversé 1’ancienne dynastie, repoussé la derniere
incursion musulmane, colonisé les peuplades germaniques,
enfin dégage le pape de la pression des Lombards. Une puis-
sance militaire s’était renforcée dans la rudesse, mais elle
s’était aussitot conjuguée a ce qu’il y avait alors de plus jeune
dans le christianisme. Alliance fondamentale entre les princes
et les missionnaires venus d’Angleterre. De cette alliance,
toute la civilisation carolingienne tire ses caracteres essentiels.

Les hommes de Dieu qui guidaient les chefs de guerre
¢taient des moines, bénédictins, étroitement lies a Rome puis-
que Rome avait directement évangelisé le pays d’Angleterre
d’ou ils venaient. Ceci les rattachait a la culture antique. Et
ce furent ces moines savants, formes dans le cloitre a I’étude
du latin classique qui inciterent Charles Martel, Pépin le Bref,
Charlemagne, a la «rénovation», a rénover, a renouer, a
revenir, par-dela les siecles de décadence, a I’age d’or de la
latinité, a ressusciter Rome, la Rome chrétienne de Cons-
tantin. L’effet de cette incitation fut la restauration de
I’empire d’Occident, en I’an 800: a Rome, le pape prosterné
devant Charlemagne, nouveau César.

Bien évidemment, le roi franc, sacré par les évéques, €lu
de Dieu, imprégné par I’onction du sacre de la grace divine,
I’empereur franc, couronné par le pontife romain, considéra
comme son premier devoir de promouvoir le retour a I’esthé-
tique antique, en placant celle-ci tout entiére au service du
culte chrétien. Ainsi, ’expansion militaire fut-elle indisso-
ciablement reliée a une renaissance, au sens culturel de ce
terme, la premiere, dans cette chaine de renaissances qui se
succéderent en Europe jusqu’a la grande, celle du XVIe¢ siecle.

Le témoignage symbolique de ce retour aux sources anti-
ques, c’est bien sir la chapelle d’Aix, concue sur le modele
d’églises de Rome et de Jérusalem, pour que I’empereur,

260



unique conducteur du peuple de Dieu, appartit s’établir en
mediateur entre la terre et le ciel. Pourtant ’ceuvre d’art
majeure de la renaissance carolingienne n’est pas d’archi-
tecture. C’est le livre. Car, dans un monde devenu durant le
haut Moyen Age totalement analphabete, ou la langue latine
classique s’¢tait décomposée en dialectes, ou I’écriture latine
classique s’était désagrégée en gribouillages illisibles, le livre,
le livre nouveau, restauré par les efforts des princes francs
dans ces €coles qu’ils avaient a grand peine installées aupres
de tous les foyers de christianisation, le livre sacré paraissait
le signe méme de I’émergence hors de la barbarie. Il était
surtout le réceptacle de la parole de Dieu sous la forme latine
que I’Occident avait recue de 1I’Ecriture Sainte. Une parole,
des mots, par quoi I’invisible, par quoi le Verbe se trouvent
présents sur la terre. Des mots qui sauvent et que les plus
grands savants, que les princes de 1’église s’appliquaient eux-
mémes, humblement, a calligraphier sur les feuilles de par-
chemin dans un exercice qui n’était pas séparable de la pricre.
Le livre paraissait donc un trésor. Pour cela, il se montre a
nos yeux comme une chasse. Ce réceptacle est orné¢ de ce que
le monde, si pauvre, de ce temps, possede de plus précieux:
rien n’est trop beau pour envelopper la parole divine.

Parure exterieure d’abord : sur le double couvercle qu’est
la reliure, furent sertis dans le métal le plus précieux des
bijoux antiques et des plaques d’ivoire historiées. Cependant
le plus riche du décor se trouve a I’intérieur. On le découvre
lorsque le couvercle est levé. Alors se montrent des parche-
mins revétus de pourpre, couverts de lettres d’or. Enfin,
scandant le texte, des illustrations, des images.

N’oublions pas les vertus que ces peuples frustes attri-
buaient a I’image. Dans I’image, les €tres inaccessibles aux
sens de I’homme devenaient vivants. L’image €tait révélation
du sacre, manifestation de I’invisible. Et ¢’est pourquoi I’art
public, celui qui se montre aux yeux du peuple, resta a I’épo-
que carolingienne non figuratif. On avait détruit des idoles
paiennes, on continuait de les pourchasser, et I’on n’osait pas

261



présenter a n’importe qui des effigies de personnages qui
risquaient d’étre confondues avec les anciens dieux du paga-
nisme. A cette €époque, I’art figuratif ne se déploie, prudem-
ment, que dans le secret. Il n’est offert qu’aux yeux d’initi€s,
qu’a des hommes qui sont munis de la grace divine: les diri-
geants de 1’église, le souverain, ses proches. L’art figuratif est
contenu dans les espaces sacrés, fermés, au voisinage de
I’autel, donc dans le livre: en bas-relief sur les ivoires de la
reliure, et sur les pages, aupres des mots. C’est la, a I’intérieur
du livre, qu’au IXe¢ siecle s’inaugure I’histoire de la peinture
europeenne.

Cette peinture est d’inspiration classique. Art humaniste,
par conséquent. Au centre de la figuration se place I’image de
I’homme, dans sa vérité. Et par le trompe-I’ceil, par des effets
de perspective, elle est montrée dans son volume. Effecti-
vement les plus saisissantes compositions peintes au IXe¢ siecle
sont des figures d’évangélistes et de souverains assis en
majesté, entourés par des simulacres d’architecture inspirés
de la plastique antique. Cet art donc s’affirme en totale
opposition avec l’art indigéne, avec ce que nous appelons
I’art barbare, celui des tribus. Ornant les accessoires de la
guerre, les épées, les harnais des chevaux, cet art militaire
était un art non pas du volume mais du trait, de la ciselure,
du signe abstrait et qui ne représentait le vivant que par 1’abs-
traction symbolique.

Les plus anciens de ces livres ornés furent confectionnés
au voisinage méme du trone carolingien, et I’Antiquité qui
revit dans ces évangéliaires est tres fortement marquée de
traits orientaux. Mais plus tard, dans la premiere moiti€¢ du
IXe siecle, au temps de Louis le Pieux, fils de Charlemagne,
au temps de Charles le Chauve, son petit-fils, les foyers de
creéation se disperserent. Ils s’implanterent dans les abbayes
les plus vigoureuses de ’empire franc, celles que directement
protégeaient les souverains. On peut reconnaitre dans leur
production deux tendances esthétiques. Dans I’extréme Nord-
Ouest, a proximité de la Manche, dans une région ouverte

262



a tout ce qui venait des Iles britanniques, la peinture des livres
porte la forte empreinte de I’esthétique des ateliers d’écriture
anglo-saxons et elle se trouve proche ainsi de 1’esthétique
barbare. Mais ailleurs, partout ailleurs, dans 1’ancienne
Gaule, couverte encore de vestiges gallo-romains, la résur-
gence du classicisme est triomphante. Les formes latines
renaissent toutes vives, printanieres, admirables, a Metz, pres
de Reims, a Saint-Denis. Mais nulle part la renaissance n’est
plus fidele a la tradition classique qu’a Tours.

Tours, la cité de saint Martin. Or, Martin, le plus vénéré
des évangélisateurs de la Gaule, €tait depuis Clovis le patron
particulier du peuple franc. Les rois francs conservaient dans
leur trésor la chape, le manteau de saint Martin. Et lorsque
I’incursion musulmane, en 732, avait menace Tours, Charles
Martel était accouru avec ses guerriers sauvages. A Tours,
Charlemagne avait confié I’abbaye de Saint-Martin a son ami
Alcuin, un moine anglais qui, poursuivant I’ccuvre de tant de
missionnaires, avait été a la fois le directeur de conscience et
I’instituteur de Charlemagne. Devenu vieux, il s’était etabli
comme en retraite a Saint-Martin de Tours dont il fut abbé
entre 796 et 804. Il avait voulu faire du grand monastere un
foyer rayonnnant de culture. Dans 1’atelier d’écriture orga-
nisé sur le modele anglo-saxon, Alcuin et son €quipe avaient
travaillé a la révision du texte latin de la Bible et également a
mettre au point le type d’écriture qui allait s’imposer dans
tout I’Etat franc. On fabriquait ici des livres comme autant
d’instruments de rénovation et ces livres furent ornés
d’images.

Au temps d’Alcuin, la référence au modele classique €tait
demeurée a Tours balbutiante. Mais a la génération suivante,
les artistes de Saint-Martin avaient vraiment renoue. Ils
s’abreuvaient aux sources pures et de cet atelier sortirent des
peintures admirables, claires, aérées, peuplées de personnages
vrais, €tablis, mystérieux, dans les trois dimensions de
I’espace. Ainsi sur les pages de la grande Bible que le comte
Vivien offrit au roi Charles le Chauve. Ainsi sur les pages

263



de la Bible de Moutier-Grandval qui, a peu prés sirement,
fut confectionnée par les moines a Tours.

Elle n’y resta pas. Elle fut portée respectueusement a
I’abbaye de Moutier. Donnée, vraisemblablement, par
I’empereur. C’¢tait le maitre supréme, tous les moines
d’Occident le servaient. Et lui devait veiller a les tenir dans la
voie droite, a ce que les liturgies monastiques soient les plus
somptueuses. Tout ce que produisaient les grands ateliers de
I’art monastique €tait sous le controle du souverain, et c’est
par lui, par ses mains, que s’opérait la redistribution de cette
production dans toute la chrétienté latine.

Il faut que j’insiste sur ce trait de la civilisation euro-
peenne il y a douze siecles. Nous avons perdu le sens de la
gratuite. Or, a cette époque lointaine, toutes les relations
sociales reposaient sur un systéme de dons, de générosités
réciproques. Tous les rapports : au niveau de la seigneurie, on
appelait dons les prestations que les paysans devaient rendre
aux maitres de la terre, et ce n’était pas hypocrisie, car les
sujets de la seigneurie ¢étaient persuades d’offrir et, par cette
offrande, d’obliger, je dis bien obliger, leur seigneur a leur
accorder en contrepartie ces autres dons que sont la sécurite,
la paix. De semblables échanges régnaient au niveau le plus
éleve, c’est-a-dire au niveau des relations entre les hommes et
Dieu: les prieres lancees vers le Ciel par toutes les commu-
nautes monastiques €taient des offrandes, venues du fin fond
du peuple, puisque les moines, les officiants, ¢taient maté-
riellement entretenus par les donations seigneuriales qui,
elles-mémes, transportaient vers eux ces richesses que 1’effort
des travailleurs soumis avaient produites. Chaines d’offran-
des aboutissant a la liturgie monastique.

Offrande aussi, I’ccuvre d’art, ces livres peints dont je
vous parle. L’humanite s’était dépouillée de ses richesses, elle
les avait accumulées la, elle les avait consacrées. Gratui-
tement. Mais non pas inutilement, puisque, comme la priére,
I’ceuvre d’art, offerte au Seigneur Dieu avait pour but de le
contraindre, de le capturer. Il ne pouvait pas faire autrement,

264



croyait-on, que de répondre a ces donations par ses propres
faveurs. Va-et-vient, réciprocité et émulation dans la largesse.
Celui sur la terre qui donnait le plus, celui dont les mains
devaient étre le plus largement ouvertes, ¢’était le souverain
supréme, c’ctait I’empereur. Par le don gratuit, ces ceuvres
d’art, superbes mais mobiles, que sont les livres circulaient
comme circulent aujourd’hui les tableaux ou les estampes.
Elles étaient apportées au monarque depuis les monasteres
lors de ces grandes assemblées qui, tous les ans, au printemps,
réunissaient autour du souverain I’aristocratie de son Etat.
Accumulation de trésors aux pieds du prince. Mais ces riches-
ses, le prince ne les retenait pas, elles lui servaient a assurer sa
puissance sur son peuple, sur tous les hommes qui dépen-
daient de lui, en les distribuant, en les répandant. Son pouvoir
était source jaillissante de libéralités. Il €tait le plus libéral, le
plus libre de tous, puisque le plus puissant, et afin de rester le
plus puissant.

L’empereur a donc fait porter la bible qu’il avait recue de
I’abbé de Saint-Martin de Tours en cadeau, aux moines de
Moutier, pensant, par ce bienfait, affirmer sur eux sa prise,
son emprise. Mais en méme temps, en leur donnant ce livre,
issu de I’avant-garde de la nouvelle culture, il entendait
répandre les instruments de rénovation gene€rale, ces mots
divins, rendus a leur pureté latine, qu’environnaient les
emblémes de la tradition classique. Il voulait ainsi aider les
moines de Moutier a mieux remplir leur fonction, a mieux
s’introduire dans le texte sacré et a lancer vers Dieu une priere
plus efficace, parce que plus richement parée de plus hautes
valeurs culturelles. Il plantait dans ce monastere les germes
de fertilité spirituelle.

Ici. En plein milieu de I’empire, dans cette partie médiane,
sur I’axe méme reliant les deux points symboliques du nouvel
édifice politique, Rome, la vieille Rome, celle des Césars, et
Aix-la-Chapelle, la nouvelle Rome. Dans ce pays abrupt,
couvert de foréts, ou des communautés de moines avaient
choisi jadis de s’établir en pleine solitude. Mais que ces

265



communautés avaient contribué a civiliser, en appelant les
défricheurs a attaquer les bois, a mettre en valeur le sol, a
exploiter. S’alliant, eux les moines qui menaient le combat
spirituel contre les forces du mal, a ces ouvriers d’un autre
combat contre la nature sauvage, les paysans et les bergers du
Jura. C’est pourquoi cet objet, cette Bible apparait avec
raison comme le signe le plus éclatant de cette alliance du spi-
rituel et du temporel, du matériel et du spirituel, le signe du
renforcement de cette solidarité conquérante dont vous étes,
vous qui m’écoutez, les héritiers fideles.

Région médiane, et pour cela cruciale. De fait, pendant
tout le Moyen Age, ce pays fut le lieu des grands passages.
Mais ce fut aussi une zone de fractures politiques, d’écarte-
lements, de partages. D¢ja, apres la mort de Louis le Pieux,
ce premier partage qui donna naissance a la Lotharingie, pro-
vince elle-méme bient6t déchirée par les rivalités entre puis-
sances, entre la part romane et la part germanique. Epar-
pillement de petits états. Puis deux moments majeurs de
déchirure qui expliquent le destin de la Bible de Moutier:
fracture de la réforme d’abord, et le livre transporte vers le
refuge catholique de Delemont ; bouleversement de la grande
Révolution francaise, et ce livre, une €épave. Non plus donné
comme au beau temps des générosités réciproques, mais objet
de commerce, vendu et, par le hasard des marchandages,
arraché a son pays, exilé. C’est une joie de voir la Bible reve-
nue au milieu de cette nation jurassienne qu’elle a fécondée et
dont elle demeure a nos yeux I’embléme de fondation.

Georges Duby,
Professeur au College de France

266



	A propos de la Bible de Moutier-Grandval

